
3(} Kunstwissenschaft Missionswissenschaft

gehoben wird „NUur WeT Cdie Erfahrung des Lragter un: Forscher unterwegs. eın Übertritt
eigenen Lebens begreift, wird den ınn Cieser ZuUu!r katholischen Kirche 1m Jahr 1987 bedeutete
uns erkennen,”, Schörghofer. In diesem FUu- unfer anderem, dass Cdie missionstheologi-
sammenhang führt der UfOor auf 1ne guL m ıt- schen Uun: -praktischen Erfahrungen der “Vall-

vollziehbare VWelse darauf hin, dass Cdie uns gelischen Kirchen miıt vielen ahnlichen, ber
des Jahrhunderts, bei der das Flement des ın manchem anders gelagerten Diskursen Uun:
Verwundbaren, des Verwundeten SOWIE der Praxen katholischer Missiıon verbinden konnte
Wunde celhbst besonders prägend selen, keine Uun: dadurch über mehr als 1nN€ (konfessionel-
Belehrungen mehr anbietet, Uun: demnach als le) Perspektive verfügt, WA1S Cdie Auseinander-
1ne Herausforderung den Glaubenden setzung miıt dem globalen C'hristentum betrifit.
verstehen S£1 bei der Kunstbetrachtung das We- In Beıltragen, Cdie ın den Jahren 1965 bis
sentliche für sich erkennen können. O07 veröflentlicht wurden (den altesten Bel1l-

Auf den oftmalig formulierten Anspruch, trag bildet SeE1INE Antrittsvorlesung ın Hamburg
dass Clie Uuns; doch edel, schön un: erhaben 1964), behandelt der Verfasser religionswissen-
se1in solle, entgegnet der utor, dass ın UuNSeCTeET cchaftliche Fragen AUS dem Bereich Afrika Uun:
Konsumgesellschaft Cdie uns uch das Un- Asien, Ihemen kontextueller Theologie, religi-
ansehnliche un: das sich Unbrauchbare onstheologische Problemstellungen, VOT allem
oftmals zu Gegenstand der Uuns! erhebt. Hıer ber missionstheologische Herausforderungen
wird 1nN€ Parallele ott gebildet, indem der Uun: diese gerade ın einer Zeıt, ın der ın EU-
UlOor me1nt, dass uch ott Cdie Schönheit Uun: ODA Cdie Plausibilität für Cdie Kklassische MA1S-

sionsarbeit Schwinden WT, Man merkt denWürde dort entdecke, 95 andere 11UT Niedrig-
keit csehen“. lexten das Kıngen miıt der „Missionskrise” .

Miıt zahlreichen Abbildungen un: einem ber ebenso das Bemühen 1ne eigenständi-
Beılitrag VOoO  3 Julian Schutting, der sich der rage Position einer Theologie der Mission. Der
„WIe sieht ott qus?“ zuwendet, darf Cdie VOI- Titel „Erkennen Uun: Bekennen darf ın diesem
liegende Publikation als eın cehr wertvoller Zusammenhang als fundamentaltheologisches
Beılitrag zu Verständnis des Zusammenhanges OLV eINes Dialogs gesehen werden, der sich

„zwischen dem 1m Sohn ın Cdie GeschichteVOoO  3 Uuns; un: Religion aufgefasst werden.
LINZ Hans efier Dirngrabner eingetretenen Wort (,ottes Uun: den Worten,

welche Clie Menschen ın ihren Religionen Uun:
deren Kulturen für Cdieses noch unentdeckte
Geheimnis gefunden habe  n  ‚6C Vorwort, 1I1),MISSIONSWISSENSCHAFT abspielt. Von daher versteht der Verfasser MA1S-
SION als einen Prozess der „Unterscheidung der

+  S Bürkle, ors Erkennen un Bakennen. Geister”, der nicht 11UT Cdie KontextualisierungSchriftften zu missioONarıschen Dialog. FOS des christlichen Glaubens, sondern uch CdieVerlag, St Ottiliıen 2010 (XV, 716) Geb
uro 09830 (D) Uuro /1,80 (A) ( HF 95,.00

Kritik kultureller Uun: religiöser TIraditionen
Ordert Uun: Dialog Immer uch als „Diakrisis”ISBN Y /8-3-8306-/7405-4 (ebd.) versteht.

DIie vorliegende Sammlung missionstheologi- e vorliegenden lexte decken einen SIO-
cscher eıtrage (der noch WwWEe] weltere Bände Ben M1SS1ONS-, religions- un: kulturtheologi-
folgen) kann als Summe eINes aufßergewöhnlich schen Bereich ab Uun: formulieren iInteressante,
vielfältigen Uun: engaglerten Lebens 1m Denst poimintierte Jhesen, z Clie Überzeugung,
der Missiıon un: der Theologie gesehen werden. dass Clie „gemeinsame Sprache der Religionen’
Der Verfasser, Jahrgang 1925, estudierte nach 9) ın den existenziellen Fragen der Menschen
dem Ende des / weiten Weltkriegs (unter ande- besteht, WI1IE dies Ostrag Aetfate formulierte,
1eE bei Paul Tillich) Theologie un: WT nach nicht ber ın einer „gemeinsamen Religion.. In
selner Habilitation VO  3 1965 bis 1968 ast- diesem ınn lehnt der Verfasser uch Clie Ihese
dozent der Unıiversita: ın Kampala/Uganda. ab, dass sich ın der Erfahrung VOoO  3 „Mystik”
uch nach selner Lehrtätigkeit ın Ostafrika, 1ne AÄArt FEinheit der Religionen finden lasse
der 1nN€ reiche Kenntnis der kulturellen, p —_ (vgl. f., 89); das (vermeintlich) „ Absolute‘ ın
litischen un: religiösen Verhältnisse ın dieser den Religionen’ erwIies sich letztlich als „eInNe
Kegion verdankt, WT der Verfasser Immer WI1IE- bestimmte religiöse Erfahrung un: PraxIs,
der ın Lateinamerika un: Asijen als Lehrbeauf- Cdie hier ın den Kang der Allgemeingültigkeit

320

gehoben wird. „Nur wer die Erfahrung des 
eigenen Lebens begreift , wird den Sinn dieser 
Kunst erkennen“, so Schörghofer. In diesem Zu-
sammenhang führt der Autor auf eine gut mit-
vollziehbare Weise darauf hin, dass die Kunst 
des 20. Jahrhunderts, bei der das Element des 
Verwundbaren, des Verwundeten sowie der 
Wunde selbst besonders prägend seien, keine 
Belehrungen mehr anbietet, und demnach als 
eine Herausforderung an den Glaubenden zu 
verstehen sei bei der Kunstbetrachtung das We-
sentliche für sich erkennen zu können.

Auf den oft malig formulierten Anspruch, 
dass die Kunst doch edel, schön und erhaben 
sein solle, entgegnet der Autor, dass in unserer 
Konsumgesellschaft  die Kunst auch das Un-
ansehnliche und das an sich Unbrauchbare 
oft mals zum Gegenstand der Kunst erhebt. Hier 
wird eine Parallele zu Gott gebildet, indem der 
Autor meint, dass auch Gott die Schönheit und 
Würde dort entdecke, „wo andere nur Niedrig-
keit sehen“.

Mit zahlreichen Abbildungen und einem 
Beitrag von Julian Schutting, der sich der Frage 
„Wie sieht Gott aus?“ zuwendet, darf die vor-
liegende Publikation als ein sehr wertvoller 
Beitrag zum Verständnis des Zusammenhanges 
von Kunst und Religion aufgefasst werden.
Linz Hans Peter Dirngrabner

MISSIONSWISSENSCHAFT

◆ Bürkle, Horst: Erkennen und Bekennen. 
Schriften zum missionarischen Dialog. EOS 
Verlag, St. Ottilien 2010. (XV, 716) Geb. 
Euro 69,80 (D) / Euro 71,80 (A) / CHF 95,00. 
ISBN 978-3-8306-7405-4.

Die vorliegende Sammlung missionstheologi-
scher Beiträge (der noch zwei weitere Bände 
folgen) kann als Summe eines außergewöhnlich 
vielfältigen und engagierten Lebens im Dienst 
der Mission und der Th eologie gesehen werden. 
Der Verfasser, Jahrgang 1925, studierte nach 
dem Ende des Zweiten Weltkriegs (unter ande-
rem bei Paul Tillich) Th eologie und war nach 
seiner Habilitation von 1965 bis 1968 Gast-
dozent an der Universität in Kampala/Uganda. 
Auch nach seiner Lehrtätigkeit in Ostafrika, 
der er eine reiche Kenntnis der kulturellen, po-
litischen und religiösen Verhältnisse in dieser 
Region verdankt, war der Verfasser immer wie-
der in Lateinamerika und Asien als Lehrbeauf-

tragter und Forscher unterwegs. Sein Übertritt 
zur katholischen Kirche im Jahr 1987 bedeutete 
unter anderem, dass er die missionstheologi-
schen und -praktischen Erfahrungen der evan-
gelischen Kirchen mit vielen ähnlichen, aber 
in manchem anders gelagerten Diskursen und 
Praxen katholischer Mission verbinden konnte 
und dadurch über mehr als eine (konfessionel-
le) Perspektive verfügt, was die Auseinander-
setzung mit dem globalen Christentum betrifft  .

In 52 Beiträgen, die in den Jahren 1965 bis 
2007 veröff entlicht wurden (den ältesten Bei-
trag bildet seine Antrittsvorlesung in Hamburg 
1964), behandelt der Verfasser religionswissen-
schaft liche Fragen aus dem Bereich Afrika und 
Asien, Th emen kontextueller Th eologie, religi-
onstheologische Problemstellungen, vor allem 
aber missionstheologische Herausforderungen 
– und diese gerade in einer Zeit, in der in Eu-
ropa die Plausibilität für die klassische Mis-
sionsarbeit am Schwinden war. Man merkt den 
Texten das Ringen mit der „Missionskrise“ an, 
aber ebenso das Bemühen um eine eigenständi-
ge Position zu einer Th eologie der Mission. Der 
Titel „Erkennen und Bekennen“ darf in diesem 
Zusammenhang als fundamentaltheologisches 
Motiv eines Dialogs gesehen werden, der sich 
„zwischen dem im Sohn in die Geschichte 
eingetretenen Wort Gottes und den Worten, 
welche die Menschen in ihren Religionen und 
deren Kulturen für dieses noch unentdeckte 
Geheimnis gefunden haben“ (Vorwort, VIII), 
abspielt. Von daher versteht der Verfasser Mis-
sion als einen Prozess der „Unterscheidung der 
Geister“, der nicht nur die Kontextualisierung 
des christlichen Glaubens, sondern auch die 
Kritik kultureller und religiöser Traditionen 
fordert und Dialog immer auch als „Diakrisis“ 
(ebd.) versteht.

Die vorliegenden Texte decken einen gro-
ßen missions-, religions- und kulturtheologi-
schen Bereich ab und formulieren interessante, 
pointierte Th esen, so etwa die Überzeugung, 
dass die „gemeinsame Sprache der Religionen“ 
(9) in den existenziellen Fragen der Menschen 
besteht, wie dies Nostra aetate 1 formulierte, 
nicht aber in einer „gemeinsamen Religion“. In 
diesem Sinn lehnt der Verfasser auch die Th ese 
ab, dass sich in der Erfahrung von „Mystik“ 
eine Art Einheit der Religionen fi nden lasse 
(vgl. 4 f., 89); das (vermeintlich) „‚Absolute‘ in 
den Religionen“ erwies sich letztlich als „eine 
bestimmte religiöse Erfahrung und Praxis, 
die hier in den Rang der Allgemeingültigkeit 

Kunstwissenschaft / Missionswissenschaft



3721Missionswissenschaft Moraltheologie

erhoben wurde“ (413) Eiıne der eindrück- würde der Verfasser Jene kreativen Impulse,
ichsten Formulierungen des Bandes 1st Cdie Cdie entwickelt, durch SeE1INE eigene theologi-
Charakterisierung VOoO  3 Missiıon als Geburts- cche Position wieder zurücknehmen. Wenn
hilfe „Missionarischer [ Menst 1st VO  3 Grund z fast ın wortwörtlicher Anlehnung
auf ‚mäeutischer Hilfsdienst‘ Evangelium’ 1nN€ zentrale Passage bei (JUustavo ( utierrez
(515) Bemerkenswert 1st uch Cdie Position des Sagtl, Missıon bedeute „die Aufdeckung des
Verfassers, dass Cdie missionarische Dynamik Inneren Zusammenhanges VOoO  3 gegenwartiger
nicht miıt der Ausbreitung westlicher Z ivilisa- Geschichte Uun: kommendem Reich”, folgert
t1on gleichgesetzt werden darft: Kirche 1st nicht daraus: „‚Gerade das ber verwehrt CS, den Auf-
mıt „‚elner bestimmten westeuropäischen Er- trag ZuUu!r Missıon 1m Sinne einer blo{fß$ verbes-
scheinungsform' identifizieren, denn geht sernden Welt- Uun: Lebenssituation MISSZUVErF-
,5 Cdie wahre Katholizität der Kirche, Cdie sich estehen‘ (558) ANSTLaTL Cdieses „Weltengagement”
nicht ın bestimmten geschichtlichen ktappen als Konkretisierung des Kommens des Reiches
erschöpft” (522) Nicht 7zuletzt 1st uch Cdie The- (,ottes sehen (ohne deshalb beides iden-
S: dass „Missionswissenschaft 1ne DImension tifzieren).
jeder theologischen Arbeit ist  66 (518) unftier- Kurzum: Der vorliegende erstie l der
estreichen. „Schriften zu missionarischen Dialog” 1st

DIiese mutigen un: theologisch zukunfts- 1nN€ Fundgrube für Clie missionstheologische
weisenden Überlegungen werden allerdings Uun: -geschichtliche Auseinandersetzung mıt
VOoO  3 einer her kulturpessimistischen Uun: 1+- vielfältigen Problemstellungen, WA1S christliche

Mission ın der modernen Welt betrifit. DIievierten Grundhaltung des Verfassers konterka-
rlert, WA1S aktuelle theologische Entwicklungen Erfahrung Uun: Ompetenz des Verfassers sind
betrifit. An einer Stelle wird diese Skepsis SC- beeindruckend: se1in theologischer Habitus
genüber der Moderne biografisch greifbar: „Wer gibt dem Bekennen mehr Gewicht als dem Fr
eın halbes Jahrhundert ‚Iheologie unterwegs‘ ın kennen, WA1S der reservierten Einstellung des
ihren jeweiligen aktuellen Neuorlentierungen, Verfasser gegenüber der Moderne ın Kirche
mıt ihren Verwerfungen der Meinungen VO  3 Uun: Gesellschaft liegen dürfte DIiese Position
gestern Uun: ihren alsbald celbst wieder üÜüber- 1st legitim Uun: durchaus bedenkenswert, csollte
holten Neusetzungen miterlebt hat, wird e{was allerdings gerade uch 1m interkulturellen un:
gelassener 1m Blick auf theologische Postulate interreligiösen Dialog nicht übersehen, dass
des nunmehr ‚Gültigen. Wiıe cehr sind 61€ doch Cdie „Unterscheidung der eister“ eın durchaus
alle Kinder ihrer jeweiligen Zeıt, gerade uch mMOdernes Projekt darstellt, das den Dialog nicht
dann, WE 61€E wider Erwarten nachträglich zugunsten einer „Diakrisis” benachteiligt.
noch 1nN€ Wende vollzogen habe  n  ‚6C (408) Salzburg FYTranz Gmainer-Pranzl!
(JeWISS trıfit der Verfasser hier mıt selner Kritik
Tendenzen ın Theologie Uun: Kirche, Cdie frag-
un: verbesserungswürdig se1in mOögen; ber

MORALT  OLOGIEWT nicht gerade Cdie Missionstheologie lImmer
eın Ooffenes Pionierprojekt, bei dem Cdie Kirche

+  S Cornwell, John Dıre Beichte. Fıne AdunkleJenseılts der tTenzen des „Sicheren” Uun: Ver- Geschichte. Bearlın Verlag, Barlın 2014Tauten 1IEUE Wege erkundete? Man 111USS$ des-
Geb Uuro 22,99 (D) Uuro 23, 70 (A) ( HFhalb nicht Cdie pluralistische Religionstheologie

übernehmen (deren paradoxen Nicht-Plu- 32,90 ISBN Y /8-3-87)2/0-17 -  ©0

ralismus der Verfasser Recht kritisiert, vgl Kein anderes Sakrament hat ın den etzten Jahr-
411), wird ber dem existenziellen, Institut10- zehnten einen derart dramatischen Einbruch 1 —

nellen Uun: intellektuellen WagnI1s christlicher eht WIE das Sakrament der Versöhnung. [Das gilt
Missiıon nicht gerecht, WE 111a zu Beispiel miıt Blick auf Cdie ahl der abgelegten Beichten
Befreiungstheologien (vgl 487), 1IECUE religiöse ebenso WIE mıt Blick auf Clie ahl der Gläubigen,
ewegungen (vgl. 510), das Engagement für Clie beichten. Wenn celbst Gläubige, Clie regel-
Entwicklungspolitik (vgl 513), Ja den Dialog mäfßig jeden 5Sonntag der FEFucharistie teil-
mıt sakularen Zeitgenossen überhaupt (vgl. nehmen Uun: sich ın hohem Ma{fß ehrenamtlich
509) als nebensächlich, als mıt der „eigentli- ın der Kirche engagleren, ce1t Jahrzehnten nicht
he  ‚6C kirchlichen Missiıon unvereinbar ansieht. mehr gebeichtet haben, dann liegt das nicht
An manchen tellen entsteht der Eindruck, als 11UT deren mangelndem Sündenbewusstsein,

321

erhoben wurde“ (413). Eine der eindrück-
lichsten Formulierungen des Bandes ist die 
Charakterisierung von Mission als Geburts-
hilfe: „Missionarischer Dienst ist von Grund 
auf ‚mäeutischer Hilfsdienst‘ am Evangelium“ 
(515). Bemerkenswert ist auch die Position des 
Verfassers, dass die missionarische Dynamik 
nicht mit der Ausbreitung westlicher Zivilisa-
tion gleichgesetzt werden darf; Kirche ist nicht 
mit „einer bestimmten westeuropäischen Er-
scheinungsform“ zu identifi zieren, denn es geht 
„um die wahre Katholizität der Kirche, die sich 
nicht in bestimmten geschichtlichen Etappen 
erschöpft “ (522). Nicht zuletzt ist auch die Th e-
se, dass „Missionswissenschaft  eine Dimension 
jeder theologischen Arbeit ist“ (518), zu unter-
streichen.

Diese mutigen und theologisch zukunft s-
weisenden Überlegungen werden allerdings 
von einer eher kulturpessimistischen und reser-
vierten Grundhaltung des Verfassers konterka-
riert, was aktuelle theologische Entwicklungen 
betrifft  . An einer Stelle wird diese Skepsis ge-
genüber der Moderne biografi sch greifb ar: „Wer 
ein halbes Jahrhundert ‚Th eologie unterwegs‘ in 
ihren jeweiligen aktuellen Neuorientierungen, 
mit ihren Verwerfungen der Meinungen von 
gestern und ihren alsbald selbst wieder über-
holten Neusetzungen miterlebt hat, wird etwas 
gelassener im Blick auf theologische Postulate 
des nunmehr ‚Gültigen‘. Wie sehr sind sie doch 
alle Kinder ihrer jeweiligen Zeit, gerade auch 
dann, wenn sie wider Erwarten nachträglich 
noch eine ‚Wende‘ vollzogen haben“ (408). 
Gewiss trifft   der Verfasser hier mit seiner Kritik 
Tendenzen in Th eologie und Kirche, die frag- 
und verbesserungswürdig sein mögen; aber 
war nicht gerade die Missionstheologie immer 
ein off enes Pionierprojekt, bei dem die Kirche 
jenseits der Grenzen des „Sicheren“ und Ver-
trauten neue Wege erkundete? Man muss des-
halb nicht die pluralistische Religionstheologie 
übernehmen (deren – paradoxen – Nicht-Plu-
ralismus der Verfasser zu Recht kritisiert, vgl. 
411), wird aber dem existenziellen, institutio-
nellen und intellektuellen Wagnis christlicher 
Mission nicht gerecht, wenn man zum Beispiel 
Befreiungstheologien (vgl. 487), neue religiöse 
Bewegungen (vgl. 510), das Engagement für 
Entwicklungspolitik (vgl. 513), ja den Dialog 
mit säkularen Zeitgenossen überhaupt (vgl. 
509) als nebensächlich, als mit der „eigentli-
chen“ kirchlichen Mission unvereinbar ansieht. 
An manchen Stellen entsteht der Eindruck, als 

würde der Verfasser jene kreativen Impulse, 
die er entwickelt, durch seine eigene theologi-
sche Position wieder zurücknehmen. Wenn er 
etwa – fast in wortwörtlicher Anlehnung an 
eine zentrale Passage bei Gustavo Gutiérrez 
– sagt, Mission bedeute „die Aufdeckung des 
inneren Zusammenhanges von gegenwärtiger 
Geschichte und kommendem Reich“, folgert er 
daraus: „Gerade das aber verwehrt es, den Auf-
trag zur Mission im Sinne einer bloß zu verbes-
sernden Welt- und Lebenssituation misszuver-
stehen“ (558) – anstatt dieses „Weltengagement“ 
als Konkretisierung des Kommens des Reiches 
Gottes zu sehen (ohne deshalb beides zu iden-
tifi zieren).

Kurzum: Der vorliegende erste Teil der 
„Schrift en zum missionarischen Dialog“ ist 
eine Fundgrube für die missionstheologische 
und -geschichtliche Auseinandersetzung mit 
vielfältigen Problemstellungen, was christliche 
Mission in der modernen Welt betrifft  . Die 
Erfahrung und Kompetenz des Verfassers sind 
beeindruckend; sein theologischer Habitus 
gibt dem Bekennen mehr Gewicht als dem Er-
kennen, was an der reservierten Einstellung des 
Verfasser gegenüber der Moderne in Kirche 
und Gesellschaft  liegen dürft e. Diese Position 
ist legitim und durchaus bedenkenswert, sollte 
allerdings – gerade auch im interkulturellen und 
interreligiösen Dialog – nicht übersehen, dass 
die „Unterscheidung der Geister“ ein durchaus 
modernes Projekt darstellt, das den Dialog nicht 
zugunsten einer „Diakrisis“ benachteiligt.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

MORALTHEOLOGIE

◆ Cornwell, John: Die Beichte. Eine dunkle 
Geschichte. Berlin Verlag, Berlin 2014. (319) 
Geb. Euro 22,99 (D) / Euro 23,70 (A) / CHF 
32,90. ISBN 978-3-8270-1155-8.

Kein anderes Sakrament hat in den letzten Jahr-
zehnten einen derart dramatischen Einbruch er-
lebt wie das Sakrament der Versöhnung. Das gilt 
mit Blick auf die Zahl der abgelegten Beichten 
ebenso wie mit Blick auf die Zahl der Gläubigen, 
die beichten. Wenn selbst Gläubige, die regel-
mäßig jeden Sonntag an der Eucharistie teil-
nehmen und sich in hohem Maß ehrenamtlich 
in der Kirche engagieren, seit Jahrzehnten nicht 
mehr gebeichtet haben, dann liegt das nicht 
nur an deren mangelndem Sündenbewusstsein, 

Missionswissenschaft / Moraltheologie


