
475Kirchenrecht Missionswissenschaft

einerseIts VOT der Herausforderung, sich VO  3 punkte: MI1ss10n, interreligiöser Dialog un:
starken Abhängigkeiten staatlicher Zugriffe (Verständnis von) Religion. Der Verfasser
liberalisieren 231 236), andererseits ber entwickelt se1INe Überlegungen 1mmM Rahmen

uch nicht cdas lukrieren VO  3 FEinnahmen als einer kritischen Auseinandersetzung miıt Ent-
zentrales Flement der praktischen pastoralen wicklungen 1ın Kirche Uun: Gesellschaft, Cdie
Bemühungen auf das ape bringen, WIE dies kulturpessimistisch interpretlier un: kom-
beispielsweise 1mmM amerikanischen spendenba- mentlert. Er geht davon AUS, dass „die Kirche
Sierten Finanzlerungssystem der Fall 1st (236) 1mmM Verlauf der Neuzeit unfter der Einwirkung
[Das Wahrnehmen Cdieses Spagats VOT dem Hın- VOo  3 Rationalismus, Aufklärung un: csakularer

Weltentwürfe 11UT diese drei erwähnentergrund der Kirchenfinanzierungssysteme 1mmM
deutschen Sprachraum, miıt Schwerpunktset- vieles einbüßte, VW1S ZuUuU!T neutestamentlichen
ZUIS auf der Österreichischen Situation, zieht Uun: urchristlichen Gestalt christlicher Wahrheit
sich gleichsam WI1IE eın YrOTLer Faden durch Cdie gehört Uun: ihre Ganzheit ausmacht“ (1 1) M iıt
eıtrage des Sammelbandes. Hierbei formulie- harten Worten geißelt der Verfasser z den
1E Cdie eıtrage nach Dafürhalten des Kezen- „blutleeren Problemkult der 508 ‚modernen

CLsenten Recht die Ansicht, dass derzeit nicht Theologie (256) SOWIE den „cChirurgischen fu-
einer Abschaftung des Kirchenbeitrags- oriff entmythologisierender Theologen (558)

SyStems ın ÖOsterreich der des Kirchensteuer- Uun: stellt unfer anderem ın Afrika „Flurschä-
SyStems ın der BRD), sondern vielmehr einer den einer emanzipatorischen, aufklärerischen
Verbesserung Uun: Anpassung der bestehenden europäischen Halbbildung” (247, ebenso 704)
5Systeme gearbeitet werden sollte. e Anstöße fest „Aufklärung” wird durchgängig als Pro-
VOo  3 Rudaolf Höfer hinsichtlich der Einführung blemtitel verwendet gewissermalsen als Saku-
einer Kirchenfinanzierung durch Teilzweck- larisierendes Potenzial, dem sich Cdie Theologie
widmung der Finkommensteuer können auf- unkritisch ausliefere: „HOow much disregard do
grund der daraus resultierenden estärkeren Ab- find ın cO-called ‚enlightened theological
hängigkeit VOo  3 staatlicher Rechtssetzung nicht WaY of thinking ın regard religious pheno-
überzeugen. DIie Katholische Kirche ÖSt€I' — which do NOL SCCI1I f1t Into modern
reichs hat 1mmM bestehenden Kirchenbeitragssys- scientific framework!“ (56) der Verfasser ın
tem sowohl bei der Beitragsgestaltung Uun: bei einem der drei auf Englisch publizierten lexte
der Art un: WeIlse der Einhebung als uch bei [ ese Kritik „aufklärerischer Theologie”,
der Verwendung des Beitragsaufkommens freie Cdie dem ANSONSLIEN vornehmen Stil des Buches
and DIie Kirche kann AULONOM ihren Haus- 1n€e unerwarfltel polemische ote verleiht, 1st
halt gestalten, hne Einflussnahme der Auf- keine Nebensache: 61€ lässt eın offenbar 7Ze11-

sicht staatlicher tellen Uun: Einrichtungen, Iso trales Anliegen des Verfasser deutlich werden:
WIE dies 1254 des formuliert Cdie Behauptung, dass Cdie moderne europäische

„Independenter CIViH potestate”. Theologie weder der Suche des Menschen nach
Salzburg Andreas Graßmann „Beheimatung” (207) noch dem Anspruch des

Religiösen gerecht werden könne. Im Licht
Cdieses ohl entscheidenden (Vor-)Urteils sind,
WI1IE gESsagL, Clie Überlegungen des Verfassers

MISSIONSWISSENSCHAFT (1) MI1ss1ion, (2) interreligiösem Dialog un: (3)
Ors Gehemnıis der Völker. Religion verstehen.

©  e Bürkle, Der Verfasser forderte nicht 11UT 1n€e „fullSchriften zu missionNarıschen Dialog. FOS integration of the study of 1SsS1On IN religi-Verlag, St Ottiliıen 2013 785) Geb uro
()115 ın the curriculum of the study of theology”0930 (D) Uuro /1,80 (A) ( HF 95,00 ISBN

Y /8-3-8306-75/79-) (28) sondern zeigt uch den Stellenwert VOo  3

Mission ın der „einen Welt“ auf: „Gerade ın
ach dem Band FErkennen und Bekennen 2010) der sich wandelnden globalen Entwicklung 1st
legte der MISS1OnSs- un: Religionswissenschaft- volle Partnerschaft ın gegenseltigem Nehmen
ler Ors Bürkle 1n€e weltere, überaus umfang- Uun: Geben uch für Cdie regionalen Theologien
reiche Sammlung VOo  3 Beltragen VOI, Cdie ın angezeigt” (106) Dieser Gedanke weltkirchli-
den Jahren 1962 bis 20172 publiziert wurden. her Uun: theologischer KezI1prozitäat zieht sich
DIiese „Schriften zu missionarischen Dialog” durch alle eitrage Uun: entspringt der ber-
gruppleren sich VOorT allem drei Schwer- ZEUSUNG des Verfassers, „dass dem C'hristentum

423

einerseits vor der Herausforderung, sich von 
zu starken Abhängigkeiten staatlicher Zugriff e 
zu liberalisieren (231 u. 236), andererseits aber 
auch nicht das Lukrieren von Einnahmen als zu 
zentrales Element der praktischen pastoralen 
Bemühungen auf das Tapet zu bringen, wie dies 
beispielsweise im amerikanischen spendenba-
sierten Finanzierungssystem der Fall ist (236). 
Das Wahrnehmen dieses Spagats vor dem Hin-
tergrund der Kirchenfi nanzierungssysteme im 
deutschen Sprachraum, mit Schwerpunktset-
zung auf der österreichischen Situation, zieht 
sich gleichsam wie ein roter Faden durch die 
Beiträge des Sammelbandes. Hierbei formulie-
ren die Beiträge – nach Dafürhalten des Rezen-
senten zu Recht – die Ansicht, dass derzeit nicht 
an einer Abschaff ung des Kirchenbeitrags-
systems in Österreich oder des Kirchensteuer-
systems in der BRD, sondern vielmehr an einer 
Verbesserung und Anpassung der bestehenden 
Systeme gearbeitet werden sollte. Die Anstöße 
von Rudolf Höfer hinsichtlich der Einführung 
einer Kirchenfi nanzierung durch Teilzweck-
widmung der Einkommensteuer können auf-
grund der daraus resultierenden stärkeren Ab-
hängigkeit von staatlicher Rechtssetzung nicht 
überzeugen. Die Katholische Kirche Öster-
reichs hat im bestehenden Kirchenbeitragssys-
tem sowohl bei der Beitragsgestaltung und bei 
der Art und Weise der Einhebung als auch bei 
der Verwendung des Beitragsaufk ommens freie 
Hand. Die Kirche kann autonom ihren Haus-
halt gestalten, ohne Einfl ussnahme oder Auf-
sicht staatlicher Stellen und Einrichtungen, also 
– wie dies c. 1254 des CIC/1983 formuliert – 
„independenter a civili potestate“.
Salzburg Andreas E. Graßmann

Kirchenrecht / Missionswissenschaft

MISSIONSWISSENSCHAFT

◆ Bürkle, Horst: Geheimnis der Völker. 
Schriften zum missionarischen Dialog. EOS 
Verlag, St. Ottilien 2013. (X, 785) Geb. Euro 
69,80 (D) / Euro 71,80 (A) / CHF 95,00. ISBN 
978-3-8306-7579-2.

Nach dem Band Erkennen und Bekennen (2010) 
legte der Missions- und Religionswissenschaft -
ler Horst Bürkle eine weitere, überaus umfang-
reiche Sammlung von 67 Beiträgen vor, die in 
den Jahren 1962 bis 2012 publiziert wurden. 
Diese „Schrift en zum missionarischen Dialog“ 
gruppieren sich vor allem um drei Schwer-

punkte: Mission, interreligiöser Dialog und 
(Verständnis von) Religion. Der Verfasser 
entwickelt seine Überlegungen im Rahmen 
einer kritischen Auseinandersetzung mit Ent-
wicklungen in Kirche und Gesellschaft , die er 
kulturpessimistisch interpretiert und kom-
mentiert. Er geht davon aus, dass „die Kirche 
im Verlauf der Neuzeit unter der Einwirkung 
von Rationalismus, Aufk lärung und säkularer 
Weltentwürfe – um nur diese drei zu erwähnen 
– vieles einbüßte, was zur neutestamentlichen 
und urchristlichen Gestalt christlicher Wahrheit 
gehört und ihre Ganzheit ausmacht“ (111). Mit 
harten Worten geißelt der Verfasser etwa den 
„blutleeren Problemkult der sog. ‚modernen‘ 
Th eologie‘“ (256) sowie den „chirurgischen Zu-
griff  entmythologisierender Th eologen“ (558) 
und stellt unter anderem in Afrika „Flurschä-
den einer emanzipatorischen, aufk lärerischen 
europäischen Halbbildung“ (247, ebenso 704) 
fest. „Aufk lärung“ wird durchgängig als Pro-
blemtitel verwendet – gewissermaßen als säku-
larisierendes Potenzial, dem sich die Th eologie 
unkritisch ausliefere: „How much disregard do 
we fi nd in a so-called ‚enlightened‘ theological 
way of thinking in regard to religious pheno-
menea which do not seem to fi t into a modern 
scientifi c framework!“ (56), so der Verfasser in 
einem der drei auf Englisch publizierten Texte. 
Diese Kritik an „aufk lärerischer Th eologie“, 
die dem ansonsten vornehmen Stil des Buches 
eine unerwartet polemische Note verleiht, ist 
keine Nebensache; sie lässt ein off enbar zen-
trales Anliegen des Verfasser deutlich werden: 
die Behauptung, dass die moderne europäische 
Th eologie weder der Suche des Menschen nach 
„Beheimatung“ (207) noch dem Anspruch des 
Religiösen gerecht werden könne. Im Licht 
dieses wohl entscheidenden (Vor-)Urteils sind, 
wie gesagt, die Überlegungen des Verfassers zu 
(1) Mission, (2) interreligiösem Dialog und (3) 
Religion zu verstehen.

Der Verfasser forderte nicht nur eine „full 
integration of the study of mission and religi-
ons in the curriculum of the study of theology“ 
(28), sondern zeigt auch den Stellenwert von 
Mission in der „einen Welt“ auf: „Gerade in 
der sich wandelnden globalen Entwicklung ist 
volle Partnerschaft  in gegenseitigem Nehmen 
und Geben auch für die regionalen Th eologien 
angezeigt“ (106). Dieser Gedanke weltkirchli-
cher und theologischer Reziprozität zieht sich 
durch alle Beiträge und entspringt der Über-
zeugung des Verfassers, „dass dem Christentum 



474 Missionswissenschaft

VOo  3 Hause AUS 1n€e ‚Interkulturalität‘ eigen ist  66 dass das C'hristentum „Religion‘ E1 (vgl. 382)
(476) Nicht 7zuletzt un: das 1st einer der 711 - In deutlicher Abgrenzung ZuUuU!T dialektischen
tralsten theologischen Gedanken Cdieses Buches Theologie betont der Verfasser Cdie Wichtigkeit

macht „Mission” grundsätzlich darauf auf- der „Bezugspunkte Uun: Verweisorte“ (389)
merksam, „dass der grenzüberschreitende Auf- Gespräch des C'hristentums mıt anderen Ke-
trag des Oftfen des Evangeliums Sal nicht anders ligionen. An Cdieser Stelle eröfftnet der Verfasser
als ‚VOIL außen, ‚.ben VOo  3 ihm als dem ‚Fremden 1n€e ungemenln spannende Möglichkeit eiInNnes
wahrgenommen werden konnte“ (508) DIie kritischen interreligiösen Dialogs bzw. einer
Weitergabe des Evangeliums bedeutet ‚ben religionswissenschaftlichen Außenperspektive
nicht Bestatigung eigener „Identität”, sondern auf cdas Christentum, vergibt diese Chance q -
Beanspruchung durch „Fremdes” un: AMNVAT lerdings gleich wieder un: geht ZuUu!r Kritik
uch für kuropa (so der Verfasser 1ın selner AÄus- einer (Selbst-)Säkularisierung VO  3 Theologie
einandersetzung miıt Kritik der VOo  3 kuropa über (vgl. 389)
ausgehenden MI1ss1on, vgl 198) Was WI1IE bereits ın FErkennen und Beken-

(2) Der ematik des interreligiösen [ )ia- Hen auftällt, 1st Cdie kompromisslose Kritik
logs nähert sich der Verfasser vorsichtig, wobe!i jeglicher Orm politischer Theologie, Cdie einer
1mmM Speziellen Clie „1n religions-philosophi- „ideologieschwangeren Epoche” (36) enL-
schen Laboren entwickelten Pluralismus- Uun: springe, „eInselt1g auf Tagesaktualitäten (283)
‚Dialog-an-sich-Theorien‘ (102) der „billig ausgerichtet E1 Uun: als „politische Befreiungs-
gewordene Gefälligkeitsdialog” (239) SOWIE ideologie Cdie umfassende Geltung der

iıhertas Christiana auf Cdie Ebene durchsetz-Cdie Auswirkungen einer „missverstandenen
nachkonziliaren Dialog-Euphorie” (470) se1INe barer Interessenlagen (398) reduziere: durch
kritische Aufmerksamkeit CITESECN. In den Kel1l- cdas „KONnzept einer politischen Aufstandsbewe-
tragen sSind SEWI1SSE Schwankungen erkennbar: gung« E1 Cdie Theologie der Befreiung schluss-
VOo  3 der eindeutigen „Anerkenntnis bestimm- endlich eın markantes Beispiel für einen „Weg
er Frömmigkeitshaltungen Uun: erte ın den 1Ns Abseits“ (572) An diesen Formulierungen
Religionen' (390) Cdie der Verfasser ın selner Irrıtiert nicht blo4fß, dass kein einz1ger Beleg AUS

Auseinandersetzung mıt dem „Modell ‚Assısı befreiungstheologischer Primärliteratur ANSE-
1986"“ (384) ausspricht, bis hın ZuUu!r Ihese, Cdie führt wird, sondern viel mehr noch, dass Cdie
Gebete, Cdie Johannes Paul I{ Uun: Cdie Vertreter Attacken Ansätze Politischer Theologie
der Religionen ın AÄAsscIis] gesprochen hatten, als ın keinem inhaltlichen Zusammenhang miıt den
„Notschrei” bezeichnen: „S1e sSind Zeichen Überlegungen stehen, ın deren Kontext 61€ g-
ın einer aufßerordentlichen Situation, jedenfalls aufßert wurden: 61€E erscheinen WIE Einsprengsel
nicht der Normalfall“ (480) In diesem /usam- ın Jexte, ın denen eigentlich andere Fragen VT -

menhang wiederhalt der Verfasser SeE1INE Kritik handelt werden. uch Cdie Anmerkungen
der Vorstellung einer „mystischen (Jeme1ln- Habermas Diskurstheorie vgl G) un: 130)

csamkeit“ aller Religionen (vgl 683) bzw. sSind ebenso polemisch WI1IE unbegründet.
einer „Religion 1ın den Religionen' (391) Cdie e Fülle der vorgelegten lexte 1st

bereits ın FErkennen und Bekennen deutlich regend un: überfordernd zugleich; Krıterlen
aufßerte. [Dass Cdie Position der Pluralistischen für Cdie Zusammenstellung der eitrage lassen

sich nicht recht ausmachen. Eıne kurze KOM-Theologie der Religionen VOo  3 daher für den
Verfasser eın absolutes darstellt, liegt auf mentierung mancher alter Veröffentlichungen
der and (vgl 683) WAre hilfreich SCWESCH Was beispielsweise

(3) „Religion‘ wird ın den vorliegenden 1mmM Beıltrag „Der Neuhinduismus“ deutlich
Aufsätzen fraglos VO  3 einem religionsphänome- wird, ın dem davon Cdie ede Ist, dass Indien
nologischen Paradigma her interpretiert; 61€ 1st „ 370 Millionen Einwohner“ 1607 habe 1n€e
1mmM Wesentlichen „die Erfahrung des Heiligen‘ Anmerkung, Cdie sich schließlich mıt Blick auf
(319) uch ın einigen religionsethnologischen cdas Veröffentlichungsjahr 1966 erklären lässt)
Beltragen werden andere religionswissenschaft- Nichtsdestotrotz gibt der erfahrene, vielbele-
liche Positionen nicht ernsthaft ın rwagung SEI1E un: weıltgereIiste Verfasser Einblicke Uun:
SCZOSECN WA1S angesichts der ungeheuer viel- Impulse, Cdie eın beachtliches Potenzial auf-
fältigen un: kontroversen Theoriediskussion welsen, nicht zuletzt miıt Blick auf gegenwartige
ce1t mehreren Jahrzehnten einigermafßen über- weltkirchliche Entwicklungen: „WIr werden
rascht. Interessanı! 1st Cdie eindeutige Festlegung, herausgefordert, einmal einen Augenblick

424

von Hause aus eine ‚Interkulturalität‘ eigen ist“ 
(476). Nicht zuletzt – und das ist einer der zen-
tralsten theologischen Gedanken dieses Buches 
– macht „Mission“ grundsätzlich darauf auf-
merksam, „dass der grenzüberschreitende Auf-
trag des Boten des Evangeliums gar nicht anders 
als ‚von außen‘, eben von ihm als dem ‚Fremden‘ 
wahrgenommen werden konnte“ (508). Die 
Weitergabe des Evangeliums bedeutet eben 
nicht Bestätigung eigener „Identität“, sondern 
Beanspruchung durch „Fremdes“ – und zwar 
auch für Europa (so der Verfasser in seiner Aus-
einandersetzung mit Kritik an der von Europa 
ausgehenden Mission, vgl. 198).

(2) Der Th ematik des interreligiösen Dia-
logs nähert sich der Verfasser vorsichtig, wobei 
im Speziellen die „in religions-philosophi-
schen Laboren entwickelten Pluralismus- und 
‚Dialog-an-sich‘-Th eorien“ (102), der „billig 
gewordene Gefälligkeitsdialog“ (239) sowie 
die Auswirkungen einer „missverstandenen 
nachkonziliaren Dialog-Euphorie“ (470) seine 
kritische Aufmerksamkeit erregen. In den Bei-
trägen sind gewisse Schwankungen erkennbar: 
von der eindeutigen „Anerkenntnis bestimm-
ter Frömmigkeitshaltungen und Werte in den 
Religionen“ (390), die der Verfasser in seiner 
Auseinandersetzung mit dem „Modell ‚Assisi 
1986‘“ (384) ausspricht, bis hin zur Th ese, die 
Gebete, die Johannes Paul II. und die Vertreter 
der Religionen in Assisi gesprochen hatten, als 
„Notschrei“ zu bezeichnen: „Sie sind Zeichen 
in einer außerordentlichen Situation, jedenfalls 
nicht der Normalfall“ (480). In diesem Zusam-
menhang wiederholt der Verfasser seine Kritik 
an der Vorstellung einer „mystischen Gemein-
samkeit“ aller Religionen (vgl. 683) bzw. an 
einer „Religion in den Religionen“ (391), die 
er bereits in Erkennen und Bekennen deutlich 
äußerte. Dass die Position der Pluralistischen 
Th eologie der Religionen von daher für den 
Verfasser ein absolutes no go darstellt, liegt auf 
der Hand (vgl. 683).

(3) „Religion“ wird in den vorliegenden 
Aufsätzen fraglos von einem religionsphänome-
nologischen Paradigma her interpretiert; sie ist 
im Wesentlichen „die Erfahrung des Heiligen“ 
(319). Auch in einigen religionsethnologischen 
Beiträgen werden andere religionswissenschaft -
liche Positionen nicht ernsthaft  in Erwägung 
gezogen – was angesichts der ungeheuer viel-
fältigen und kontroversen Th eoriediskussion 
seit mehreren Jahrzehnten einigermaßen über-
rascht. Interessant ist die eindeutige Festlegung, 

dass das Christentum „Religion“ sei (vgl. 382). 
In deutlicher Abgrenzung zur dialektischen 
Th eologie betont der Verfasser die Wichtigkeit 
der „Bezugspunkte und Verweisorte“ (389) im 
Gespräch des Christentums mit anderen Re-
ligionen. An dieser Stelle eröff net der Verfasser 
eine ungemein spannende Möglichkeit eines 
kritischen interreligiösen Dialogs bzw. einer 
religionswissenschaft lichen Außenperspektive 
auf das Christentum, vergibt diese Chance al-
lerdings gleich wieder und geht zur Kritik an 
einer (Selbst-)Säkularisierung von Th eologie 
über (vgl. 389).

Was – wie bereits in Erkennen und Beken-
nen – auff ällt, ist die kompromisslose Kritik an 
jeglicher Form politischer Th eologie, die einer 
„ideologieschwangeren […] Epoche“ (36) ent-
springe, „einseitig auf Tagesaktualitäten“ (283) 
ausgerichtet sei und als „politische Befreiungs-
ideologie […] die umfassende Geltung der 
libertas Christiana auf die Ebene durchsetz-
barer Interessenlagen“ (398) reduziere; durch 
das „Konzept einer politischen Aufstandsbewe-
gung“ sei die Th eologie der Befreiung schluss-
endlich ein markantes Beispiel für einen „Weg 
ins Abseits“ (572). An diesen Formulierungen 
irritiert nicht bloß, dass kein einziger Beleg aus 
befreiungstheologischer Primärliteratur ange-
führt wird, sondern viel mehr noch, dass die 
Attacken gegen Ansätze Politischer Th eologie 
in keinem inhaltlichen Zusammenhang mit den 
Überlegungen stehen, in deren Kontext sie ge-
äußert wurden; sie erscheinen wie Einsprengsel 
in Texte, in denen eigentlich andere Fragen ver-
handelt werden. Auch die Anmerkungen zu 
Habermas‘ Diskurstheorie (vgl. 62 und 130) 
sind ebenso polemisch wie unbegründet.

Die Fülle der vorgelegten Texte ist an-
regend und überfordernd zugleich; Kriterien 
für die Zusammenstellung der Beiträge lassen 
sich nicht recht ausmachen. Eine kurze Kom-
mentierung mancher alter Veröff entlichungen 
wäre hilfreich gewesen (was beispielsweise 
im Beitrag „Der Neuhinduismus“ deutlich 
wird, in dem davon die Rede ist, dass Indien 
„370 Millionen Einwohner“ [607] habe – eine 
Anmerkung, die sich schließlich mit Blick auf 
das Veröff entlichungsjahr 1966 erklären lässt). 
Nichtsdestotrotz gibt der erfahrene, vielbele-
sene und weitgereiste Verfasser Einblicke und 
Impulse, die ein beachtliches Potenzial auf-
weisen, nicht zuletzt mit Blick auf gegenwärtige 
weltkirchliche Entwicklungen: „Wir werden 
herausgefordert, einmal einen Augenblick zu 

Missionswissenschaft



4725Missionswissenschaft Okumene

überlegen, WI1IE cdas C'hristentum :ohl aussähe, gegenselt1ge kErganzung suchenden Blicke
WE der Weg VO  3 Jerusalem nicht über Athen, erzeugen‘ (29) Von daher kommt dem Ab-
Kom Uun: Wittenberg geführt hätte, sondern schnitt „Hermeneutik der Lebenswelten des
ZUErSsLT über Benares, Madras der Ahmadabad“ weltweiten Christentums“ 20-30 1n€e Schlüs-
(551) Denkanstöfße dieser AÄArt gehören den selrolle für das Verständnis Cdieses Buches SOWIE
wertvollsten Beıtragen des AÄAutors un: selner für die Aufgabe einer Theologie der Mission/
„Schriften zu missionarischen Dialog”. der Okumene insgesamt

Franz Gmainer-PranzlSalzburg Der Verfasser geht ın insgesamt zwoölf Kapı-
teln auf historische Entwicklungen Uun: aktuelle
Problemstellungen des weltweit vertireflfenen
Christentums eın Uun: behandelt Clie GeschichteOÖOKUMENE der Missionstheologie, den Einheitsgedanken

Ulrich: Waeltweıtes Christentum ın der Öökumenischen ewegung, Fragen der
©  e Dehn, Sozialethik, Onzepte kontextueller Theologieun Ökumenische ewegung. Verlag,
Bearlın 2013 uro 19,30 (D) uro

ın den ‚südlichen Kontinenten“ (auch Cdies 1n€e
terminologische Festlegung des Verfasser, vgl20,.40 (A) ( HF 28,50 ISBN Y /8-3-868093-

135-8 19), spezielle Fragen der evangelisch-katho-
ischen Okumene SOWIE Cdie theologische Ke-

[Das vorliegende Einführungs- Uun: Studienbuch zeption Jungerer Kulturtheorien (Rene Girard,
des Hamburger MI1SS10ONS-, Okumene- Uun: Ke- C'lifford (Geertz, ames Clifford, Jan Assmann)

Uun: postkolonialer Ansätze In diesem /usam-ligionswissenschaftlers schliefßt ein1ge Neu-
erscheinungen ZuUuU!T ematik „interkulturelle menhang kommen theologische Onzepte VO  3

Theologie” AUS den etzten Jahren . gibt ber Theologinnen Uun: Theologen AUS Asien, Afrika
der Auseinandersetzung miıt weltkirchlichen Uun: Lateinamerika ZuUuU!T Sprache, Clie bisher
Zusammenhängen 1n€e eigene Pragung. AÄAn- noch kaum ın 1n€e deutschsprachige Einfüh-
gesichts der Tatsache, „dass Cdie begriffliche Klä- rung geschafft haben, WI1IE z Ihomas
Fung noch bei Weıitem nicht abgeschlossen ist  66 Indien), Fabien Eboussi Boulaga Kamerun)
(14, Anm. 6) Uun: „interkulturelle Theologie” ihr der wok Pu1l-Lan (Hongkong) etztere dafür
interdisziplinäres Profil noch cschärfen habe gleich WwWe1 Mal In diesem Buch (vgl 145144

Uun: 188-189) /u Recht betont der Verfassercol1 61€E nicht als „Hilfsbegriff mıt Container -
Charakter“ (15) verstanden werden entschei- Clie „Kontextualität jeder Theologie” (121) 1n€e
det sich der Verfasser für 1n€e wissenschaftliche cscheinbare Selbstverständlichkeit, Cdie ber bei
Auseinandersetzung miıt der Dynamik des elt- näherer Betrachtung 11U  3 doch keine Ist, WI1IE
weılten C'hristentums (so se1in Sprachgebrauch, nach WIE VOorT manche Positionlierungen '‘U10O-

vgl 19) Konkret eistet Cdies Clie MISSIONSWIS- päischer Theologien zeigen. Interessanı sind
senschaft, Cdie sich den Herausforderungen der Clie Analyse dreier Phasen der Auseinanderset-
„Zeichen der Zeit“ stellt un: 1mmM ınn ‚e1liner ZUNS kontextueller Theologie: VO  3 distanzierter
wirklichkeitsanalytischen Wahrnehmungswis- Betrachtung über cdas csolidarisch-kritische (1E-
senschaft weltweiter christlicher Lebenswelten spräch bis hin ZUrT! Auflösung des klassischen (1e-
un: interkultureller Kontexte“ (57) betrieben genübers eINes „Nord-Süd-Dialogs” (vgl 131 f.)
wird 1n€e Posıition, Cdie der Verfasser explizit SO anregend diese Impulse uch sind 61€

eın evangelikales Verständnis VOo  3 Mission können 11UT eın erstier Anstof(8ß sEe1IN, schon allein
ZuUu!r Geltung bringt. Missionswissenschaft Uun: JL der Knappheit mancher Ausführungen.
cdas 1st der springende Punkt Cdieses Buches Der Verfasser hat 1n€e Skizze Öökumenischer
hängt untrennbar miıt Öökumenischer T1heo- Theologie 1mmM Weltma{(ißstab gezeichnet, Cdie
logie J1, Uun: AMNVAT miıt „ÖOkumene“ 1mmM Anstöfße einer echten Neubesinnung Sibt,
ursprünglichen ınn des Wortes als „globale” nämlich Öökumenische Theologie nicht mehr
Perspektive, welche Cdie Menschheit als solche ın als europäisch-konfessionelle Aufgabe ATLZUSC-

den Blick nımmt, Iso nicht 11UT einzelne kon- hen, sondern als globale Herausforderung, Cdie
fessionelle TIraditionen un: ihr Verhältnis UuEe1- „Wahrheit des Glaubens“ ın den „‚vielen Ver-
nander. Miıt anderen Worten: DIiese Einführung ständigungsgemeinschaften eiInNnes weltweit VT -

eröfftnet einen welten Horiızont „Öökumenischer retenen, vernetizien Uun: zugleich heterogenen
Theologie”, Cdie versucht, „‚einen hor der kon- C'hristentums wahrzunehmen.
estruktiv interagierenden Uun: intersubjektiv Cdie Salzburg Franz Gmainer-Pranzl!

425

überlegen, wie das Christentum wohl aussähe, 
wenn der Weg von Jerusalem nicht über Athen, 
Rom und Wittenberg geführt hätte, sondern 
zuerst über Benares, Madras oder Ahmadābād“ 
(551). Denkanstöße dieser Art gehören zu den 
wertvollsten Beiträgen des Autors und seiner 
„Schrift en zum missionarischen Dialog“.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

Missionswissenschaft / Ökumene

ÖKUMENE

◆ Dehn, Ulrich: Weltweites Christentum 
und ökumenische Bewegung. EB Verlag, 
Berlin 2013. (221) Pb. Euro 19,80 (D) / Euro 
20,40 (A) / CHF 28,50. ISBN 978-3-86893-
135-8.

Das vorliegende Einführungs- und Studienbuch 
des Hamburger Missions-, Ökumene- und Re-
ligionswissenschaft lers schließt an einige Neu-
erscheinungen zur Th ematik „interkulturelle 
Th eologie“ aus den letzten Jahren an, gibt aber 
der Auseinandersetzung mit weltkirchlichen 
Zusammenhängen eine eigene Prägung. An-
gesichts der Tatsache, „dass die begriffl  iche Klä-
rung noch bei Weitem nicht abgeschlossen ist“ 
(14, Anm. 6) und „interkulturelle Th eologie“ ihr 
interdisziplinäres Profi l noch zu schärfen habe – 
soll sie nicht als „Hilfsbegriff  mit ‚Container‘-
Charakter“ (15) verstanden werden –, entschei-
det sich der Verfasser für eine wissenschaft liche 
Auseinandersetzung mit der Dynamik des welt-
weiten Christentums (so sein Sprachgebrauch, 
vgl. 19). Konkret leistet dies die Missionswis-
senschaft , die sich den Herausforderungen der 
„Zeichen der Zeit“ stellt und im Sinn „einer 
wirklichkeitsanalytischen Wahrnehmungswis-
senschaft  weltweiter christlicher Lebenswelten 
und interkultureller Kontexte“ (57) betrieben 
wird – eine Position, die der Verfasser explizit 
gegen ein evangelikales Verständnis von Mission 
zur Geltung bringt. Missionswissenschaft  – und 
das ist der springende Punkt dieses Buches – 
hängt untrennbar mit ökumenischer Th eo-
logie zusammen, und zwar mit „Ökumene“ im 
ursprünglichen Sinn des Wortes: als „globale“ 
Perspektive, welche die Menschheit als solche in 
den Blick nimmt, also nicht nur einzelne kon-
fessionelle Traditionen und ihr Verhältnis zuei-
nander. Mit anderen Worten: Diese Einführung 
eröff net einen weiten Horizont „ökumenischer 
Th eologie“, die versucht, „einen Chor der kon-
struktiv interagierenden und intersubjektiv die 

gegenseitige Ergänzung suchenden Blicke zu 
erzeugen“ (29). Von daher kommt dem Ab-
schnitt „Hermeneutik der Lebenswelten des 
weltweiten Christentums“ (20 – 30) eine Schlüs-
selrolle für das Verständnis dieses Buches sowie 
für die Aufgabe einer Th eologie der Mission/
der Ökumene insgesamt zu.

Der Verfasser geht in insgesamt zwölf Kapi-
teln auf historische Entwicklungen und aktuelle 
Problemstellungen des weltweit vertretenen 
Christentums ein und behandelt die Geschichte 
der Missionstheologie, den Einheitsgedanken 
in der ökumenischen Bewegung, Fragen der 
Sozialethik, Konzepte kontextueller Th eologie 
in den „südlichen Kontinenten“ (auch dies eine 
terminologische Festlegung des Verfasser, vgl. 
19), spezielle Fragen der evangelisch-katho-
lischen Ökumene sowie die theologische Re-
zeption jüngerer Kulturtheorien (René Girard, 
Cliff ord Geertz, James Cliff ord, Jan Assmann) 
und postkolonialer Ansätze. In diesem Zusam-
menhang kommen theologische Konzepte von 
Th eologinnen und Th eologen aus Asien, Afrika 
und Lateinamerika zur Sprache, die es bisher 
noch kaum in eine deutschsprachige Einfüh-
rung geschafft   haben, wie etwa M. M. Th omas 
(Indien), Fabien Eboussi Boulaga (Kamerun) 
oder Kwok Pui-Lan (Hongkong) – letztere dafür 
gleich zwei Mal in diesem Buch (vgl. 143 –144 
und 188 –189). Zu Recht betont der Verfasser 
die „Kontextualität jeder Th eologie“ (121) – eine 
scheinbare Selbstverständlichkeit, die aber bei 
näherer Betrachtung nun doch keine ist, wie 
nach wie vor manche Positionierungen euro-
päischer Th eologien zeigen. Interessant sind 
die Analyse dreier Phasen der Auseinanderset-
zung kontextueller Th eologie: von distanzierter 
Betrachtung über das solidarisch-kritische Ge-
spräch bis hin zur Aufl ösung des klassischen Ge-
genübers eines „Nord-Süd-Dialogs“ (vgl. 131 f.).

So anregend diese Impulse auch sind – sie 
können nur ein erster Anstoß sein, schon allein 
wegen der Knappheit mancher Ausführungen. 
Der Verfasser hat eine Skizze ökumenischer 
Th eologie im Weltmaßstab gezeichnet, die 
Anstöße zu einer echten Neubesinnung gibt, 
nämlich ökumenische Th eologie nicht mehr 
als europäisch-konfessionelle Aufgabe anzuse-
hen, sondern als globale Herausforderung, die 
„Wahrheit des Glaubens“ in den „vielen Ver-
ständigungsgemeinschaft en“ eines weltweit ver-
tretenen, vernetzten und zugleich heterogenen 
Christentums wahrzunehmen.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl


