Kirchenrecht / Missionswissenschaft

423

einerseits vor der Herausforderung, sich von
zu starken Abhéngigkeiten staatlicher Zugriffe
zu liberalisieren (231 u. 236), andererseits aber
auch nicht das Lukrieren von Einnahmen als zu
zentrales Element der praktischen pastoralen
Bemiithungen auf das Tapet zu bringen, wie dies
beispielsweise im amerikanischen spendenba-
sierten Finanzierungssystem der Fall ist (236).
Das Wahrnehmen dieses Spagats vor dem Hin-
tergrund der Kirchenfinanzierungssysteme im
deutschen Sprachraum, mit Schwerpunktset-
zung auf der Osterreichischen Situation, zieht
sich gleichsam wie ein roter Faden durch die
Beitridge des Sammelbandes. Hierbei formulie-
ren die Beitrdge — nach Dafiirhalten des Rezen-
senten zu Recht - die Ansicht, dass derzeit nicht
an einer Abschaffung des Kirchenbeitrags-
systems in Osterreich oder des Kirchensteuer-
systems in der BRD, sondern vielmehr an einer
Verbesserung und Anpassung der bestehenden
Systeme gearbeitet werden sollte. Die Anst6f3e
von Rudolf Hoéfer hinsichtlich der Einfithrung
einer Kirchenfinanzierung durch Teilzweck-
widmung der Einkommensteuer konnen auf-
grund der daraus resultierenden stirkeren Ab-
hingigkeit von staatlicher Rechtssetzung nicht
iiberzeugen. Die Katholische Kirche Oster-
reichs hat im bestehenden Kirchenbeitragssys-
tem sowohl bei der Beitragsgestaltung und bei
der Art und Weise der Einhebung als auch bei
der Verwendung des Beitragsaufkommens freie
Hand. Die Kirche kann autonom ihren Haus-
halt gestalten, ohne Einflussnahme oder Auf-
sicht staatlicher Stellen und Einrichtungen, also
- wie dies c. 1254 des CIC/1983 formuliert —
sindependenter a civili potestate.

Salzburg Andreas E. Graf$mann

MISSIONSWISSENSCHAFT

¢ Burkle, Horst: Geheimnis der Volker.
Schriften zum missionarischen Dialog. EOS
Verlag, St. Ottilien 2013. (X, 785) Geb. Euro
69,80 (D) / Euro 71,80 (A) / CHF 95,00. ISBN
978-3-8306-7579-2.

Nach dem Band Erkennen und Bekennen (2010)
legte der Missions- und Religionswissenschaft-
ler Horst Biirkle eine weitere, tiberaus umfang-
reiche Sammlung von 67 Beitrdgen vor, die in
den Jahren 1962 bis 2012 publiziert wurden.
Diese ,,Schriften zum missionarischen Dialog*
gruppieren sich vor allem um drei Schwer-

punkte: Mission, interreligidser Dialog und
(Verstindnis von) Religion. Der Verfasser
entwickelt seine Uberlegungen im Rahmen
einer kritischen Auseinandersetzung mit Ent-
wicklungen in Kirche und Gesellschaft, die er
kulturpessimistisch interpretiert und kom-
mentiert. Er geht davon aus, dass ,die Kirche
im Verlauf der Neuzeit unter der Einwirkung
von Rationalismus, Aufkldrung und sakularer
Weltentwiirfe — um nur diese drei zu erwdhnen
— vieles einbuifite, was zur neutestamentlichen
und urchristlichen Gestalt christlicher Wahrheit
gehort und ihre Ganzheit ausmacht“ (111). Mit
harten Worten geiflelt der Verfasser etwa den
»blutleeren Problemkult der sog. ,modernen’
Theologie™ (256) sowie den ,,chirurgischen Zu-
griff entmythologisierender Theologen (558)
und stellt unter anderem in Afrika ,,Flurscha-
den einer emanzipatorischen, aufkldrerischen
europiischen Halbbildung® (247, ebenso 704)
fest. ,,Aufklarung® wird durchgingig als Pro-
blemtitel verwendet — gewissermaflen als sdku-
larisierendes Potenzial, dem sich die Theologie
unkritisch ausliefere: ,How much disregard do
we find in a so-called ,enlightened* theological
way of thinking in regard to religious pheno-
menea which do not seem to fit into a modern
scientific framework!“ (56), so der Verfasser in
einem der drei auf Englisch publizierten Texte.
Diese Kritik an ,aufkldrerischer Theologie®,
die dem ansonsten vornehmen Stil des Buches
eine unerwartet polemische Note verleiht, ist
keine Nebensache; sie liasst ein offenbar zen-
trales Anliegen des Verfasser deutlich werden:
die Behauptung, dass die moderne europdische
Theologie weder der Suche des Menschen nach
»Beheimatung“ (207) noch dem Anspruch des
Religiosen gerecht werden konne. Im Licht
dieses wohl entscheidenden (Vor-)Urteils sind,
wie gesagt, die Uberlegungen des Verfassers zu
(1) Mission, (2) interreligiosem Dialog und (3)
Religion zu verstehen.

Der Verfasser forderte nicht nur eine ,,full
integration of the study of mission and religi-
ons in the curriculum of the study of theology*
(28), sondern zeigt auch den Stellenwert von
Mission in der ,einen Welt“ auf: ,Gerade in
der sich wandelnden globalen Entwicklung ist
volle Partnerschaft in gegenseitigem Nehmen
und Geben auch fiir die regionalen Theologien
angezeigt“ (106). Dieser Gedanke weltkirchli-
cher und theologischer Reziprozitit zieht sich
durch alle Beitrige und entspringt der Uber-
zeugung des Verfassers, ,,dass dem Christentum



424

Missionswissenschaft

von Hause aus eine ,Interkulturalitat’ eigen ist“
(476). Nicht zuletzt — und das ist einer der zen-
tralsten theologischen Gedanken dieses Buches
- macht ,Mission“ grundsitzlich darauf auf-
merksam, ,,dass der grenziiberschreitende Auf-
trag des Boten des Evangeliums gar nicht anders
als ,von auflen), eben von ihm als dem ,Fremden’
wahrgenommen werden konnte* (508). Die
Weitergabe des Evangeliums bedeutet eben
nicht Bestitigung eigener ,Identitit, sondern
Beanspruchung durch ,,Fremdes“ - und zwar
auch fiir Europa (so der Verfasser in seiner Aus-
einandersetzung mit Kritik an der von Europa
ausgehenden Mission, vgl. 198).

(2) Der Thematik des interreligiésen Dia-
logs nahert sich der Verfasser vorsichtig, wobei
im Speziellen die ,in religions-philosophi-
schen Laboren entwickelten Pluralismus- und
,Dialog-an-sich’-Theorien“ (102), der ,billig
gewordene Gefilligkeitsdialog“ (239) sowie
die Auswirkungen einer ,missverstandenen
nachkonziliaren Dialog-Euphorie® (470) seine
kritische Aufmerksamkeit erregen. In den Bei-
tragen sind gewisse Schwankungen erkennbar:
von der eindeutigen ,,Anerkenntnis bestimm-
ter Frommigkeitshaltungen und Werte in den
Religionen® (390), die der Verfasser in seiner
Auseinandersetzung mit dem ,,Modell ,Assisi
1986 (384) ausspricht, bis hin zur These, die
Gebete, die Johannes Paul II. und die Vertreter
der Religionen in Assisi gesprochen hatten, als
»Notschrei“ zu bezeichnen: ,Sie sind Zeichen
in einer auflerordentlichen Situation, jedenfalls
nicht der Normalfall“ (480). In diesem Zusam-
menhang wiederholt der Verfasser seine Kritik
an der Vorstellung einer ,,mystischen Gemein-
samkeit“ aller Religionen (vgl. 683) bzw. an
einer ,Religion in den Religionen® (391), die
er bereits in Erkennen und Bekennen deutlich
duflerte. Dass die Position der Pluralistischen
Theologie der Religionen von daher fiir den
Verfasser ein absolutes no go darstellt, liegt auf
der Hand (vgl. 683).

(3) »Religion® wird in den vorliegenden
Aufsitzen fraglos von einem religionsphdnome-
nologischen Paradigma her interpretiert; sie ist
im Wesentlichen ,die Erfahrung des Heiligen®
(319). Auch in einigen religionsethnologischen
Beitrdgen werden andere religionswissenschaft-
liche Positionen nicht ernsthaft in Erwédgung
gezogen — was angesichts der ungeheuer viel-
faltigen und kontroversen Theoriediskussion
seit mehreren Jahrzehnten einigermaflen tiber-
rascht. Interessant ist die eindeutige Festlegung,

dass das Christentum ,,Religion® sei (vgl. 382).
In deutlicher Abgrenzung zur dialektischen
Theologie betont der Verfasser die Wichtigkeit
der ,Bezugspunkte und Verweisorte® (389) im
Gesprach des Christentums mit anderen Re-
ligionen. An dieser Stelle er6ffnet der Verfasser
eine ungemein spannende Moglichkeit eines
kritischen interreligiosen Dialogs bzw. einer
religionswissenschaftlichen Auflenperspektive
auf das Christentum, vergibt diese Chance al-
lerdings gleich wieder und geht zur Kritik an
einer (Selbst-)Sékularisierung von Theologie
iber (vgl. 389).

Was — wie bereits in Erkennen und Beken-
nen — auffallt, ist die kompromisslose Kritik an
jeglicher Form politischer Theologie, die einer
»ideologieschwangeren [...] Epoche® (36) ent-
springe, ,einseitig auf Tagesaktualitdten® (283)
ausgerichtet sei und als ,,politische Befreiungs-
ideologie [...] die umfassende Geltung der
libertas Christiana auf die Ebene durchsetz-
barer Interessenlagen® (398) reduziere; durch
das ,, Konzept einer politischen Aufstandsbewe-
gung” sei die Theologie der Befreiung schluss-
endlich ein markantes Beispiel fiir einen ,Weg
ins Abseits“ (572). An diesen Formulierungen
irritiert nicht blof3, dass kein einziger Beleg aus
befreiungstheologischer Primérliteratur ange-
fuhrt wird, sondern viel mehr noch, dass die
Attacken gegen Ansitze Politischer Theologie
in keinem inhaltlichen Zusammenhang mit den
Uberlegungen stehen, in deren Kontext sie ge-
duflert wurden; sie erscheinen wie Einsprengsel
in Texte, in denen eigentlich andere Fragen ver-
handelt werden. Auch die Anmerkungen zu
Habermas® Diskurstheorie (vgl. 62 und 130)
sind ebenso polemisch wie unbegriindet.

Die Fille der vorgelegten Texte ist an-
regend und iiberfordernd zugleich; Kriterien
fiir die Zusammenstellung der Beitrdge lassen
sich nicht recht ausmachen. Eine kurze Kom-
mentierung mancher alter Veréffentlichungen
wire hilfreich gewesen (was beispielsweise
im Beitrag ,Der Neuhinduismus® deutlich
wird, in dem davon die Rede ist, dass Indien
»370 Millionen Einwohner® [607] habe - eine
Anmerkung, die sich schliefllich mit Blick auf
das Veroffentlichungsjahr 1966 erklaren lasst).
Nichtsdestotrotz gibt der erfahrene, vielbele-
sene und weitgereiste Verfasser Einblicke und
Impulse, die ein beachtliches Potenzial auf-
weisen, nicht zuletzt mit Blick auf gegenwirtige
weltkirchliche Entwicklungen: ,Wir werden
herausgefordert, einmal einen Augenblick zu



Missionswissenschaft / Okumene

425

iberlegen, wie das Christentum wohl ausséhe,
wenn der Weg von Jerusalem nicht {iber Athen,
Rom und Wittenberg gefithrt hitte, sondern
zuerst iiber Benares, Madras oder Ahmadabad*
(551). Denkanstofle dieser Art gehoren zu den
wertvollsten Beitragen des Autors und seiner
»Schriften zum missionarischen Dialog®

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

OKUMENE

¢ Dehn, Ulrich: Weltweites Christentum
und 6kumenische Bewegung. EB Verlag,
Berlin 2013. (221) Pb. Euro 19,80 (D) / Euro
20,40 (A) / CHF 28,50. ISBN 978-3-86893-
135-8.

Das vorliegende Einfithrungs- und Studienbuch
des Hamburger Missions-, Okumene- und Re-
ligionswissenschaftlers schliefit an einige Neu-
erscheinungen zur Thematik interkulturelle
Theologie“ aus den letzten Jahren an, gibt aber
der Auseinandersetzung mit weltkirchlichen
Zusammenhingen eine eigene Pragung. An-
gesichts der Tatsache, ,,dass die begriffliche Kli-
rung noch bei Weitem nicht abgeschlossen ist“
(14, Anm. 6) und ,,interkulturelle Theologie® ihr
interdisziplindres Profil noch zu schérfen habe -
soll sie nicht als ,,Hilfsbegriff mit ,Container*-
Charakter“ (15) verstanden werden -, entschei-
det sich der Verfasser fiir eine wissenschaftliche
Auseinandersetzung mit der Dynamik des welt-
weiten Christentums (so sein Sprachgebrauch,
vgl. 19). Konkret leistet dies die Missionswis-
senschaft, die sich den Herausforderungen der
,Zeichen der Zeit“ stellt und im Sinn ,einer
wirklichkeitsanalytischen Wahrnehmungswis-
senschaft weltweiter christlicher Lebenswelten
und interkultureller Kontexte* (57) betrieben
wird - eine Position, die der Verfasser explizit
gegen ein evangelikales Verstandnis von Mission
zur Geltung bringt. Missionswissenschaft - und
das ist der springende Punkt dieses Buches -
hingt untrennbar mit 6kumenischer Theo-
logie zusammen, und zwar mit ,Okumene“ im
urspriinglichen Sinn des Wortes: als ,,globale®
Perspektive, welche die Menschheit als solche in
den Blick nimmt, also nicht nur einzelne kon-
fessionelle Traditionen und ihr Verhaltnis zuei-
nander. Mit anderen Worten: Diese Einfithrung
eroffnet einen weiten Horizont ,,0kumenischer
Theologie, die versucht, ,einen Chor der kon-
struktiv interagierenden und intersubjektiv die

gegenseitige Erganzung suchenden Blicke zu
erzeugen‘ (29). Von daher kommt dem Ab-
schnitt ,,Hermeneutik der Lebenswelten des
weltweiten Christentums® (20-30) eine Schliis-
selrolle fiir das Verstdndnis dieses Buches sowie
fiir die Aufgabe einer Theologie der Mission/
der Okumene insgesamt zu.

Der Verfasser geht in insgesamt zwolf Kapi-
teln auf historische Entwicklungen und aktuelle
Problemstellungen des weltweit vertretenen
Christentums ein und behandelt die Geschichte
der Missionstheologie, den Einheitsgedanken
in der 6kumenischen Bewegung, Fragen der
Sozialethik, Konzepte kontextueller Theologie
in den ,,siidlichen Kontinenten“ (auch dies eine
terminologische Festlegung des Verfasser, vgl.
19), spezielle Fragen der evangelisch-katho-
lischen Okumene sowie die theologische Re-
zeption jingerer Kulturtheorien (René Girard,
Clifford Geertz, James Clifford, Jan Assmann)
und postkolonialer Ansitze. In diesem Zusam-
menhang kommen theologische Konzepte von
Theologinnen und Theologen aus Asien, Afrika
und Lateinamerika zur Sprache, die es bisher
noch kaum in eine deutschsprachige Einfiih-
rung geschafft haben, wie etwa M.M. Thomas
(Indien), Fabien Eboussi Boulaga (Kamerun)
oder Kwok Pui-Lan (Hongkong) - letztere dafiir
gleich zwei Mal in diesem Buch (vgl. 143-144
und 188-189). Zu Recht betont der Verfasser
die ,Kontextualitit jeder Theologie® (121) - eine
scheinbare Selbstverstindlichkeit, die aber bei
néherer Betrachtung nun doch keine ist, wie
nach wie vor manche Positionierungen euro-
péischer Theologien zeigen. Interessant sind
die Analyse dreier Phasen der Auseinanderset-
zung kontextueller Theologie: von distanzierter
Betrachtung iiber das solidarisch-kritische Ge-
sprach bis hin zur Auflosung des klassischen Ge-
geniibers eines ,,Nord-Stid-Dialogs* (vgl. 131f.).

So anregend diese Impulse auch sind - sie
konnen nur ein erster AnstofS sein, schon allein
wegen der Knappheit mancher Ausfithrungen.
Der Verfasser hat eine Skizze okumenischer
Theologie im Weltmafistab gezeichnet, die
Anstofle zu einer echten Neubesinnung gibt,
nidmlich 6kumenische Theologie nicht mehr
als europdisch-konfessionelle Aufgabe anzuse-
hen, sondern als globale Herausforderung, die
JWahrheit des Glaubens“ in den ,vielen Ver-
stindigungsgemeinschaften” eines weltweit ver-
tretenen, vernetzten und zugleich heterogenen
Christentums wahrzunehmen.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl



