ThPQ 164 (2016), 4-12

Klaus Unterburger

~Woher kommen die Streitigkeiten

unter euch?” (Jak 4,1)

Entstehung und Geschichte der heutigen

innerkatholischen Polarisierungen

¢ Die heutigen innerkatholischen Polarisierungen sind nicht Folge des
Zweiten Vatikanischen Konzils und auch nicht eine blofle Wiederholung
der immer gleichen Konflikte zwischen ,, Konservativen“ und ,,Progressi-
ven®. Vielmehr wurden, wie der Autor zeigt, hinsichtlich zentraler Streit-
themen - Liturgie(reform), Stellung der Laien in der Kirche und kirchlicher
Vorstellung von der menschlichen Sexualitit - die entscheidenden Weichen
im 19. Jahrhundert, dem Zeitalter des Ultramontanismus bzw. der katho-
lischen Restauration, gestellt. (Redaktion)

Das II. Vatikanische Konzil hat auf viele
Katholiken als grofle Befreiung gewirkt.
Uberfillige Reformen wurden durch-
gefithrt und mancherorts noch groflere
Reformhoffnungen geweckt. Eine lange
kirchengeschichtliche Epoche schien zu
Ende gegangen zu sein. Theologen spra-
chen vom Ende des Konstantinischen Zeit-
alters. Dann setzten Enttduschungen und
Frustrationen ein; die romische Kurie und
die Hierarchie bremsten; der neue Friih-
ling der Kirche schien zu keinem Sommer
zu fihren. Spiegelverkehrt und letztlich
doch dhnlich war die Sichtweise der Ver-
unsicherten, der konservativen Kritiker
des Konzils und seiner Rezeption: Das, was
immer gegolten hatte, werde nun verraten,
der Rauch des Satans sei in die Kirche ein-
gedrungen. Beide Seiten waren sich einig,
dass in der Kirche der Gegenwart sich
etwas Neues, bis vor kurzem Undenkbares
ereigne, ein neues Zeitalter beginne; die

1

innerkirchlichen Polarisierungen schienen
so ausgepragt und grundsiatzlich wie nie-
mals zuvor zu sein und sie wirken bis heute
nach. Auch jetzt scheint man in der Kirche
um noch immer dieselben Streitthemen zu
kreisen, stets bilden sich in etwa dieselben
antagonistischen Lager aus.

Erst allmédhlich wurde man sich be-
wusst, dass die Gegenwart so einmalig
und neuartig dann doch nicht ist. Fiir viele
theologische Einsichten und Neuerungen
des Konzils machte man nun Vorlaufer
und Wegbereiter aus. Auch die Spannun-
gen und Polarisierungen hatten eine Vor-
geschichte: ,Dieses Konzil war [...] das
Ereignis, das die lange angewachsenen
und angestauten Stérungen, die aus einer
unvollendeten, weil unterdriickten und
verdeckten Geschichte resultieren, in eine
aktuelle Erkrankung ausbrechen lief%
konstatierte 1972 der Freiburger Historiker
Oskar Kohler (1909-1996).! ,,[...] ob die

Oskar Kohler, Bewusstseinsstorungen im Katholizismus, Frankfurt a. Main 1972, 16.



Unterburger / ,Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1) 5

aktuellen Bemiihungen, die Kirche aus
ihrer Krise zu retten, mehr auf Restriktio-
nen oder mehr auf Progressionen bedacht
sind, sie leiden zu einem groflen Teil an
einer vergessenen Geschichte, die aber in
dieser Vergessenheit, also einem gestorten
Bewusstsein, fortgesetzt wird.“*> Der Re-
former, der glaubte, das Neue schaffen zu
konnen, dann jedoch scheiterte und unter
die Réder geriet, schien naiv gewesen zu
sein. Schon Jahre vor der Modernismus-
krise hatte der Nachfolger John Henry
Newmans (1801-1890) als Superior des
Birminghamer Oratoriums Henry I. D. Ri-
der (1837-1907) George Tyrrell gewarnt,
er habe gegen Rom so viele Chancen wie
ein Schmetterling zwischen Miihlsteinen;
wissend fiigte er hinzu: ,,The old old story
would be repeated.

Handelt es sich letztlich nur um eine
Wiederholung immer gleicher Konflikte
in der Kirche zwischen Progressiven und
Konservativen, zwischen gegenwartssen-
siblen Ketzern und traditionswahrenden
Orthodoxen? Otto Weif verfolgte den
Konflikt zwischen Konservativen und Pro-
gressiven bis ins Mittelalter zuriick! und
Eduard Winter (1896-1982) sah in seinem
Werk ,,Ketzerschicksale®, fiir ihn beinahe
,ein Testament, im wissenschaftlichen
wie personlichen Bereich®, in der Geistes-
geschichte des Katholizismus die unab-
hingigen, selberdenkenden Heterodoxen
mit der nach Selbsterhaltung, Macht und
Selbstbestatigung strebenden Hierarchie
in einem sich stets wiederholenden Kon-

2 Ebd.

flikt.> In einer solchen Perspektive wiirden
die nachkonziliaren Polarisierungen im
Katholizismus eher als die Wiederkehr der
ewig gleichen Spannung zu deuten sein.

Doch auch eine solche Betrachtung
wire einseitig, bestiinde doch die Gefahr,
das Spezifische der Moderne zu nivellieren.
So sehr das historische Bewusstsein zum
Verstehen des Heute notwendig ist, so gilt
es doch jene Faktoren zu erfassen, welche
die fiir die Gegenwart entscheidenden Wei-
chen gestellt haben. Dies soll Gegenstand
der folgenden Skizze sein. Erwin Gatz
(1933-2011) hat die Zeit Ende der 1960er-
Jahre im deutschen Katholizismus mit
»Erwartungsdruck und Konflikte“ tiber-
schrieben und als zentrale Streitthemen
die Liturgiereform, die Stellung der Laien
in der Kirche und die kirchliche Vorstel-
lung von der menschlichen Sexualitéit aus-
gemacht.® Diese drei Konfliktfelder sollen
etwas genauer analysiert werden. Zu fragen
ist, wann und durch welche Faktoren diese
Themen konfliktbeladen wurden. So ist zu
hoffen, dem Ursprung und der Genese der
heutigen innerkirchlichen Polarisierung
genauer auf die Spur zu kommen.

1 Der Streit um die Liturgie

Immer wieder wurde die Liturgiereform
Gegenstand nachkonziliarer Polemiken.
Was steht dahinter? Arnold Angenendt
hat gezeigt, dass die mittelalterliche Messe
Produkt eines religionsgeschichtlichen

Thomas M. Loome, Liberal Catholicism, Reform Catholicism, Modernism. A Contribution to a

New Orientation in Modernist Research (Tiibinger Theologische Studien 14), Mainz 1979, 62.

1995, 29-67.

Otto Weifs, Der Modernismus in Deutschland. Ein Beitrag zur Theologiegeschichte, Regensburg

> Eduard Winter, Ketzerschicksale, Diisseldorf 2002, 7 f. (Neudruck, Erstauflage 1980).

Erwin Gatz, Deutschland. Alte Bundesrepublik, in: ders. (Hg.), Kirche und Katholizismus seit

1945. I: Mittel-, West- und Nordeuropa, Paderborn u.a. 1998, 53-131, hier: 107-109.



6 Unterburger / ,Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)

Uberlagerungsprozesses war, der in der
Spétantike einsetzte und in den archai-
schen frihmittelalterlichen Gesellschaften
zu einer Inversion der Sinnrichtung des
Gottesdienstes gefiihrt hat.” Das materielle
Opfer mit seiner Logik des Tausches von
materieller Gabe und geistlicher Gegen-
gabe kehrte in das Christentum zuriick.
Blutige Opfer sind der Urstoff jeder ar-
chaischen Religion, wurden aber von den
Propheten Israels und den hellenistischen
Weisheitslehrern kritisiert. So vollzog sich
der Ubergang von einer rituell-archaischen
Reinheits- und Opferlogik zu einer ver-
innerlichten und personal-ethisierten Reli-
gion, deren Hohepunkt die Bewegung um
den hingerichteten und auferstandenen
Jesus von Nazareth gewesen sei. Das frithe
Christentum galt als gottlos, religionslos,
weil es keine Opferaltare hatte. Der Kreu-
zestod Jesu geschah ein fir alle Mal fir
uns, alle menschlichen Opfer konnen dem
nichts hinzufiigen. In der Eucharistiefeier
wurde die einzigartige Heilstat Jesu im er-
innernden Gedenken der Gemeinde mit
ihren Vorstehern gegenwirtig; als dank-
bare, lobpreisende Antwort bringt die
Gemeinde innerlich sich selber dar, das
Opfer der Gemeinde ist Lob- und Dank-
opfer, geistiges Opfer (Moywn Aatpeia,
Rom 12,1), innere Selbsthingabe, Antwort
auf die Gnade, nicht Tat, um Gnaden erst
zu erlangen.

Dieses Ende des materiellen Opfers
hat je langer desto mehr religiose, tief im
Menschen verwurzelte, archaische Bediirf-
nisse unbefriedigt gelassen. Die Not des
Daseins suchte nach Wegen, Gott gnadig
zu stimmen; das Gefiihl fir die Schuldver-
fallenheit suchte nach wirksamen Siihne-
mitteln. So setzte eine Entwicklung ein,

7

len und Forschungen 101), Miinster 2013.

scheinbar {iberwundene Formen archai-
scher Religiositit neu zu integrieren; im
Frithmittelalter ist dieser Prozess der Re-
archaisierung des Christentums zum Ab-
schluss gekommen. In gewisser Weise ist es
eine grofle Leistung der Kirche, auch diese
archaischen religiésen Bedirfnisse inte-
griert zu haben. So ist die mittelalterliche
Messe entstanden, bei der es auf den rituell
korrekten Vollzug des Priesters ankam, der
hierfiir kultisch rein sein musste, auch in
sexueller Hinsicht. Der Priester erhielt das
Messstipendium, damit er stellvertretend
das Opfer, das wesentlich auch Sithn- und
Bittopfer war, vollzog. Die Liturgie wurde
Klerikerliturgie.

Seit dem 12. Jahrhundert setzte mit
Verstddterung, zunehmender Bildung und
intensivierter Christianisierung aber eine
Gegenbewegung hin zu Individualisie-
rung, Ethisierung und Rationalisierung
ein. Kritik kam in Bezug auf die Messe
an Verauflerlichung und Fiskalismus auf.
Christliche Eliten strebten jenseits des kor-
rekt vollzogenen opus operatum danach,
bewusst, innerlich, andichtig die Messe
zu verstehen und nachzuempfinden, eine
intensiver werdende Seelsorge hielt Laien
dazu an. Im Spdtmittelalter fiithrte dieses
Reformverlangen zu neuen Frommigkeits-
praktiken auch in Bezug auf die Messe.
Dem Bediirfnis nach bewusstem Nachvoll-
zug dienten Betrachtungsbiicher, Mess-
erklarungen, Predigten und auch erste li-
turgische Reformplane. Jesus, die Apostel,
die Zeit der frithen Kirche waren das Ideal,
das es zu erneuern galt, so das Anliegen
des Humanismus. Die Kelchkommuni-
on und der Gebrauch der Volkssprache
wurden im 16. Jahrhundert gefordert. Die
Reformatoren griffen diese Anliegen auf;

Arnold Angenendt, Offertorium. Das mittelalterliche Meopfer (Liturgiewissenschaftliche Quel-



Unterburger / ,Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1) 7

das Trienter Konzil bekriftigte hingegen
die traditionelle Messopferlehre und die
Wiirde der lateinischen Liturgie; Reformen
wurden dem Papsttum nach dem Kon-
zil anvertraut.® Im 18. Jahrhundert war es
aber wieder jenes Streben nach Verstehen,
bewusstem Nachvollzug, ethischer Verin-
nerlichung und Riickkehr zu den authen-
tischen Quellen, welches die zahlreichen
Reformversuche und Ubersetzungen der
Messe prigten. Mitunter wurde hier die
Liturgie selbst zum Mittel, zum Zweck de-
gradiert, deren eigentlicher Sinn ethische
Belehrung sei, in der Regel aber wurde die
latreutische Dimension des Gottesdienstes
durchaus ernst genommen.

Langst vor der liturgischen Bewegung
gab es somit ein immer breiter und starker
werdendes Bediirfnis nach Verstehen, Ver-
innerlichung und Reform nach dem Ideal
der frithen Kirche; einen radikalen Bruch
mit dieser Entwicklung bedeutete aber
dann die ultramontane Reaktion gegen
Revolution und Aufklirung im 19. Jahr-
hundert. Entschieden wurde die Korrekt-
heit des Ritus und der Sithnecharakter der
Messe eingeschérft; anstatt diozesaner Plu-
riformitét sollte tiberall romische Unifor-
mitéit Einzug halten. Liturgie galt als sakrale
Gegenwelt.” Die liturgische Bewegung hat-
te im 19. Jahrhundert gerade hier ihre Ur-
spriinge, ehe dann doch nach 1900 wieder
das Verlangen nach Verstehen, urspriing-
licher Einfachheit und gemeinsamem Voll-
zug wichtiger wurden. Hinter den Kontro-
versen um die Liturgiereform stehen also
lange Entwicklungen, der Gegensatz von

archaischer Religiositdt, Generierung von
Sicherheit durch korrekt vollzogene Opfer
auf der einen und innerlich-bewusster
Danksagung nach dem Vorbild der frithen
Kirche auf der anderen Seite. Die Reform
war damit aber nicht plétzliche Erschiitte-
rung einer festgefiigten Welt, sondern lag
auf einer langen Linie; wenn etwas gegen
eine organische Entwicklung gerichtet war,
dann war es die katholische Restauration
des 19. Jahrhunderts.

2 Die Stellung der Laien

Mit dem verdnderten Bedeutungsgehalt
der Liturgie war die Entstehung eines he-
rausgehobenen Klerikerstandes eng ver-
woben. Die Sacerdotalisierung des kirchli-
chen Amtes seit dem 3. Jahrhundert fihrte
zu eigenen Standespflichten, zu denen
auch die sexuelle Reinheit gehorte. Als die
Reichskirche seit Kaiser Konstantin nach
dem Vorbild anderer im rémischen Reich
anerkannter Religionen privilegiert wurde,
riickte der Klerus, mit neuen Standesrech-
ten versehen, immer mehr in die Néhe der
nichtchristlichen Priesterkasten. Mit dem
Riickgang zivilisatorischer Bildung in der
Spatantike und im Frithmittelalter waren
die Kleriker und Ménche die einzige gro-
flere Gruppe, die lesen und schreiben
konnte. So biirgerte sich die gegensétzliche
Bezeichnung von clericus und laicus ein -
der Laie war der Ungebildete — und diese
Konzeption blieb, als die Schulbildung im-
mer breitere Kreise erfasste. Das Mittelalter

Klaus Unterburger, Reformforderungen als Konsequenz neuer religioser Erwartungen im

16. und 20. Jahrhundert, in: Zur Debatte 3/2014, 9-11.

Arno Schilson, Erneuerung aus dem Geist der Restauration. Ein Blick auf den Ursprung der

Liturgischen Bewegung bei Prosper Guéranger, in: RJKG 12 (1993), 35-56; Andreas Heinz, Im
Banne der rémischen Einheitsliturgie. Die Romanisierung der Trierer Bistumsliturgie in der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts, in: RQ 79 (1984), 37-92.



8 Unterburger / ,Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)

betonte so die Differenz zwischen Klerus
und Laien: die einen kiimmerten sich um
die Sache Gottes und hatten von weltlichen
Dingen frei zu sein, die anderen sorgten
sich um die materiellen Dinge und hatten
den Klerus zu finanzieren. Die heraus-
gehobene Stellung eines reinen, entwelt-
lichten Klerus war dabei Norm, zu finden
in Synodalvorschriften und in den Bestim-
mungen des kanonischen Rechts sowie in
immer neuen Reformversuchen seit den
Zeiten Papst Gregors VII. (1073-1085)."
Die faktische Lebenswirklichkeit der
Kleriker, besonders der grofiten Gruppe
der plebani, der Priester auf dem Land, war
derjenigen der Laien sehr dhnlich. Wie
diese hatten sie ihr Land zu bewirtschaften,
das zum Pfarrhof gehorte; mit den Laien
hatten sie nicht nur die Haupterwerbs-
weise, sondern auch Kleidung, Wirtshaus
und Wirfelspiel, ja oft auch Frau und
Kinder gemeinsam. Immer wieder suchten
Reforminitiativen dagegen anzugehen; in
der Bevolkerung gab es einen ganz spezi-
fischen Antiklerikalismus, der sich weni-
ger Abgaben an die Kirche wiinschte und
einen Klerus, der seinen Standesnormen
entsprach, sich also von den Laien unter-
schied. Dennoch griffen diese Versuche
kaum oder nur sehr langsam; die Wirt-
schaftsweise bestimmte die Lebensform
der Kleriker, allen Vorschriften zum Trotz.
Der Gegensatz zwischen Klerikern
und Laien erstreckte sich im Mittelalter zu-
dem grundsitzlich nur auf den eigentlich
sacerdotalen Bereich, auf den Vollzug von
Gebet und Ritus sowie auf die Sakramen-

10
Freiburg i. Br. 2015.

tenspendung. Anfangs waren Predigt und
Unterricht damit noch kaum verbunden.
Vielmehr predigten auch Laien, ja gerade
von Religiosen wurden auch dann Pre-
digten gehalten, wenn sie keine geweihten
Priester waren. Ein Beispiel hierfiir ist die
als Heilige verehrte Hildegard von Bingen
(1098-1179). Auch was das Hirtenamt,
die Jurisdiktion betrifft, war diese im
Mittelalter nicht streng an das Weiheamt
gekoppelt. Abtissinnen, die im strengen
Sinn Laien waren, iibten diese wie selbst-
verstiandlich aus, zumal deren Weiheritus
sich von einer sakramentalen Weihe nur
marginal unterschied.! Seit dem Hoch-
und Spidtmittelalter trennten die Kano-
nisten ohnehin immer stirker zwischen
Jurisdiktion und Weihe. Amter wie der
Generalvikar und der Offizial wurden
eingefiithrt, die als alter ego des Bischofs
dessen Jurisdiktion ausiibten. Bischofe
wurden geweiht, die zwar die Weihegewalt
hatten, aber keine Jurisdiktion, sie wurden
auf eine lingst untergegangene Didzese in
partibus infidelium geweiht und waren de
facto jurisdiktionslose Weihbischéfe. Da-
gegen empfingen viele Fiirstbischofe nie-
mals die Bischofsweihe; dennoch tibten sie
die bischofliche Amtsgewalt aus."

Zudem war das Selbstverstindnis der
Kirchenstifter, der Firsten und Herzoge,
der Adeligen und Stidte durchaus nicht
nur das eines bloflen Laien, auf das sie die
kirchlichen Reformer reduzieren wollten.
Sie verstanden sich als sakral bevollmach-
tigt, da sie als Stifter von kirchlichen Ein-
richtungen auch fiir deren Vollzug verant-

Peter Neuner, Abschied von der Stindekirche. Plidoyer fiir eine Theologie des Gottesvolkes,

" Hubert Wolf, Krypta. Unterdriickte Traditionen der Kirchengeschichte, Miinchen 2015, 45-59.

12

Klaus Unterburger, Die bischofliche Vollmacht im Mittelalter und in der Neuzeit, in: Sabine

Demel/ Klaus Liidicke (Hg.), Zwischen Vollmacht und Ohnmacht. Die Hirtengewalt des Dioze-
sanbischofs und ihre Grenzen, Freiburg i. Br. 2015, 65-89.



Unterburger / ,Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1) 9

wortlich vor Gott waren und in diesen auch
eingreifen konnten. Dass der Konig oder
Patronatsherr nur ein Laie mit keinen be-
sonderen Rechten sei, war zwar ein Postulat
strengkirchlicher Reformer, entsprach aber
in der Vormoderne nicht deren Selbstver-
stdandnis. Die Finanzen der Pfarreien wur-
den ohnehin von den Laien, den sog. Zech-
propsten, mafigeblich verwaltet.

Starke Verdnderungen brachte erst das
19. Jahrhundert. Dies nicht so, wie man es
vielleicht hitte erwarten sollen, ndmlich,
dass die bewusster christlichen und ge-
bildeteren Laien stirker die kirchliche
Wirklichkeit mitbestimmen sollten. Dies
war lediglich im gesellschaftlichen Be-
reich der Fall, etwa durch die vielen Ver-
einsgriindungen, durch politische Parteien
und durch die Publizistik. Innerkirchlich
zog der restaurativ re-sakralisierte Klerus
aufler dem Priesteramt nun exklusiv auch
das Hirten- und das Lehramt an sich. Nur
Kleriker durften predigen und im Glauben
unterweisen, nur ihnen kam die Jurisdik-
tion und damit das Recht auf Gemeinde-
leitung zu. Wo man Herrschern Mitspra-
cherechte nicht nehmen konnte, bestand
man darauf, dass in Konkordaten diese als
»Privilegien®, die von der Kirche verlichen
wurden, umgedeutet wurden. Dazu suchte
man systematisch eine klar umrissene Le-
bensweise der Kleriker durchzusetzen. Die
zunehmende Entwertung der Pfriinden
fiihrte dazu, dass der Klerus immer mehr
zentral, von der Dibzesanleitung, finan-
ziert wurde. Auch wenn die Staaten fak-
tisch hier erheblich beisteuerten, bedeutete
dies, dass geistlich und weltlich, Kirche
und Gesellschaft, immer strikter einander
gegeniiber standen. Die societas perfecta-

13
Miinster 2015.

Lehre wurde propagiert, nach der die Kir-
che keine Instanz tiber sich habe, da sie alle
Organe enthalte, um sich selbst autonom
zu regieren.

Der entscheidende Umbruch geschah
also im 19. Jahrhundert. Gerade in einer
Zeit, als viele Laien ,miindig® wurden,
band die Kirche bestimmte traditioneller-
weise auch Laien zukommende Vollmach-
ten exklusiv an das Priesteramt zuriick. Im
20. Jahrhundert beschwor dies Konflikte
herauf, nicht zuletzt, da die Zahl des Pries-
ternachwuchses erheblich zuriickging.

3 Kirche und Sexualitat

Eine ganz dhnliche Entwicklung ldsst sich
in Bezug auf die Themenbereiche Se-
xualitdt, Liebe und Ehe konstatieren. Die
westliche, katholische Konzeption war in
der Vormoderne durch drei grundlegende
Weichenstellungen geprégt:*®

a) Das Christentum hat die auf gegen-
seitigem Konsens beruhende monogame
Ehe als Ideal durchgesetzt, wenngleich die
Frauen innerhalb dieser Beziehung lange
Zeit der schwichere Teil waren und Vor-
stellungen von romantischer Liebe als Ehe-
grund sich erst spét entwickelten.

b) Fundamental wirkte die westliche,
besonders durch Augustinus begriindete
Weichenstellung, insofern Ehe und Sexua-
litat zwar durchaus in Gottes Schopfung
angelegt sind und nicht nur eine Folge des
Stindenfalls, die sexuelle Lust jedoch un-
geordnet und eine Siindenfolge sei, die nur
geduldet werden konne als Mittel zu einem
hoheren Gut, der Zeugung von Kindern in
der Ehe.

Arnold Angenendt, Ehe, Liebe und Sexualitidt im Christentum. Von den Anfingen bis heute,



10 Unterburger / ,Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)

¢) Mit der Rearchaisierung des Chris-
tentums galt Sexualitit vor allem wegen
der austretenden Korperflissigkeiten (der
ménnliche Samen, der nicht vergeudet
werden durfte, da man in ihm bereits den
kleinen Menschen sah, Menstruationsblut)
als unrein, als Verschmutzung und Befle-
ckung, die auch kultunfahig mache."

Dabei ist zu bedenken, dass in der
Vormoderne diese Konzeption ganz spe-
zifischen gesellschaftlichen Notwendig-
keiten entsprach, die durch hohe Kinder-
sterblichkeit und geringes Lebensalter
sowie durch kontrollierte Weitergabe des
Besitzes durch Vererbung gekennzeichnet
waren. Die Rationalisierung in der frithen
Neuzeit bestand dann gerade darin, die
christliche Ehemoral zu kontrollieren und
rigider durchzusetzen.

Im 19. und 20. Jahrhundert vollzog
sich eine Revolution auf diesem Gebiet.
Humanwissenschaftliche Erkenntnisse lie-
Ben die Bedeutung der Sexualitét fiir eine
gelungene umfassende Personlichkeits-
entfaltung sichtbar werden, so dass sich die
Vorstellung von ,,Befleckung® als Irrtum
erwies; man wies mit der Entdeckung des
Eisprungs den weiblichen Anteil an der
Kinderzeugung nach, entdeckte die Ho-
mosexualitit als eigenstdndige sexuelle Va-
riante, die Lebenserwartung und auch die
Dauer der Ausbildungsphase stiegen, die
Kindersterblichkeit ging zuriick, schlief3-
lich wurden weitgehend sichere Methoden
entwickelt, Sexualitit und Kinderzeugung
absichtsvoll voneinander zu trennen. Diese
Entwicklungen bedingten, dass die aus-

14

6. bis 12. Jahrhunderts, Koln 1999.
15

schliefliche Zielsetzung der Sexualitét auf
die Kinderzeugung kaum mehr der sozio-
logischen Notwendigkeit entsprach.
Entscheidend ist, dass die kirchliche
Hierarchie seit dem spdten 19. Jahrhundert
mit einer rigoristischen Offensive in der
Sexualmoral vorging. Da zu Aufbau und
Fortbestand eines geschlossenen katho-
lischen Milieus neben Fragen der kon-
fessionellen Erziehung vor allem Sexualitét
und Ehe wichtig schienen, wurde dieser
Bereich nunmehr Gegenstand der Verkiin-
digung des pépstlichen Lehramts. Das in
der katholischen Aufklirung entworfene
grofiziigigere Verstindnis der Unauflos-
lichkeit der Ehe' wurde verworfen, die
einzig legitime Sinnrichtung der Sexuali-
tat, der Zeugung von Nachkommenschaft
innerhalb der Ehe zu dienen, wurde von
den Moraltheologen eingescharft. Es kam
zu einer Verschirfung und gleichzeitigen
Aufwertung der Bedeutsamkeit dieser Leh-
ren.'® Eine entscheidende Weichenstellung
fand um 1930 statt: Als die anglikanische
Kirche das Verbot der Empfingnisver-
hiitung lockerte und Theologen erklérten,
die partnerschaftliche, ganzheitliche Liebe
sei mindestens ebenso Ehezweck wie die
Kinderzeugung, reagierte der Papst schroff
negativ mit seiner Enzyklika Casti Conubii.
Der fithrende jesuitische Moraltheologe
Franz Hiirth (1880-1963) erklirte, wenn
die partnerschaftliche Liebe gleichwertiger
Ehezweck wire, dann wire das Verbot
kontrazeptiver Mittel nicht mehr haltbar.
Ein Menschenalter spater hatte das II. Vati-
kanische Konzil diese dann doch als

Hubertus Lutterbach, Sexualitit im Mittelalter. Eine Kulturstudie anhand von Bufibiichern des

Bruno Schlegelberger, Die Diskussion um die Ehescheidung in der katholischen Theologie des

beginnenden 19. Jahrhunderts, in: ThPh 56 (1981), 535-564.

16
(1816-1930), Paris 2005.

Claude Langlois, Le crime d’Onan. Le discours catholique sur la limitation des naissances



Unterburger / ,Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1) 11

gleichberechtigte Sinndimension der Ehe
gelehrt. Papst Paul VI. bekriftigte jedoch
in Humanae Vitae 1968 das Verbot der
Empfingnisverhiitung, nicht zuletzt des-
halb, weil es inzwischen eine pépstliche
Lehrtradition fir dieses Verbot gab.'” In
anderen Fragen der Sexualmoral legte sich
das pépstliche Lehramt nun ebenso immer
detaillierter restriktiv fest. Auch hier also

Weiterfithrende Literatur:

Arnold Angenendt, Ehe, Liebe und Sexua-
litat im Christentum. Von den Anfingen
bis heute, Minster 2015. - Neues grund-
legendes und ausgewogenes Werk zur
Geschichte von Sexualitit und Liebe im
Christentum.

Klaus Unterburger, Vom Lehramt der
Theologen zum Lehramt der Pépste? Pius
XI., die Apostolische Konstitution ,,Deus
scientiarum Dominus“ und die Reform der
Universitétstheologie, Freiburg i.Br. 2010.
- Entwickelt die Neukonzeption des pépst-
lichen Lehramts seit dem 19. Jahrhundert
und die Folgen fiir die Theologie bis in die
Gegenwart.

Hubert Wolf, Krypta. Unterdriickte Tradi-
tionen der Kirchengeschichte, Miinchen
2015. - Vergessene katholische Traditio-
nen, die einstmals funktionierende kirch-
liche Praxis waren, zeigen, dass es zum
ultramontanen Katholizismus theoretisch
auch Alternativen gibt.

17

lasst sich von einer Veranderung und Ver-
schirfung des katholischen Standpunkts
seit dem 19. Jahrhundert sprechen.

4 Ultramontanismus und
Neukonzeption des
papstlichen Lehramts

In den analysierten Problemfeldern gibt
es parallele Entwicklungslinien: Ein ar-
chaisches, vormodernes Verstindnis von
Christentum war langst vor der Aufkli-
rung mit Reformimpulsen konfrontiert,
die auf ein bewusst reflektiertes und ver-
innerlichtes christliches Dasein zielten.
Das 19. Jahrhundert und die ultramontane
Ausformung des Katholizismus erweisen
sich so als die eigentliche Umbruchs- und
Sattelzeit. Die nunmehrigen, antimoder-
nen Festlegungen der Pépste waren nicht
einfach eine Wiederholung des immer
Gleichen, sondern vielfach Neuerung,
Verschirfung, Modernismus. Dies auf der
inhaltlichen Ebene, vor allem aber auf der
formalen: Die pdpstliche Lehrverkiindi-
gung weitete sich auf ganz neue Bereiche
aus, sie nahm an quantitativer Frequenz
zu, sie erhob bislang sekundire Dinge zu
neuer Verbindlichkeit.

Grundlage hierfiir war eine neue, ja re-
volutiondre Praxis und Theorie des papst-
lichen Lehramts:"* War das Lehramt von
Papst und Bischofen bislang fiir die Be-
zeugung, Bewahrung und Verkiindigung

Klaus Unterburger, Phdanomenologie der ehelichen Liebe gegen neuscholastisches Naturrecht?

Die Kontroverse um Laros’ Aufsatz ,Die Revolutionierung der Ehe“ vor dem Hintergrund der
Enzyklika ,,Casti conubii“ und der Entwicklung der katholischen Ehe- und Sexualmoral, in: Jorg
Seiler (Hg.), Matthias Laros (1882-1965). Kirchenreform aus dem Geiste Newmans (Quellen
und Studien zur neueren Theologiegeschichte 8), Regensburg 2009, 131-187.

18

Ders., Vom Lehramt der Theologen zum Lehramt der Pépste? Pius XI., die Apostolische Kon-

stitution ,,Deus scientiarum Dominus“ und die Reform der Universitétstheologie, Freiburg i. Br.

2010.



12 Unterburger / ,Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)

des Glaubens zustindig, die Theologen
aber fiir das Durchdenken, Begriinden
und Verteidigen, so iibernahmen die hie-
rarchischen Amtstrager nun immer mehr
schriftlich und miindlich deren Aufgabe
und erhoben eine einheitliche, Sicherheit
intendierende Norm zur Verbindlich-
keit. Enzykliken, apostolische Schreiben

. wurden nun verfasst. Seit 1863 ver-
wendete man hierfiir den Terminus des
»ordentlichen Lehramts®, das neben dem
»aulSerordentlichen bestehe und auch
Verbindlichkeit beanspruche. Das traditio-
nelle pastorale Lehramt der Glaubensver-
kiindigung von Papst und Bischofen wurde
zu einer umfassenden Lehrinstanz fiir alle
Lebensbereiche.

Die sukzessive Verengung und Ver-
scharfung des katholischen Standpunktes
hatte zwar mit dem Tod des Antimodernis-
tenpapstes Pius X. 1914 ein gewisses Ende
gefunden. Seither waren die Papste immer

19

auch mit einer Opposition konfrontiert.
Dennoch steht die Konzeption dieses ,,or-
dentlichen Lehramtes” mit seinen inten-
siven und extensiven Verschirfungen im
Zentrum aller analysierten Polarisierungen
im heutigen Katholizismus, insbesondere
hinter dem latenten Spannungsverhiltnis
von papstlichem Lehramt und Theologie.
Eine andere Intention hatte Papst Johannes
XXIII. gehabt: Er wollte die ultramontane
Neukonzeption des Lehramts wieder zu-
riickfahren, zugunsten von Pastoral und
Seelsorge. Seine Idee war eine vormoderne,
mittelalterliche: das pastorale Lehramt."

Der Autor: Prof. Dr. Klaus Unterburger,
geb. 1971, Doppelstudium der Philosophie
und der Katholischen Theologie in Miin-
chen, dort 2004 Dr. theol., 2008 Habilitation
in Miinster, seit 2012 Inhaber des Lehrstuhls
fiir mittlere und neue Kirchengeschichte in
Regensburg.

Ders., Die Uberwindung von Ultramontanismus und Antimodernismus aus dem Geist der tri-

dentinischen Seelsorge: Die kritische Edition der Tagebiicher Papst Johannes XXIII. als Schliis-
seldokument fiir die katholische Kirchengeschichte des 20. Jahrhunderts, in: ThLZ 136 (2011),

1253-1262.



