
ThPQ 164 2016), A4—17)

Klaus Unterburger

O  er kommen ıe Streitigkeiten
euch?” Jak 4.1)

Entstehung und Geschichte der eutigen
innerkatholischen Polarısiıerungen

v DIe heutigen innerkatholischen Polarisierungen sıind nıcht olge des
Zweiten Vatikanischen Konzils un auch nıcht eine Wiederholung
der ımmer gleichen Kontftflikte zwischen „Konservativen‘ un „Progressi-
ven.  D Vielmehr wurden, WI1e der ulor zeigt, hinsichtlich zentraler Streit-
themen Liturgie(reform), Stellung der Lalıen In der Kirche un kirchlicher
Vorstellung von der menschlichen Sexualıität die entscheidenden Weichen
1M Jahrhundert, dem Zeitalter des Ultramontanismus bzw. der 0_
iıschen Restauration, gestellt (Redaktion)

Das IL Vatikanische Konzil hat auf viele innerkirchlichen Polarisierungen schienen
Katholiken als grofße Befreiung gewirkt. ausgepragt und grundsätzlich WwIe N1e-

mals SsSein und S1e wirken bis heuteÜberfällige Reformen wurden urch-
eführt und mancherorts och größere ach Auch Jetz scheint IHNan In der Kirche

och immer dieselben StreitthemenReformhoffnungen geweckt. ıne ange
kirchengeschichtliche Epoche schien kreisen, bilden sich In eiwa dieselben
Ende Sein. Theologen SPIa- antagonistischen Lager aUS

chen VO Ende des Konstantinischen e1lt- rst allmählich wurde IHNan sich be-
alters. Dann etzten Enttäuschungen und dass Cie Gegenwart einmalig
Frustrationen eIn; Cie römische urle und und neuartıg dann doch nicht ist. Fur viele
Cie Hierarchie bremsten: der CU«Cc Früh- theologische Einsichten und Neuerungen

des Konzils machte IHNan 1U  b Vorläuferling der Kirche schien keinem Sommer
führen Spiegelverkehrt und letztlich und Wegbereiter AaUS. Auch Cie Spannun-

doch hnlich War Cie Sichtweise der Ver- SCH und Polarisierungen hatten eine VOTr-
unsicherten, der konservativen Kritiker geschichte: „‚DIieses Konzil War Clas
des Konzils und SseinNner KezeptIion: Das, Was Fe1gN1S, Clas Cie ange angewachsenen
immer gegolten hatte, werde 1U und angestauten Störungen, Cie AaUs einer
der Rauch des Satans Se1 In Cie Kirche e1InN- unvollendeten, weil unterdrückten und

verdeckten Geschichte resultieren, In einegedrungen. Beide Selten sich ein1g,
dass In der Kirche der Gegenwart sich aktuelle Erkrankung ausbrechen lLiefß”,

eueSsS, bis VOTL kurzem Ndenkbares konstatierte 1972 der Freiburger Historiker
ereigne, e1in Zeitalter beginne; Cie ar Köhler (1909—-1 K b Cie

Oskar Köhler, Bewusstseinsstörungen 1mmM Katholizismus, Frankfurt Maın 1972,

4 ThPQ 164 (2016), 4 –12

Klaus Unterburger

„Woher kommen die Streitigkeiten 
unter euch?“ (Jak 4,1)

Entstehung und Geschichte der heutigen 
innerkatholischen Polarisierungen

◆  Die heutigen innerkatholischen Polarisierungen sind nicht Folge des 

Zweiten Vatikanischen Konzils und auch nicht eine bloße Wiederholung 

der immer gleichen Konfl ikte zwischen „Konservativen“ und „Progressi-

ven“. Vielmehr wurden, wie der Autor zeigt, hinsichtlich zentraler Streit-

themen – Liturgie(reform), Stellung der Laien in der Kirche und kirchlicher 

Vorstellung von der menschlichen Sexualität – die entscheidenden Weichen 

im 19. Jahrhundert, dem Zeitalter des Ultramontanismus bzw. der katho-

lischen Restauration, gestellt. (Redaktion)

Das II. Vatikanische Konzil hat auf viele 

Katholiken als große Befreiung gewirkt. 

Überfällige Reformen wurden durch-

geführt und mancherorts noch größere 

Reformhoffnungen geweckt. Eine lange 

kirchengeschichtliche Epoche schien zu 

Ende gegangen zu sein. Theologen spra-

chen vom Ende des Konstantinischen Zeit-

alters. Dann setzten Enttäuschungen und 

Frustrationen ein; die römische Kurie und 

die Hierarchie bremsten; der neue Früh-

ling der Kirche schien zu keinem Sommer 

zu führen. Spiegelverkehrt und letztlich 

doch ähnlich war die Sichtweise der Ver-

unsicherten, der konservativen Kritiker 

des Konzils und seiner Rezeption: Das, was 

immer gegolten hatte, werde nun verraten, 

der Rauch des Satans sei in die Kirche ein-

gedrungen. Beide Seiten waren sich einig, 

dass in der Kirche der Gegenwart sich 

etwas Neues, bis vor kurzem Undenkbares 

ereigne, ein neues Zeitalter beginne; die 

innerkirchlichen Polarisierungen schienen 

so ausgeprägt und grundsätzlich wie nie-

mals zuvor zu sein und sie wirken bis heute 

nach. Auch jetzt scheint man in der Kirche 

um noch immer dieselben Streitthemen zu 

kreisen, stets bilden sich in etwa dieselben 

antagonistischen Lager aus.

Erst allmählich wurde man sich be-

wusst, dass die Gegenwart so einmalig 

und neuartig dann doch nicht ist. Für viele 

theologische Einsichten und Neuerungen 

des Konzils machte man nun Vorläufer 

und Wegbereiter aus. Auch die Spannun-

gen und Polarisierungen hatten eine Vor-

geschichte: „Dieses Konzil war […] das 

Ereignis, das die lange angewachsenen 

und angestauten Störungen, die aus einer 

unvollendeten, weil unterdrückten und 

verdeckten Geschichte resultieren, in eine 

aktuelle Erkrankung ausbrechen ließ“, 

konstatierte 1972 der Freiburger Historiker 

Oskar Köhler (1909 –1996).1 „[…] ob die 

1 Oskar Köhler, Bewusstseinsstörungen im Katholizismus, Frankfurt a. Main 1972, 16.



Unterburger ‚Woher kommen Cdie Streitigkeiten unfer euch?”“ (Jak 4,1)

aktuellen Bemühungen, Cie Kirche AaUS$S In einer olchen Perspektive wurden
ihrer Krise reiten, mehr auf Restriktio- Cie nachkonziliaren Polarisierungen 1M
Hen oder mehr auf Progressionen bedacht Katholizismus eher als Cie Wiederkehr der
sind, S1E leiden einem großen Teil ew1g gleichen pannung deuten SC1IN.
einer VEISCSSCHECN Geschichte, Cie aber In och auch eine solche Betrachtung
dieser Vergessenheit, also einem gestörten ware einselt1g, bestünde doch Cle Gefahr,
ewusstseln, fortgesetzt wirch  «2 Der Ke- Clas Spezifische der Moderne nivellieren.
former, der laubte, Clas Neue Schalilen So sechr Clas historische ewusstsein ZU.

können, dann jedoch scheiterte und Verstehen des eute notwendig Ist, gilt
Cie Räder gerliet, schien alv SCWESCH C4 doch Jene Faktoren erfassen, welche
SE1IN. on re VOTL der Modernismus- Cie für Cie (Gegenwart entscheidenden Wel-
krise hatte der Nachfolger John Henry chen gestellt en DIes soll Gegenstand
Newmans (1801—-1890) als Superior des der folgenden ZZe SEC1IN. Erwın (jatz
Birminghamer Oratoriums Henry Rı- (1933-2011) hat Cie eit Ende der 1960er-
der (1837-1907) George Tyrreil gewarnt, re 1M deutschen Katholizismus mıt

habe Kom viele Chancen WwI1Ie „Erwartungsdruck und Konfdflikte“ über-
e1in Schmetterling zwischen Mühlsteinen: schrieben und als zentrale Streitthemen
wissend ügte hinzu: „The old old V Cie Liturgiereform, Cie tellung der alen

C In der Kirche und Cie kirchliche Vorstel-would be repeated.
Handelt C4 sich letztlich 1Ur eine lung VO  b der menschlichen Sexualität AaUS-

Wiederholung immer gleicher ONIlLkTe gemacht.‘ 1ese drei Konfliktfelder sollen
In der Kirche zwischen Progressiven und SCHAUCI analysiert werden. Zu fragen
Konservatıven, zwischen gegenwartssen- Ist, S und durch welche Faktoren Cdiese
siblen kKketzern und traditionswahrenden Themen konfliktbeladen wurden. So ist
Orthodoxen? (Itto Weifß verfolgte den hoffen, dem rsprung und der (Jenese der
Kontflikt zwischen Konservatıven und Pro- heutigen innerkirchlichen Polarisierung
gressiven bis 1Ins Mittelalter zurück* und SCHAUCI auf Cle Spur kommen.
Eduard Wınter (1896—1982) sah In seInNnem
Werk „Ketzerschicksale”, für ihn beinahe
„eIn Jlestament, 1M wissenschaftlichen Der Streıit dıe Iturgie
WwI1Ie persönlichen Bereich”, In der (Jelstes-
geschichte des Katholizismus Cie unab- MMmMer wleder wurde die Liturgiereform
ängigen, selberdenkenden Heterodoxen Gegenstand nachkonziliarer Polemiken.
mıt der ach Selbsterhaltung, Macht und Was steht dahinter? Arnold Angenendt
Selbstbestätigung strebenden Hierarchie hat gezelgt, dass Cie mittelalterliche esse
In einem sich wiederholenden KOon- Produkt e1INnes religionsgeschichtlichen

Ebd
Thomas LOOMEe, Liberal Catholicism, Reform Catholicism, Modernism. Contribution
New ()rientation ın Modernist Research (Tübinger Theologische Studien 14), Maınz 1979,
{to Weiß, Der Modernismus ın Deutschland. Eın Beıltrag ZuUu!r Theologiegeschichte, Regensburg
1995, 29-_67
Eduard Winter, Ketzerschicksale, Düsseldorf 2002, 7$ (Neudruck, Erstauflage 1980
FTWIN (14tZ, Deutschland. Ite Bundesrepublik, 1N: ers (He.) Kirche Uun: Katholizismus ce1t
1945 Mittel-, West- Uun: Nordeuropa, Paderborn 1998,_hier 107-109

5

aktuellen Bemühungen, die Kirche aus 

ihrer Krise zu retten, mehr auf Restriktio-

nen oder mehr auf Progressionen bedacht 

sind, sie leiden zu einem großen Teil an 

einer vergessenen Geschichte, die aber in 

dieser Vergessenheit, also einem gestörten 

Bewusstsein, fortgesetzt wird.“2 Der Re-

former, der glaubte, das Neue schaffen zu 

können, dann jedoch scheiterte und unter 

die Räder geriet, schien naiv gewesen zu 

sein. Schon Jahre vor der Modernismus-

krise hatte der Nachfolger John Henry 

Newmans (1801–1890) als Superior des 

Birminghamer Oratoriums Henry I. D. Ri-

der (1837–1907) George Tyrrell gewarnt, 

er habe gegen Rom so viele Chancen wie 

ein Schmetterling zwischen Mühlsteinen; 

wissend fügte er hinzu: „The old old story 

would be repeated.“3 

Handelt es sich letztlich nur um eine 

Wiederholung immer gleicher Konflikte 

in der Kirche zwischen Progressiven und 

Konservativen, zwischen gegenwartssen-

siblen Ketzern und traditionswahrenden 

Orthodoxen? Otto Weiß verfolgte den 

Konflikt zwischen Konservativen und Pro-

gressiven bis ins Mittelalter zurück4 und 

Eduard Winter (1896 –1982) sah in seinem 

Werk „Ketzerschicksale“, für ihn beinahe 

„ein Testament, im wissenschaftlichen 

wie persönlichen Bereich“, in der Geistes-

geschichte des Katholizismus die unab-

hängigen, selberdenkenden Heterodoxen 

mit der nach Selbsterhaltung, Macht und 

Selbstbestätigung strebenden Hierarchie 

in einem sich stets wiederholenden Kon-

2 Ebd.
3 Th omas M. Loome, Liberal Catholicism, Reform Catholicism, Modernism. A Contribution to a 

New Orientation in Modernist Research (Tübinger Th eologische Studien 14), Mainz 1979, 62.
4 Otto Weiß, Der Modernismus in Deutschland. Ein Beitrag zur Th eologiegeschichte, Regensburg 

1995, 29–67.
5 Eduard Winter, Ketzerschicksale, Düsseldorf 2002, 7 f. (Neudruck, Erstaufl age 1980).
6 Erwin Gatz, Deutschland. Alte Bundesrepublik, in: ders. (Hg.), Kirche und Katholizismus seit 

1945. I: Mittel-, West- und Nordeuropa, Paderborn u. a. 1998, 53–131, hier: 107–109.

flikt.5 In einer solchen Perspektive würden 

die nachkonziliaren Polarisierungen im 

Katholizismus eher als die Wiederkehr der 

ewig gleichen Spannung zu deuten sein.

Doch auch eine solche Betrachtung 

wäre einseitig, bestünde doch die Gefahr, 

das Spezifische der Moderne zu nivellieren. 

So sehr das historische Bewusstsein zum 

Verstehen des Heute notwendig ist, so gilt 

es doch jene Faktoren zu erfassen, welche 

die für die Gegenwart entscheidenden Wei-

chen gestellt haben. Dies soll Gegenstand 

der folgenden Skizze sein. Erwin Gatz 

(1933–2011) hat die Zeit Ende der 1960er-

Jahre im deutschen Katholizismus mit 

„Erwartungsdruck und Konflikte“ über-

schrieben und als zentrale Streitthemen 

die Liturgiereform, die Stellung der Laien 

in der Kirche und die kirchliche Vorstel-

lung von der menschlichen Sexualität aus-

gemacht.6 Diese drei Konfliktfelder sollen 

etwas genauer analysiert werden. Zu fragen 

ist, wann und durch welche Faktoren diese 

Themen konfliktbeladen wurden. So ist zu 

hoffen, dem Ursprung und der Genese der 

heutigen innerkirchlichen Polarisierung 

genauer auf die Spur zu kommen.

1 Der Streit um die Liturgie

Immer wieder wurde die Liturgiereform 

Gegenstand nachkonziliarer Polemiken. 

Was steht dahinter? Arnold Angenendt 

hat gezeigt, dass die mittelalterliche Messe 

Produkt eines religionsgeschichtlichen 

Unterburger / „Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)



Unterburger ‚Woher kommen Clie Streitigkeiten unfer euch?“ (Jak 4,1)

Überlagerungsprozesses der In der scheinbar überwundene Formen archai-
Spätantike einsetzte und In den archai- scher Religiosität HNEeU integrieren; 1M
schen frühmittelalterlichen Gesellschaften Frühmiuttelalter ist dieser Prozess der Ke-

einer Inversion der Sinnrichtung des archaisierung des Christentums ZU. Ab-
(Gottesdienstes eführt hat.” Das materielle chluss gekommen. In gewIlsser e1se ist CS

pfer mıt SseiINer ogi des Tausches VO  b eine grofße eistung der Kirche, auch diese
materieller (jabe und geistlicher egen- archaischen religiösen Bedürfnisse inte-
gabe kehrte In Clas Christentum zurück. griert en So ist Cie mittelalterliche
Blutige pfer sind der Urstoff jeder AI - esse entstanden, bel der CS auf den ituell
chaischen Religion, wurden aber VO  b den korrekten Vollzug des Priesters ankam, der
Propheten Israels und den hellenistischen hierfür ulllsc. rein SsSein usste, auch In
Weisheitslehrern kritisiert. So vollzog sich sexueller Hinsicht. Der Tiliestier rhielt das
der Übergang VO  b einer ituell-archaischen Messstipendium, Cdamıt stellvertretend
Reinheits- und Opferlogik einer VCI- Clas pfer, das wesentlich auch Suhn- und
innerlichten und personal-ethisierten Reli- Bittopfer WAal, vollzog. DIe lturgle wurde
g10N, deren Höhepunkt die ewegung Klerikerliturgie.
den hingerichteten und auferstandenen Se1lit dem Jahrhundert setizte mıt
ESUS VO  b Nazareth SCWESCH SEl Das TUu. Verstädterung, zunehmender Bildung und
Christentum galt als gottlos, religionslos, intensıvlerter Christianisierung aber eine
weil C4 keine Opfteraltäre hatte. Der Kreu- Gegenbewegung hiın Individualisie-
zestod Jesu eschah e1in für alle Mal für LUuNng, Ethisierung und Rationalisierung
J11S, alle menschlichen pfer können dem e1in. Kritik kam In ezug auf Cie esse
nichts hinzufügen. In der Eucharistiefeier Veräußerlichung und Fiskalismus auf.
wurde Cie einz1gartıge Heilstat Jesu 1M CI- Christliche Eliten strebten Jense1ts des kor-
innernden edenken der (jemeinde mıt rekt vollzogenen ODUS danach,
ihren Vorstehern gegenwärtig; als dank- bewusst, innerlich, andächtig Cie esse
bare, lobpreisende Antwort bringt Cie verstehen und nachzuempfinden, eine
(jemeinde innerlich sich selber dar, Clas intensiver werdende Seelsorge 1e. alen
pfer der (jemeinde ist Lob- und ank- Cdazu Im Spätmittelalter führte Cdieses
opfer, geistiges pfer AOYLKT AaTpELG, Reformverlangen Frömmigkeits-
Köm 12,1), innere Selbsthingabe, Antwort praktiken auch In ezug auf die EesSsSE.
auf Cie nade, nicht Tat, CGnaden erst Dem Bedürfnis ach bewusstem Nachvoll-

erlangen. ZUS dienten Betrachtungsbücher, Mess-
1eses Ende des materiellen Opfers erklärungen, Predigten und auch li-

hat Je länger desto mehr religiöse, tief 1M turgische Reformpläne. ESUS, Cie Apostel,
Menschen verwurzelte, archaische Bedürftf- Cie eit der frühen Kirche Clas gal,
N1ISsSeEe unbefriedigt gelassen. DIe Not des Clas CS galt, Clas nliegen
Daselins suchte ach Wegen, (Gott gnädig des UmMaAanısmus DIe elchkommuni-

Ummen; das Gefuhl für die Schuldver- und der eDrauc. der Volkssprache
fallenheit suchte ach wirksamen uhnne- wurden 1M 16 Jahrhundert gefordert. DIe
mitteln. So setizte eine Entwicklung e1In, Reformatoren riffen diese nliegen auf:

Arnoald Angenendt, Offtertorium. [Das mittelalterliche Meopfer (Liturgiewissenschaftliche Quel-
len Uun: Forschungen 101), Munster 20153

6

Überlagerungsprozesses war, der in der 

Spätantike einsetzte und in den archai-

schen frühmittelalterlichen Gesellschaften 

zu einer Inversion der Sinnrichtung des 

Gottesdienstes geführt hat.7 Das materielle 

Opfer mit seiner Logik des Tausches von 

materieller Gabe und geistlicher Gegen-

gabe kehrte in das Christentum zurück. 

Blutige Opfer sind der Urstoff jeder ar-

chaischen Religion, wurden aber von den 

Propheten Israels und den hellenistischen 

Weisheitslehrern kritisiert. So vollzog sich 

der Übergang von einer rituell-archaischen 

Reinheits- und Opferlogik zu einer ver-

innerlichten und personal-ethisierten Reli-

gion, deren Höhepunkt die Bewegung um 

den hingerichteten und auferstandenen 

Jesus von Nazareth gewesen sei. Das frühe 

Christentum galt als gottlos, religionslos, 

weil es keine Opferaltäre hatte. Der Kreu-

zestod Jesu geschah ein für alle Mal für 

uns, alle menschlichen Opfer können dem 

nichts hinzufügen. In der Eucharistiefeier 

wurde die einzigartige Heilstat Jesu im er-

innernden Gedenken der Gemeinde mit 

ihren Vorstehern gegenwärtig; als dank-

bare, lobpreisende Antwort bringt die 

Gemeinde innerlich sich selber dar, das 

Opfer der Gemeinde ist Lob- und Dank-

opfer, geistiges Opfer (λογικὴ λατρεία, 

Röm 12,1), innere Selbsthingabe, Antwort 

auf die Gnade, nicht Tat, um Gnaden erst 

zu erlangen.

Dieses Ende des materiellen Opfers 

hat je länger desto mehr religiöse, tief im 

Menschen verwurzelte, archaische Bedürf-

nisse unbefriedigt gelassen. Die Not des 

Daseins suchte nach Wegen, Gott gnädig 

zu stimmen; das Gefühl für die Schuldver-

fallenheit suchte nach wirksamen Sühne-

mitteln. So setzte eine Entwicklung ein, 

7 Arnold Angenendt, Off ertorium. Das mittelalterliche Meßopfer (Liturgiewissenschaft liche Quel-
len und Forschungen 101), Münster 2013.

scheinbar überwundene Formen archai-

scher Religiosität neu zu integrieren; im 

Frühmittelalter ist dieser Prozess der Re-

archaisierung des Christentums zum Ab-

schluss gekommen. In gewisser Weise ist es 

eine große Leistung der Kirche, auch diese 

archaischen religiösen Bedürfnisse inte-

griert zu haben. So ist die mittelalterliche 

Messe entstanden, bei der es auf den rituell 

korrekten Vollzug des Priesters ankam, der 

hierfür kultisch rein sein musste, auch in 

sexueller Hinsicht. Der Priester erhielt das 

Messstipendium, damit er stellvertretend 

das Opfer, das wesentlich auch Sühn- und 

Bittopfer war, vollzog. Die Liturgie wurde 

Klerikerliturgie.

Seit dem 12. Jahrhundert setzte mit 

Verstädterung, zunehmender Bildung und 

intensivierter Christianisierung aber eine 

Gegenbewegung hin zu Individualisie-

rung, Ethisierung und Rationalisierung 

ein. Kritik kam in Bezug auf die Messe 

an Veräußerlichung und Fiskalismus auf. 

Christliche Eliten strebten jenseits des kor-

rekt vollzogenen opus operatum danach, 

bewusst, innerlich, andächtig die Messe 

zu verstehen und nachzuempfinden, eine 

intensiver werdende Seelsorge hielt Laien 

dazu an. Im Spätmittelalter führte dieses 

Reformverlangen zu neuen Frömmigkeits-

praktiken auch in Bezug auf die Messe. 

Dem Bedürfnis nach bewusstem Nachvoll-

zug dienten Betrachtungsbücher, Mess-

erklärungen, Predigten und auch erste li-

turgische Reformpläne. Jesus, die Apostel, 

die Zeit der frühen Kirche waren das Ideal, 

das es zu erneuern galt, so das Anliegen 

des Humanismus. Die Kelchkommuni-

on und der Gebrauch der Volkssprache 

wurden im 16. Jahrhundert gefordert. Die 

Reformatoren griffen diese Anliegen auf; 

Unterburger / „Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)



Unterburger ‚Woher kommen Cdie Streitigkeiten unfer euch?”“ (Jak 4,1)

Clas Irienter Konzil bekräftigte ingegen archaischer Religiosität, ( enerlerung VO  b

Cie traditionelle Messopferlehre und Cie Sicherheit Urc. korrekt vollzogene pfer
Wurde der lateinischen lturgle; Reformen auf der einen und innerlich-bewusster
wurden dem Papsttum ach dem KOon- Danksagung ach dem Vorbild der frühen
711 anvertraut.® Im Jahrhundert War CS Kirche auf der anderen Selite. DIe Reform
aber wlieder Jenes treben ach Verstehen, War Cdamıt aber nicht plötzliche Erschütte-
bewusstem Nachvollzug, ethischer er1ın- LUNS einer festgefügten Welt, sondern Jag
nerlichung und ucC den authen- auf einer langen inle; WEnnn

tischen Quellen, welches Cie zahlreichen eine organische Entwicklung gerichtet WAal,
dann War CS Cie katholische estauratıiıonReformversuche und Übersetzungen der

esse pragten. 1Lunter wurde hier Cie des Jahrhunderts.
lturgle selbst ZU. Mittel, ZU. Zweck de-
gradiert, deren eigentlicher Sinn ethische
Belehrung Sel, In der ege. aber wurde Cie Dıe ellung der Lalen
latreutische Dimension des (ottesdienstes
durchaus Miıt dem veränderten Bedeutungsgehalt

Längst VOLr der liturgischen ewegung der lturgle War Cie Entstehung eiINnes he-
gab CS SOM1! e1in immer breiter und stärker rausgehobenen Klerikerstandes CNS VCI-

werdendes Bedürfnis ach Verstehen, Ver- woben. DIe Sacerdotalisierung des kirchli-
innerlichung und Reform ach dem ea chen Amtes se1t dem Jahrhundert führte
der frühen Kirche: einen radikalen Bruch eigenen Standespflichten, denen
mıt dieser Entwicklung bedeutete aber auch Cie sexuelle Reinheit ehörte. Als Cie
dann Cie ultramontane Reaktion Reichskirche se1it Kalser Konstantın ach
Revolution und Aufklärung 1M Jahr- dem Vorbild anderer 1M römischen Reich
hundert Entschieden wurde Cie Korrekt- anerkannter Religionen privilegiert wurde,
heit des 1lUSs und der Suüuhnecharakter der rückte der Klerus, mıt Standesrech-
esse eingeschärft; anstatt diözesaner Plu- ten versehen, immer mehr In Cie ähe der
riformität sollte überall römische Unifor- nichtchristlichen Priesterkasten. Mıt dem
m1La Einzug halten. lturgle galt als akrale Rückgang zivilisatorischer Bildung In der
Gegenwelt.” DIe liturgische ewegung hat- Spätantike und 1M Frühmittelalter

Cie erıker und Mönche Cie eINZISE grö-1M Jahrhundert gerade hier ihre Ur-
sprunge, ehe dann doch ach 1900 wleder ere Gruppe, die lesen und schreiben
Clas Verlangen ach Verstehen, ursprung- konnte. So bürgerte sich Cie gegensätzliche
licher Einfac  el und gemeinsamem 'oll- Bezeichnung VO  b clericus und [ALCUS ein
ZUS wichtiger wurden. ınter den Kontro- der ale War der Ungebildete und diese
VeIselnln Cie Liturgiereform stehen also KONzeption 1e€ als Cie Schulbildung 1M-

ange Entwicklungen, der (gegensatz VO  b INer breitere Kreise erfasste. Das Mittelalter

KTaus Unterburger, Reformforderungen als KONsequenz religiöser kErwartungen 1mmM
un: Jahrhundert, 1n fur Debatte 3/2014, —]

Arno Schilson, Erneuerung AUS dem £€15 der RKestauration. Eın Blick auf den rsprung der
Liturgischen ewegung bei Prosper (ueranger, 1n RIKG 172 1993 35-—56; Andreas Heinz, Im
BKanne der römischen Einheitsliturgie. DIie Komanıisierung der Irierer Bistumsliturgie ın der
zweıliten Hälfte des Jahrhunderts, 1N: 1984 S / —

7Unterburger / „Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)

das Trienter Konzil bekräftigte hingegen 

die traditionelle Messopferlehre und die 

Würde der lateinischen Liturgie; Reformen 

wurden dem Papsttum nach dem Kon-

zil anvertraut.8 Im 18. Jahrhundert war es 

aber wieder jenes Streben nach Verstehen, 

bewusstem Nachvollzug, ethischer Verin-

nerlichung und Rückkehr zu den authen-

tischen Quellen, welches die zahlreichen 

Reformversuche und Übersetzungen der 

Messe prägten. Mitunter wurde hier die 

Liturgie selbst zum Mittel, zum Zweck de-

gradiert, deren eigentlicher Sinn ethische 

Belehrung sei, in der Regel aber wurde die 

latreutische Dimension des Gottesdienstes 

durchaus ernst genommen.

Längst vor der liturgischen Bewegung 

gab es somit ein immer breiter und stärker 

werdendes Bedürfnis nach Verstehen, Ver-

innerlichung und Reform nach dem Ideal 

der frühen Kirche; einen radikalen Bruch 

mit dieser Entwicklung bedeutete aber 

dann die ultramontane Reaktion gegen 

Revolution und Aufklärung im 19. Jahr-

hundert. Entschieden wurde die Korrekt-

heit des Ritus und der Sühnecharakter der 

Messe eingeschärft; anstatt diözesaner Plu-

riformität sollte überall römische Unifor-

mität Einzug halten. Liturgie galt als sakrale 

Gegenwelt.9 Die liturgische Bewegung hat-

te im 19. Jahrhundert gerade hier ihre Ur-

sprünge, ehe dann doch nach 1900 wieder 

das Verlangen nach Verstehen, ursprüng-

licher Einfachheit und gemeinsamem Voll-

zug wichtiger wurden. Hinter den Kontro-

versen um die Liturgiereform stehen also 

lange Entwicklungen, der Gegensatz von 

8 Klaus Unterburger, Reformforderungen als Konsequenz neuer religiöser Erwartungen im 
16. und 20. Jahrhundert, in: Zur Debatte 3/2014, 9 –11.

9 Arno Schilson, Erneuerung aus dem Geist der Restauration. Ein Blick auf den Ursprung der 
Liturgischen Bewegung bei Prosper Guéranger, in: RJKG 12 (1993), 35–56; Andreas Heinz, Im 
Banne der römischen Einheitsliturgie. Die Romanisierung der Trierer Bistumsliturgie in der 
zweiten Hälft e des 19. Jahrhunderts, in: RQ 79 (1984), 37–  92.

archaischer Religiosität, Generierung von 

Sicherheit durch korrekt vollzogene Opfer 

auf der einen und innerlich-bewusster 

Danksagung nach dem Vorbild der frühen 

Kirche auf der anderen Seite. Die Reform 

war damit aber nicht plötzliche Erschütte-

rung einer festgefügten Welt, sondern lag 

auf einer langen Linie; wenn etwas gegen 

eine organische Entwicklung gerichtet war, 

dann war es die katholische Restauration 

des 19. Jahrhunderts.

2 Die Stellung der Laien

Mit dem veränderten Bedeutungsgehalt 

der Liturgie war die Entstehung eines he-

rausgehobenen Klerikerstandes eng ver-

woben. Die Sacerdotalisierung des kirchli-

chen Amtes seit dem 3. Jahrhundert führte 

zu eigenen Standespflichten, zu denen 

auch die sexuelle Reinheit gehörte. Als die 

Reichskirche seit Kaiser Konstantin nach 

dem Vorbild anderer im römischen Reich 

anerkannter Religionen privilegiert wurde, 

rückte der Klerus, mit neuen Standesrech-

ten versehen, immer mehr in die Nähe der 

nichtchristlichen Priesterkasten. Mit dem 

Rückgang zivilisatorischer Bildung in der 

Spätantike und im Frühmittelalter waren 

die Kleriker und Mönche die einzige grö-

ßere Gruppe, die lesen und schreiben 

konnte. So bürgerte sich die gegensätzliche 

Bezeichnung von clericus und laicus ein – 

der Laie war der Ungebildete – und diese 

Konzeption blieb, als die Schulbildung im-

mer breitere Kreise erfasste. Das Mittelalter 



Unterburger ‚Woher kommen Clie Streitigkeiten unfer euch?“ (Jak 4,1)

betonte die Differenz zwischen Klerus tenspendung. Anfangs Predigt und
und alen Cie einen küummerten sich Unterricht Cdamıt och kaum verbunden.
Cie ac (‚ottes und hatten VO  b weltlichen 1elmehr predigten auch Lalen, Ja gerade
Dingen frei sEe1IN, Cie anderen sorgten VO  b Religiosen wurden auch dann Pre-
sich Cie materiellen iInge und hatten digten gehalten, WenNnn S1E keine geweihten
den Klerus finanzieren. DIe heraus- Tiliestier Eın eispie. hierfür ist Cie
gehobene tellung eiInNnes reinen, entwelt- als Heilige verehrte Hildegard VO  b Bingen
ichten Klerus War €1 Norm, finden (1098-1179) Auch Was Clas Hırtenamt,
ıIn Synodalvorschriften und In den Bestim- Cie Jurisdiktion er War diese 1M
IHUNSCH des kanonischen Rechts SOWI1eE In Mittelalter nicht Streng Clas Weiheamt
immer Reformversuchen se1it den gekoppelt. Abtissinnen, Cie 1M
Zeiten aps Gregors VIL (1073-1085).*” Siınn alen aICIl, üubten diese WIE selbst-

DIe faktische Lebenswirklichkei der verständlich aUs, zumal deren Weiheritus
Kleriker, besonders der gröfßten Gruppe sich VO  b einer sakramentalen Weihe 1Ur

der plebani, der Tiliestier auf dem Land, War marginal unterschied.!! Selit dem och-
derjenigen der alen sehr hnlich Wle und Spätmittelalter Cie anoO-
diese hatten S1€ ihr Land bewirtschaften, nısten hnehin immer stärker zwischen
das ZU. arrho gehörte; mıt den alen Jurisdiktion und Weihe Amter WwI1Ie der

Generalvikar und der 1719 wurdenhatten S1E nicht 1Ur Cie HaupterwerDbs-
welse, sondern auch eidung, Wirtshaus eingeführt, Cie als alter CLO des 1SCHNOIS
und Würfelspiel, Ja oft auch Frau und dessen Jurisdiktion ausubten. ISCHOTIe
Kinder geme1lnsam. MmMer wleder suchten wurden geweiht, Cie ZW ar Cie Weihegewalt
Reforminitiativen dagegen anzugehen; In hatten, aber keine Jurisdiktion, S1E wurden
der Bevölkerung gab C4 einen Sahnz Spezl- auf eine längst untergegangene DIOzese In
ischen Antiklerikalismus, der sich wenl- partibus infidelium geweiht und de
scCcI Abgaben Cie Kirche wünschte und facto jurisdiktionslose Weihbischöfe Da-
einen Klerus, der seiInen Standesnormen empfingen viele Fürstbischöfe N1e-

mals Cie Bischofsweihe: dennoch üubten S1Eentsprach, sich also VO  b den alen er-
schied. Dennoch riffen diese Versuche Cie bischöfliche Amtsgewalt aus.!*
kaum oder 1Ur sehr Jangsam; Cie Waırt- em War clas Selbstverstän:  18 der
schaftsweise bestimmte Cie Lebensform Kirchenstifter, der Fursten und Herzöge,
der Kleriker, en Vorschriften ZU. Irotz der eligen und Städte durchaus nicht

Der (gegensatz zwischen Klerikern 1Ur Clas eiINes bloßen Lalen, auf Clas S1E Cie
und alen erstreckte sich 1M Mittelalter kirchlichen Reformer reduzieren wollten.
dem grundsätzlich 1Ur auf den eigentlich S1e verstanden sich als Sa bevollmäch-
sacerdotalen Bereich, auf den Vollzug VO  b tigt, cla S1E als tifter VO  u kirchlichen EInN-

und 1LUS SOWI1eE auf Cie akramen- richtungen auch für deren Vollzug verant-

eier Neuner, Abschied VO  3 der Ständekirche. Plädoyer für 1n€e Theologie des Gottesvolkes,
11

Freiburg BKr. 2015
Huhert Wolf, rypta Unterdrückte TIraditionen der Kirchengeschichte, München 2015, 4559
KTaus Unterburger, e bischöfliche Vollmacht 1mmM Mittelalter Uun: ın der euzelt, 1N: Sabine
Demel/ KTaus Tüdicke (He.) Zwischen Vollmacht un: Ohnmacht. e Hirtengewalt des [O7e-
sanbischofs Uun: ihre Grenzen, Freiburg BKr. 2015, 6589

8

10 Peter Neuner, Abschied von der Ständekirche. Plädoyer für eine Th eologie des Gottesvolkes, 
Freiburg i. Br. 2015.

11 Hubert Wolf, Krypta. Unterdrückte Traditionen der Kirchengeschichte, München 2015, 45–59.
12 Klaus Unterburger, Die bischöfl iche Vollmacht im Mittelalter und in der Neuzeit, in: Sabine 

Demel / Klaus Lüdicke (Hg.), Zwischen Vollmacht und Ohnmacht. Die Hirtengewalt des Diöze-
sanbischofs und ihre Grenzen, Freiburg i. Br. 2015, 65–89.

betonte so die Differenz zwischen Klerus 

und Laien: die einen kümmerten sich um 

die Sache Gottes und hatten von weltlichen 

Dingen frei zu sein, die anderen sorgten 

sich um die materiellen Dinge und hatten 

den Klerus zu finanzieren. Die heraus-

gehobene Stellung eines reinen, entwelt-

lichten Klerus war dabei Norm, zu finden 

in Synodalvorschriften und in den Bestim-

mungen des kanonischen Rechts sowie in 

immer neuen Reformversuchen seit den 

Zeiten Papst Gregors VII. (1073  –1085).10 

Die faktische Lebenswirklichkeit der 

Kleriker, besonders der größten Gruppe 

der plebani, der Priester auf dem Land, war 

derjenigen der Laien sehr ähnlich. Wie 

diese hatten sie ihr Land zu bewirtschaften, 

das zum Pfarrhof gehörte; mit den Laien 

hatten sie nicht nur die Haupterwerbs-

weise, sondern auch Kleidung, Wirtshaus 

und Würfelspiel, ja oft auch Frau und 

Kinder gemeinsam. Immer wieder suchten 

Reforminitiativen dagegen anzugehen; in 

der Bevölkerung gab es einen ganz spezi-

fischen Antiklerikalismus, der sich weni-

ger Abgaben an die Kirche wünschte und 

einen Klerus, der seinen Standesnormen 

entsprach, sich also von den Laien unter-

schied. Dennoch griffen diese Versuche 

kaum oder nur sehr langsam; die Wirt-

schaftsweise bestimmte die Lebensform 

der Kleriker, allen Vorschriften zum Trotz.

Der Gegensatz zwischen Klerikern 

und Laien erstreckte sich im Mittelalter zu-

dem grundsätzlich nur auf den eigentlich 

sacerdotalen Bereich, auf den Vollzug von 

Gebet und Ritus sowie auf die Sakramen-

tenspendung. Anfangs waren Predigt und 

Unterricht damit noch kaum verbunden. 

Vielmehr predigten auch Laien, ja gerade 

von Religiosen wurden auch dann Pre-

digten gehalten, wenn sie keine geweihten 

Priester waren. Ein Beispiel hierfür ist die 

als Heilige verehrte Hildegard von Bingen 

(1098  –1179). Auch was das Hirtenamt, 

die Jurisdiktion betrifft, war diese im 

Mittelalter nicht streng an das Weiheamt 

gekoppelt. Äbtissinnen, die im strengen 

Sinn Laien waren, übten diese wie selbst-

verständlich aus, zumal deren Weiheritus 

sich von einer sakramentalen Weihe nur 

marginal unterschied.11 Seit dem Hoch- 

und Spätmittelalter trennten die Kano-

nisten ohnehin immer stärker zwischen 

Jurisdiktion und Weihe. Ämter wie der 

Generalvikar und der Offizial wurden 

eingeführt, die als alter ego des Bischofs 

dessen Jurisdiktion ausübten. Bischöfe 

wurden geweiht, die zwar die Weihegewalt 

hatten, aber keine Jurisdiktion, sie wurden 

auf eine längst untergegangene Diözese in 

partibus infidelium geweiht und waren de 

facto jurisdiktionslose Weihbischöfe. Da-

gegen empfingen viele Fürstbischöfe nie-

mals die Bischofsweihe; dennoch übten sie 

die bischöfliche Amtsgewalt aus.12 

Zudem war das Selbstverständnis der 

Kirchenstifter, der Fürsten und Herzöge, 

der Adeligen und Städte durchaus nicht 

nur das eines bloßen Laien, auf das sie die 

kirchlichen Reformer reduzieren wollten. 

Sie verstanden sich als sakral bevollmäch-

tigt, da sie als Stifter von kirchlichen Ein-

richtungen auch für deren Vollzug verant-

Unterburger / „Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)



Unterburger ‚Woher kommen Cdie Streitigkeiten unfer euch?”“ (Jak 4,1)

wortlich VOTr (jott und In diesen auch Lehre wurde propagılert, ach der Cie KIır-
che keine Nnstanz ber sich habe, cla S1E alleeingreifen konnten. Dass der Önlg Ooder

Patronatsherr 1Ur ein Lale mıt keinen be- rgane enthalte, sich selbst autonom
sonderen Rechten Ssel, War ZWaar ein Postulat regleren.
strengkirchlicher Reformer, entsprach aber Der entscheidende Umbruch eschah
In der Vormoderne nicht deren Selbstver- also 1M Jahrhundert. (Gerade In einer
ständnıis. DIe Finanzen der Pfarreien WUL - Zeıt, als viele alen „mündig” wurden,
den hnehin VO  b den alen, den SS Zech- band die Kirche bestimmte traditioneller-
propsten, mafßgeblich verwaltet. Wwelse auch alen zukommende Ollmach-

ten exklusiv Clas Priesteram zurück. ImStarke Veränderungen brachte erst das
Jahrhundert. DIes nicht 5 WwIe IHNan C4 Jahrhundert beschwor Cles ONIlLkTe

vielleicht hätte sollen, nämlich, herauf, nicht zuletzt, cla Cie Zahl des T1eS-
dass Cie bewusster christlichen und SC ternachwuchses erheblich zurückging.
bildeteren alen stärker Cie kirchliche
Wirklichkeit mitbestimmen ollten DIes

Kırche un SexualıtätWar lediglich 1M gesellschaftlichen Be-
reich der Fall, etwa Urc. Cie vielen Ver-
einsgründungen, Urc. politische artelen 1ne Sahnz anhnlıche Entwicklung lässt sich
und Uurc Cie Publizisti Innerkirchlich In ezug auf Cie Themenbereiche Se-
ZUS der restauratıv re-sakralisierte Klerus xualität, Liebe und Ehe konstatieren. DIe
aufßer dem Priesteram 1U  b exklusiv auch westliche, katholische KONnzeption War ıIn
Clas ırten- und Clas Lehramt sich. Nur der Vormoderne Urc. drei grundlegende
erıker durfiten predigen und 1M Glauben Weichenstellungen eprägt:“
unterwelsen, 1Ur ihnen kam die urisdik- a} Das Christentum hat Cie auf gegen-
tion und Cdamıt Clas Recht auf (jemeinde- seltigem Konsens beruhende
eitung Wo IHNan Herrtschern MIitsSpra- Ehe als ea durchgesetzt, wenngleich Cie
cherechte nicht nehmen konnte, bestand Frauen innerhalb dieser Beziehung ange
IHNan darauf, dass In Konkordaten diese als eit der schwächere Teil und VOr-
„Privilegien”, Cie VO  b der Kirche verliehen stellungen VO  b romantischer Liebe als Ehe-
wurden, umgedeutet wurden. Dazu suchte grun sich erst spat entwickelten.

Fundamental wirkte Cie westliche,IHNan systematisch eine klar uUumrıssene Le-
bensweise der erıker durchzusetzen. DIe besonders Uurc Augustinus begründete
zunehmende Entwertung der Tunden Weichenstellung, insofern Ehe und Sexua-
führte dazu, Class der Klerus immer mehr lität ZWaar durchaus In (‚ottes Schöpfung
zentral, VO  b der Diözesanleitung, finan- angelegt sind und nicht 1Ur eine olge des
zier wurde. Auch WenNnn Cie Staaten fak- Sündenfalls, Cie sexuelle ust jedoch
tisch hier erheblich beisteuerten, bedeutete geordnet und eine Sündenfolge Ssel, Cie 1Ur

dies, dass geistlich und weltlich, Kirche gedulde werden könne als Mittel einem
und Gesellschaft, immer strikter einander höheren Gut, der Zeugung VO  b Kindern In

gegenüber standen. DIe SOcCIieiads perfecta- der Ehe

Arnoald Angenendt, Ehe, Liebe Uun: Sexualität 1mmM C'hristentum. Von den Anfängen bis heute,
Munster 2015

9Unterburger / „Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)

wortlich vor Gott waren und in diesen auch 

eingreifen konnten. Dass der König oder 

Patronatsherr nur ein Laie mit keinen be-

sonderen Rechten sei, war zwar ein Postulat 

strengkirchlicher Reformer, entsprach aber 

in der Vormoderne nicht deren Selbstver-

ständnis. Die Finanzen der Pfarreien wur-

den ohnehin von den Laien, den sog. Zech-

pröpsten, maßgeblich verwaltet.

Starke Veränderungen brachte erst das 

19. Jahrhundert. Dies nicht so, wie man es 

vielleicht hätte erwarten sollen, nämlich, 

dass die bewusster christlichen und ge-

bildeteren Laien stärker die kirchliche 

Wirklichkeit mitbestimmen sollten. Dies 

war lediglich im gesellschaftlichen Be-

reich der Fall, etwa durch die vielen Ver-

einsgründungen, durch politische Parteien 

und durch die Publizistik. Innerkirchlich 

zog der restaurativ re-sakralisierte Klerus 

außer dem Priesteramt nun exklusiv auch 

das Hirten- und das Lehramt an sich. Nur 

Kleriker durften predigen und im Glauben 

unterweisen, nur ihnen kam die Jurisdik-

tion und damit das Recht auf Gemeinde-

leitung zu. Wo man Herrschern Mitspra-

cherechte nicht nehmen konnte, bestand 

man darauf, dass in Konkordaten diese als 

„Privilegien“, die von der Kirche verliehen 

wurden, umgedeutet wurden. Dazu suchte 

man systematisch eine klar umrissene Le-

bensweise der Kleriker durchzusetzen. Die 

zunehmende Entwertung der Pfründen 

führte dazu, dass der Klerus immer mehr 

zentral, von der Diözesanleitung, finan-

ziert wurde. Auch wenn die Staaten fak-

tisch hier erheblich beisteuerten, bedeutete 

dies, dass geistlich und weltlich, Kirche 

und Gesellschaft, immer strikter einander 

gegenüber standen. Die societas perfecta-

Lehre wurde propagiert, nach der die Kir-

che keine Instanz über sich habe, da sie alle 

Organe enthalte, um sich selbst autonom 

zu regieren.

Der entscheidende Umbruch geschah 

also im 19. Jahrhundert. Gerade in einer 

Zeit, als viele Laien „mündig“ wurden, 

band die Kirche bestimmte traditioneller-

weise auch Laien zukommende Vollmach-

ten exklusiv an das Priesteramt zurück. Im 

20. Jahrhundert beschwor dies Konflikte 

herauf, nicht zuletzt, da die Zahl des Pries-

ternachwuchses erheblich zurückging.

3 Kirche und Sexualität

Eine ganz ähnliche Entwicklung lässt sich 

in Bezug auf die Themenbereiche Se-

xualität, Liebe und Ehe konstatieren. Die 

westliche, katholische Konzeption war in 

der Vormoderne durch drei grundlegende 

Weichenstellungen geprägt:13 

a) Das Christentum hat die auf gegen-

seitigem Konsens beruhende monogame 

Ehe als Ideal durchgesetzt, wenngleich die 

Frauen innerhalb dieser Beziehung lange 

Zeit der schwächere Teil waren und Vor-

stellungen von romantischer Liebe als Ehe-

grund sich erst spät entwickelten.

b) Fundamental wirkte die westliche, 

besonders durch Augustinus begründete 

Weichenstellung, insofern Ehe und Sexua-

lität zwar durchaus in Gottes Schöpfung 

angelegt sind und nicht nur eine Folge des 

Sündenfalls, die sexuelle Lust jedoch un-

geordnet und eine Sündenfolge sei, die nur 

geduldet werden könne als Mittel zu einem 

höheren Gut, der Zeugung von Kindern in 

der Ehe.

13 Arnold Angenendt, Ehe, Liebe und Sexualität im Christentum. Von den Anfängen bis heute, 
Münster 2015.



Unterburger ‚Woher kommen Clie Streitigkeiten unfer euch?“ (Jak 4,1)

C) Mıt der Rearchaisierung des YT1S- schließliche Zielsetzung der Sexualität auf
entums galt Sexualität VOLr em Cie Kinderzeugung kaum mehr der SOZ10-
der austretenden Körperflüssigkeiten der logischen Notwendigkeit entsprach.
männliche Samen, der nicht vergeudet Entscheiden: ist, dass Cie kirchliche
werden durfte, cla In iıhm bereits den Hierarchie se1it dem spaten Jahrhundert
kleinen Menschen sah, Menstruationsblut) mıt einer rigoristischen Of{fftensive In der
als unrelin, als Verschmutzung und Befle- Sexualmoral vorging. Da au und
ckung, Cie auch kultunfähig mache.!* Fortbestand eiINnes geschlossenen O-

Dabei ist en, Class In der ischen Milieus neben Fragen der kon-
Vormoderne diese KONnzeption Sahnz SPC- fessionellen Erziehung VOLr em Sexualität
ziılischen gesellschaftlichen Notwendig- und Ehe wichtig schienen, wurde dieser
keiten entsprach, Cie Urc. hohe Kinder- Bereich nunmehr Gegenstand der Verkün-
sterblichkeit und geringes Lebensalter digung des päpstlichen Lehramts. Das In
SOWI1e Uurc kontrollierte Weitergabe des der katholischen Aufklärung entworfene
es1ITzZes Urc Vererbung gekennzeichnet grofßzügigere Verständnis der Unauflös-

DIe Rationalisierung ıIn der frühen 1C.  el der Ehe*> wurde verwor(fen, Cie
Neuzeıt bestand dann gerade darin, Cie eINZIS legitime Sinnrichtung der exuali-
chrısiliıche emora. kontrollieren und tat, der Zeugung VO  b achkommenschaft
rigider durchzusetzen. innerhalb der Ehe dienen, wurde VO  b

Im und Jahrhundert vollzog den Moraltheologen eingeschärft. Es kam
sich eine Revolution auf diesem Gebiet. einer Verschärfung und gleichzeitigen
Humanwissenschaftliche Erkenntnisse lie- Aufwertung der Bedeutsamkeit dieser Leh-
ßen Cie Bedeutung der Sexualität für eine ren. iıne entscheidende Weichenstellung
gelungene umfassende Persönlichkeits- fand 193() Als die anglikanische
entfaltung sichtbar werden, Class sich Cie Kirche Clas Verbot der Empfängnisver-
Vorstellung VO  u „Befleckung” als Irrtum hütung lockerte und Theologen erklärten,
erwiles:; IHNan WIES mıt der Entdeckung des Cie partnerschaftliche, ganzheitliche Liebe

Sel mindestens ebenso Ehezweck WIE CieEIisprungs den weiblichen Anteil der
Kinderzeugung nach, entdeckte die Ho- Kinderzeugung, reaglerte der aps chro{ff
mosexualität als eigenständige sexuelle Va- negatıv mıt seiner Enzyklika (‚astı Conubii
rlante, die Lebenserwartung und auch Cie Der uhrende jesuitische Moraltheologe
auer der Ausbildungsphase stiegen, Cie Tanz Hürth (1880-1963) erklärte, WenNnn

Kindersterblichkeit ging zurück, chliefß- Cie partnerschaftliche Liebe gleichwertiger
ich wurden weitgehend sichere eihoden Ehezweck ware, dann ware das Verbot
entwickelt, Sexualität und Kinderzeugung kontrazeptiver Mittel nicht mehr haltbar.
absichtsvoll voneinander tTeNnNen. 1ese Eın Menschenalter spater hatte Clas IL Valtı-
Entwicklungen bedingten, Class Cie aUsS- kanische Konzil diese dann doch als

Huhertus Lutterbach, Sexualität 1mmM Mittelalter. Eiıne Kulturstudie anhand VOo  3 Bußbüchern des
bis Jahrhunderts, öln 1999

BrTÜung Schlegelberger, DIie Diskussion Cdie Ehescheidung ın der Kkatholischen Theologie des
beginnenden Jahrhunderts, 1n IhPh 198 1) 535564
Claude Langlois, Le crı1me d’Onan. Le discours catholique UT Ia limitation des nalssances
),Parıs 2005

10

c) Mit der Rearchaisierung des Chris-

tentums galt Sexualität vor allem wegen 

der austretenden Körperflüssigkeiten (der 

männliche Samen, der nicht vergeudet 

werden durfte, da man in ihm bereits den 

kleinen Menschen sah, Menstruationsblut) 

als unrein, als Verschmutzung und Befle-

ckung, die auch kultunfähig mache.14 

Dabei ist zu bedenken, dass in der 

Vormoderne diese Konzeption ganz spe-

zifischen gesellschaftlichen Notwendig-

keiten entsprach, die durch hohe Kinder-

sterblichkeit und geringes Lebensalter 

sowie durch kontrollierte Weitergabe des 

Besitzes durch Vererbung gekennzeichnet 

waren. Die Rationalisierung in der frühen 

Neuzeit bestand dann gerade darin, die 

christliche Ehemoral zu kontrollieren und 

rigider durchzusetzen.

Im 19. und 20. Jahrhundert vollzog 

sich eine Revolution auf diesem Gebiet. 

Humanwissenschaftliche Erkenntnisse lie-

ßen die Bedeutung der Sexualität für eine 

gelungene umfassende Persönlichkeits-

entfaltung sichtbar werden, so dass sich die 

Vorstellung von „Befleckung“ als Irrtum 

erwies; man wies mit der Entdeckung des 

Eisprungs den weiblichen Anteil an der 

Kinderzeugung nach, entdeckte die Ho-

mosexualität als eigenständige sexuelle Va-

riante, die Lebenserwartung und auch die 

Dauer der Ausbildungsphase stiegen, die 

Kindersterblichkeit ging zurück, schließ-

lich wurden weitgehend sichere Methoden 

entwickelt, Sexualität und Kinderzeugung 

absichtsvoll voneinander zu trennen. Diese 

Entwicklungen bedingten, dass die aus-

14 Hubertus Lutterbach, Sexualität im Mittelalter. Eine Kulturstudie anhand von Bußbüchern des 
6. bis 12. Jahrhunderts, Köln 1999.

15 Bruno Schlegelberger, Die Diskussion um die Ehescheidung in der katholischen Th eologie des 
beginnenden 19. Jahrhunderts, in: Th Ph 56 (1981), 535–564.

16 Claude Langlois, Le crime d’Onan. Le discours catholique sur la limitation des naissances 
(1816 –1930), Paris 2005.

schließliche Zielsetzung der Sexualität auf 

die Kinderzeugung kaum mehr der sozio-

logischen Notwendigkeit entsprach.

Entscheidend ist, dass die kirchliche 

Hierarchie seit dem späten 19. Jahrhundert 

mit einer rigoristischen Offensive in der 

Sexualmoral vorging. Da zu Aufbau und 

Fortbestand eines geschlossenen katho-

lischen Milieus neben Fragen der kon-

fessionellen Erziehung vor allem Sexualität 

und Ehe wichtig schienen, wurde dieser 

Bereich nunmehr Gegenstand der Verkün-

digung des päpstlichen Lehramts. Das in 

der katholischen Aufklärung entworfene 

großzügigere Verständnis der Unauflös-

lichkeit der Ehe15 wurde verworfen, die 

einzig legitime Sinnrichtung der Sexuali-

tät, der Zeugung von Nachkommenschaft 

innerhalb der Ehe zu dienen, wurde von 

den Moraltheologen eingeschärft. Es kam 

zu einer Verschärfung und gleichzeitigen 

Aufwertung der Bedeutsamkeit dieser Leh-

ren.16 Eine entscheidende Weichenstellung 

fand um 1930 statt: Als die anglikanische 

Kirche das Verbot der Empfängnisver-

hütung lockerte und Theologen erklärten, 

die partnerschaftliche, ganzheitliche Liebe 

sei mindestens ebenso Ehezweck wie die 

Kinderzeugung, reagierte der Papst schroff 

negativ mit seiner Enzyklika Casti Conubii. 

Der führende jesuitische Moraltheologe 

Franz Hürth (1880  –1963) erklärte, wenn 

die partnerschaftliche Liebe gleichwertiger 

Ehezweck wäre, dann wäre das Verbot 

kontrazeptiver Mittel nicht mehr haltbar. 

Ein Menschenalter später hatte das II. Vati-

kanische Konzil diese dann doch als 

Unterburger / „Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)



Unterburger ‚Woher kommen Cdie Streitigkeiten unfer euch?”“ (Jak 4,1) 11

gleichberechtigte Sinndimension der Ehe lässt sich VO  b einer Veränderung und Ver-
elehrt. aps Paul VI bekräftigte jedoch schärfung des katholischen Standpunkts
In Humanae 1fae 968 Clas Verbot der se1t dem Jahrhundert sprechen.
Empfängnisverhütung, nicht zuletzt des-
halb, weil C4 inzwischen eine päpstliche
Lehrtradition für dieses Verbot ga 17 In Ultramontanismus un
anderen Fragen der Sexualmoral egte sich Neukonzeption des
Clas päpstliche Lehramt 1U ebenso immer Däapstlichen eNnramts
detaillierter restriktiv fest. Auch hier also

In den analysierten Problemfeldern gibt
CS parallele Entwicklungslinien: Eın AI -

Weiterführende Lıteratur chaisches, vormodernes Verständnis VO  b

Arnold Angenendt, Ehe, Liebe und Sexua- Christentum War längst VOTL der a-
LUNS mıt Reformimpulsen konfrontiert,lLität 1M Christentum. Von den nfängen Cie auf e1in bewusst reflektiertes und VCI-bis heute, unster 2015 eues grund- innerlichtes christliches asein zielten.legendes und AUSSCWOSCILCS Werk ZUTFK
Das Jahrhundert und Cie ultramontaneGeschichte VO  b Sexualität und Liebe 1M

Christentum. Ausformung des Katholizismus erwelsen

KTaus Unterburger, Vom Lehramt der sich als Cie eigentliche MDBrucChASsS- und
Sattelzeit. DIe nunmehrigen, antimoder-Theologen ZU. Lehramt der Päpste‘ Pıus

AlL.; Cie Apostolische onstıtution „Deus Nen Festlegungen der Päapste nicht
SCIENTLarum Dominus“ und Cie Reform der infach eine Wiederholung des immer

eichen, sondern vielfach euerung,Universitätstheologie, reiburg ı. Br. 2010
Entwickelt die Neukonzeption des {- Verschärfung, Modernismus. DIes auf der

inhaltlichen Ebene, VOTL em aber auf derlichen Lehramts se1t dem Jahrhundert
formalen: DIe päpstliche Lehrverkündi-und Cie Folgen für Cie Theologie bis In Cie

Gegenwart. Sung weltete sich auf Sahnz CU«Cc Bereiche
Hubert Wolf, rypta. Unterdrückte Tadı- aUs, S1e ahm quantitativer Frequenz

S1E er bislang sekundäre iIngetionen der Kirchengeschichte, München
2015 Vergessene katholische Traditio- Verbindlichkeit.

Grundlage hierfür War eine NECUC, JaNECN, Cie einstmals funktionierende rch-
volutionäre TaxXls und Theorie des {-1C. Taxls aICIl, zeigen, Class CS ZU.
lichen Lehramts:'$ War Clas Lehramt VO  bultramontanen Katholizismus theoretisch
aps und Bischöfen bislang für Cie Be-auch Alternativen gibt
ZCUSUNGS, Bewahrung und Verkündigung

KTaus Unterburger, Phänomenologie der ehelichen Liebe neuscholastisches Naturrecht?
DIie KOontroverse Laros’ Aufsatz „DIE Revolutionierung der Ehe“ VOorT dem Hintergrund der
Enzyklika „‚Castı conubil“ un: der Entwicklung der Kkatholischen Fhe- Uun: Sexualmoral, 1n Jörg
Seiler (He.) Matthias LAarOs Kirchenreform AUS dem (Jelste ewmMans Quellen
un: Studien ZUrT! TicuUuEeTEN Theologiegeschichte 8) Regensburg 2009, 131-157
DEerS., Vom Lehramt der Theologen zu Lehramt der Päpste‘ Pıus Al., Clie Apostolische KON-
stitution „Deus SsC1entarum Oominus“ un: Cdie Reform der Universitätstheologie, Freiburg BKr.
2010

11Unterburger / „Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)

gleichberechtigte Sinndimension der Ehe 

gelehrt. Papst Paul VI. bekräftigte jedoch 

in Humanae Vitae 1968 das Verbot der 

Empfängnisverhütung, nicht zuletzt des-

halb, weil es inzwischen eine päpstliche 

Lehrtradition für dieses Verbot gab.17 In 

anderen Fragen der Sexualmoral legte sich 

das päpstliche Lehramt nun ebenso immer 

detaillierter restriktiv fest. Auch hier also 

17 Klaus Unterburger, Phänomenologie der ehelichen Liebe gegen neuscholastisches Naturrecht? 
Die Kontroverse um Laros’ Aufsatz „Die Revolutionierung der Ehe“ vor dem Hintergrund der 
Enzyklika „Casti conubii“ und der Entwicklung der katholischen Ehe- und Sexualmoral, in: Jörg 
Seiler (Hg.), Matthias Laros (1882  –1965). Kirchenreform aus dem Geiste Newmans (Quellen 
und Studien zur neueren Th eologiegeschichte 8), Regensburg 2009, 131–187.

18 Ders., Vom Lehramt der Th eologen zum Lehramt der Päpste? Pius XI., die Apostolische Kon-
stitution „Deus scientiarum Dominus“ und die Reform der Universitätstheologie, Freiburg i. Br. 
2010.

lässt sich von einer Veränderung und Ver-

schärfung des katholischen Standpunkts 

seit dem 19. Jahrhundert sprechen.

4 Ultramontanismus und 
Neukonzeption des 
päpstlichen Lehramts

In den analysierten Problemfeldern gibt 

es parallele Entwicklungslinien: Ein ar-

chaisches, vormodernes Verständnis von 

Christentum war längst vor der Aufklä-

rung mit Reformimpulsen konfrontiert, 

die auf ein bewusst reflektiertes und ver-

innerlichtes christliches Dasein zielten. 

Das 19. Jahrhundert und die ultramontane 

Ausformung des Katholizismus erweisen 

sich so als die eigentliche Umbruchs- und 

Sattelzeit. Die nunmehrigen, antimoder-

nen Festlegungen der Päpste waren nicht 

einfach eine Wiederholung des immer 

Gleichen, sondern vielfach Neuerung, 

Verschärfung, Modernismus. Dies auf der 

inhaltlichen Ebene, vor allem aber auf der 

formalen: Die päpstliche Lehrverkündi-

gung weitete sich auf ganz neue Bereiche 

aus, sie nahm an quantitativer Frequenz 

zu, sie erhob bislang sekundäre Dinge zu 

neuer Verbindlichkeit.

Grundlage hierfür war eine neue, ja re-

volutionäre Praxis und Theorie des päpst-

lichen Lehramts:18 War das Lehramt von 

Papst und Bischöfen bislang für die Be-

zeugung, Bewahrung und Verkündigung 

Weiterführende Literatur:

Arnold Angenendt, Ehe, Liebe und Sexua-

lität im Christentum. Von den Anfängen 

bis heute, Münster 2015. – Neues grund-

legendes und ausgewogenes Werk zur 

Geschichte von Sexualität und Liebe im 

Christentum.

Klaus Unterburger, Vom Lehramt der 

Theologen zum Lehramt der Päpste? Pius 

XI., die Apostolische Konstitution „Deus 

scientiarum Dominus“ und die Reform der 

Universitätstheologie, Freiburg i. Br. 2010. 

– Entwickelt die Neukonzeption des päpst-

lichen Lehramts seit dem 19. Jahrhundert 

und die Folgen für die Theologie bis in die 

Gegenwart.

Hubert Wolf, Krypta. Unterdrückte Tradi-

tionen der Kirchengeschichte, München 

2015. – Vergessene katholische Traditio-

nen, die einstmals funktionierende kirch-

liche Praxis waren, zeigen, dass es zum 

ultramontanen Katholizismus theoretisch 

auch Alternativen gibt.



172 Unterburger ‚Woher kommen Clie Streitigkeiten unfer euch?“ (Jak 4,1)

des auDens zuständig, Cie Theologen auch mıt einer Upposition konfrontiert.
aber für das Durc.  enken, Begründen Dennoch steht Cle KOnzeption Cleses OI -
und Verteidigen, übernahmen Cie hie- dentlichen Lehramtes” mıt seiINen inten-
rarchischen Amtsträger 1U  b immer mehr SIVeN und extensiven Verschärfungen 1M
SCHAF1L  1C. und MuUNnNdl1ıc. deren Aufgabe Zentrum er analysierten Polarisierungen
und rhoben eine einheitliche, Sicherheit 1M heutigen Katholizismus, insbesondere
intendierende Norm ZUFK Verbindlich- hinter dem latenten Spannungsverhältnis
keit Enzykliken, apostolische Schreiben VO  u päpstlichem Lehramt und Theologie.

wurden 1U  b verfasst. Selit 863 VCI- ıne andere Intention hatte aps Johannes
wendete IHNan hierfür den Terminus des gehabt: Er wollte Cie ultramontane
„ordentlichen Lehramts  e&  9 das neben dem Neukonzeption des Lehramts wleder
„außerordentlichen bestehe und auch rückfahren, zugunsten VO  b Pastoral und
Verbindlichkeit beanspruche. Das traditio0- Seelsorge. Seine dee eine vormoderne,
ne pastorale Lehramt der Glaubensver- mittelalterliche: Clas pastorale Lehramt.!*
kündigung VO  b aps und Bischöfen wurde

einer umfassenden Lehrinstanz für alle Der Autor Prof. Dr KIaus Unterburger,
Lebensbereiche. geb 19/1T, Doppelstudium der Philosophie

DIe sukzessive Verengung und Ver- und der atholische Theologie In Mün-
chen, dort 2004 Dr theol., 2008 Habilitationschärfung des katholischen Standpunktes

hatte ZWaar mıt dem Tod des Antimodernis- In Unster, setit 2012 nhaber des Lehrstuhls
tenpapstes Pıus 1914 e1in geEWISSES Ende für mittlere und HEHE Kirchengeschichte In
gefunden. either Wareln Cie Päapste immer Regensburg.

DEerS., e Überwindung VO  3 Ultramontanismus Uun: Antimodernismus AUS dem £€15 der trı-
dentinischen Seelsorge: DIie kritische Edition der Tagebücher aps! Johannes XII als Schlüs-
seldokument für Clie Kkatholische Kirchengeschichte des Jahrhunderts, 1n IhLZ. 136 201 1)

12

19 Ders., Die Überwindung von Ultramontanismus und Antimodernismus aus dem Geist der tri-
dentinischen Seelsorge: Die kritische Edition der Tagebücher Papst Johannes XXIII. als Schlüs-
seldokument für die katholische Kirchengeschichte des 20. Jahrhunderts, in: Th LZ 136 (2011), 
1253  –1262.

des Glaubens zuständig, die Theologen 

aber für das Durchdenken, Begründen 

und Verteidigen, so übernahmen die hie-

rarchischen Amtsträger nun immer mehr 

schriftlich und mündlich deren Aufgabe 

und erhoben eine einheitliche, Sicherheit 

intendierende Norm zur Verbindlich-

keit. Enzykliken, apostolische Schreiben 

… wurden nun verfasst. Seit 1863 ver-

wendete man hierfür den Terminus des 

„ordentlichen Lehramts“, das neben dem 

„außerordentlichen“ bestehe und auch 

Verbindlichkeit beanspruche. Das traditio-

nelle pastorale Lehramt der Glaubensver-

kündigung von Papst und Bischöfen wurde 

zu einer umfassenden Lehrinstanz für alle 

Lebensbereiche.

Die sukzessive Verengung und Ver-

schärfung des katholischen Standpunktes 

hatte zwar mit dem Tod des Antimodernis-

tenpapstes Pius X. 1914 ein gewisses Ende 

gefunden. Seither waren die Päpste immer 

auch mit einer Opposition konfrontiert. 

Dennoch steht die Konzeption dieses „or-

dentlichen Lehramtes“ mit seinen inten-

siven und extensiven Verschärfungen im 

Zentrum aller analysierten Polarisierungen 

im heutigen Katholizismus, insbesondere 

hinter dem latenten Spannungsverhältnis 

von päpstlichem Lehramt und Theologie. 

Eine andere Intention hatte Papst Johannes 

XXIII. gehabt: Er wollte die ultramontane 

Neukonzeption des Lehramts wieder zu-

rückfahren, zugunsten von Pastoral und 

Seelsorge. Seine Idee war eine vormoderne, 

mittelalterliche: das pastorale Lehramt.19 

Der Autor: Prof. Dr. Klaus Unterburger, 

geb. 1971, Doppelstudium der Philosophie 

und der Katholischen Theologie in Mün-

chen, dort 2004 Dr. theol., 2008 Habilitation 

in Münster, seit 2012 Inhaber des Lehrstuhls 

für mittlere und neue Kirchengeschichte in 

Regensburg.

Unterburger / „Woher kommen die Streitigkeiten unter euch?“ (Jak 4,1)


