
Liturgiewissenschaft Missionswissenschaft

MENTS her. BKereIlts dort wurde das Wort nicht MISSIONSWISSENSCHAFThomogen eingesetzt; 1n€e Möglichkeit bestand
darin, dass cdas olk miıt Cdieser Akklamation Cdie ©  e Bürkle, Ors Glaube csucht BegegnungZustimmung auf eın vorgetragenes Gebet AUS- Schriften zu missioNarıschen Dialog. FOSdrückte. DIie Verfasser Cdieses eltrags zeigen, Verlag, St Ofttilıen 2013 (IX 506) Geb Uurodass sich 1mmM Neuen Testament diese Bedeutung 49,80 (D) uro 51,20 (D) ( HF 06,90 ISBENdes „Amen‘ ın der Briefliteratur fortsetzt, ın Y /8-3-8306-761-den Evangelien ber „Amen als „genumlne
Sprachschöpfung Jesu” (27) als Eröffnungswort e eıtrage, Cdie Ors Bürkle ın vielen Jahr-

zehnten se1INes Forscherlebens verfasst hat,begegnet. In der lturgle der Messe drückt cdas
hebräische Wort, das eiInNnes VOo  3 wenigen Ist, cdas füllen 11U  3 uch einen dritten Band ach Fr
ın der PraxI1s N1€ übersetzt wurde, tatıge eil- kennen und Bekennen 2010) Uun: Geheimnis
nahme Uun: cdas 7Zusammenwirken zwischen [ .1- der Völker 2013) legt der Verfasser weililtere
turgen Uun: der feiernden Gemeinde AL  S „Las lexte AUS der e1t zwischen 1963 Uun: 20153
Amen bildet als Akklamation der liturgischen VOT. In Beıtragen (zwei davon auf Englisch,
Versammlung einen Akt gemeinschaftlicher einer auf Französisch) kommen M1SSIONS-
Eingliederung ın das Begegnungsgeschehen theologische un: religionswissenschaftliche
VOo  3 ott Uun: den Menschen.“ (37) IDE1 cdas Ihemen ZuUu!r Sprache; den Schwerpunkt bilden
Wort nicht 11UT 1mmM Eröffnungsteil der Messfeijer dabei lexte ZuUu!r afrikanischen Theologie SOWIE

Verorten 1st, werden ın diesem Kapitel uch z u Verständnis der Hindu- Traditionen In-
dessen andere Positionen mitbehandelt, unfer diens. Besonders hervorzuheben sind hierz
ihnen als wichtigste cdas Amen als Besiegelung Cdie Überlegungen des Verfassers zu Begriff
des Fucharistischen Hochgebets. In den nach- ahtmsa (vgl 36—45), Entwicklungen 1mmM
folgenden Bänden, Cdie diese Flemente eigent- postkolonialen Afrika (vgl 204-218) SOWIE ZUrT!

ich behandeln, wird der Leser 1n€e erneute Ke- Vorstellung des „kosmischen Christus“ ın 1N-
handlung des Wortes :ohl vermı1issen mMuUssen. dischen Theologien (vgl 464-478)

lturgle erschöpft sich nicht 1mmM Wort, 61€ Eın grofßes Anliegen des Verfassers 1st Cdie
geschieht uch 1ın Handlungen un: (Jesten. [DIie- Rehabilitation mythischer Sprache, Clie 1mmM WEST-
GE Aspekt der Ritualität wird 1mmM vorliegenden lichen Denken einer „Verketzerung” (276) zu

Band ebenso nachgegangen, WE uch 11UT ın Opfer gefallen E1 „Wer mıt der Elle entmytho-
einem verhältnismäfßig kurzen Exkurs, der den logisierender Rationalität afriıkanischen der
Ausführungen den lexten ın der Messfeijer aslatischen Boden betritt, 111US5$5 gründlich
angehängt 1st (16 67) SO findet Cdie ın diesem lernen“ (371) betont der Verfasser mıt einem
Abschnitt angesprochene Deritualisierung uch unverkennbar aufklärungskritischen Akzent,
1mmM Kommentar einen Niederschlag, obwohl das den durchaus polemisch europäisches
cdas Schuldbekenntnis begleitende Sich-an-die- Denken einbringt: „DIE Dimension des Mythi-

schen 1st 1n€e Grundstruktur UNSCTES mensch-Brust-Schlagen der Stille Uun: Schweigen bib-
ischen Ursprungs sind lichen Se1INs. S 1e 1st nicht einfach überholbar

Im Sommer 2015 1st der Z7welte Band dieser durch vermeintliche Aufklärungsprozesse”
biblischen Relektüre des 7do Missgde erschie- (415) 7 weifellos 1st eın eindimensionales Ver-
11CI1, der den Wortgottesdienst Uun: Clie Gaben- ständnis der europäischen Aufklärung 1ın rage
bereitung analysiert, für Anfang des Jahres 2016 stellen, WI1IE dies Ja ın der Philosophie des
1st eın dritter Band geplant, ın dem Cdie Flemente Jahrhunderts, nicht 7zuletzt durch Cdie Kritik 1N-
VOo Hochgebet bis ZuUu!r Entlassung besprochen terkultureller Philosophie, uch geschehen 1St.
werden. Textliche Grundlage WT Clie Zwelte Wenn allerdings heißt: „WIr haben uUul1$s

Auflage des Messbuchs, wobe!l Cdie Herausgeber estecken lassen VOo  3 einer allzu aufklärerischen,
angeben, uch angedachte Veränderungen In rationalen Sicht der Dinge” (155) entsteht der
der noch ausstehenden deutschen Neuüberset- Eindruck, wissenschaftliche Theologie collte auf
ZUNS 1mmM Blick gehabt haben Ergänzend ZuUuU!T den Problemstand einer vorkritischen Epoche
wissenschaftlichen Kommentarreihe gibt für zurückgehen der Cdie Kategorien traditionaler
liturgisch Interessierte Uun: In Pfarren Engagler- Gesellschaften übernehmen.

uch 1n€e mehrbändige Hinführung, Clie hne Eın welteres Ihema, das sich WIE eın YroLer

theologisches Vorwıissen genutzt werden kann. Faden durch Cdie lexte zieht, 1st Cdie kirchliche
WIien Daniel Seper MI1ss1on, Cdie der Verfasser Missverständ-

99

ments her. Bereits dort wurde das Wort nicht 
homogen eingesetzt; eine Möglichkeit bestand 
darin, dass das Volk mit dieser Akklamation die 
Zustimmung auf ein vorgetragenes Gebet aus-
drückte. Die Verfasser dieses Beitrags zeigen, 
dass sich im Neuen Testament diese Bedeutung 
des „Amen“ in der Briefl iteratur fortsetzt, in 
den Evangelien aber „Amen“ als „genuine 
Sprachschöpfung Jesu“ (27) als Eröff nungswort 
begegnet. In der Liturgie der Messe drückt das 
hebräische Wort, das eines von wenigen ist, das 
in der Praxis nie übersetzt wurde, tätige Teil-
nahme und das Zusammenwirken zwischen Li-
turgen und der feiernden Gemeinde aus: „Das 
Amen bildet als Akklamation der liturgischen 
Versammlung einen Akt gemeinschaft licher 
Eingliederung in das Begegnungsgeschehen 
von Gott und den Menschen.“ (37) Da das 
Wort nicht nur im Eröff nungsteil der Messfeier 
zu verorten ist, werden in diesem Kapitel auch 
dessen andere Positionen mitbehandelt, unter 
ihnen als wichtigste das Amen als Besiegelung 
des Eucharistischen Hochgebets. In den nach-
folgenden Bänden, die diese Elemente eigent-
lich behandeln, wird der Leser eine erneute Be-
handlung des Wortes wohl vermissen müssen.

Liturgie erschöpft  sich nicht im Wort, sie 
geschieht auch in Handlungen und Gesten. Die-
sem Aspekt der Ritualität wird im vorliegenden 
Band ebenso nachgegangen, wenn auch nur in 
einem verhältnismäßig kurzen Exkurs, der den 
Ausführungen zu den Texten in der Messfeier 
angehängt ist (161–167). So fi ndet die in diesem 
Abschnitt angesprochene Deritualisierung auch 
im Kommentar einen Niederschlag, obwohl das 
das Schuldbekenntnis begleitende Sich-an-die-
Brust-Schlagen oder Stille und Schweigen bib-
lischen Ursprungs sind.

Im Sommer 2015 ist der zweite Band dieser 
biblischen Relektüre des Ordo Missae erschie-
nen, der den Wortgottesdienst und die Gaben-
bereitung analysiert, für Anfang des Jahres 2016 
ist ein dritter Band geplant, in dem die Elemente 
vom Hochgebet bis zur Entlassung besprochen 
werden. Textliche Grundlage war die zweite 
Aufl age des Messbuchs, wobei die Herausgeber 
angeben, auch angedachte Veränderungen in 
der noch ausstehenden deutschen Neuüberset-
zung im Blick gehabt zu haben. Ergänzend zur 
wissenschaft lichen Kommentarreihe gibt es für 
liturgisch Interessierte und in Pfarren Engagier-
te auch eine mehrbändige Hinführung, die ohne 
theologisches Vorwissen genützt werden kann.
Wien Daniel Seper

MISSIONSWISSENSCHAFT

◆ Bürkle, Horst: Glaube sucht Begegnung. 
Schriften zum missionarischen Dialog. EOS 
Verlag, St. Ottilien 2013. (IX, 506) Geb. Euro 
49,80 (D) / Euro 51,20 (D) / CHF 66,90. ISBN 
978-3-8306-7612-6.

Die Beiträge, die Horst Bürkle in vielen Jahr-
zehnten seines Forscherlebens verfasst hat, 
füllen nun auch einen dritten Band. Nach Er-
kennen und Bekennen (2010) und Geheimnis 
der Völker (2013) legt der Verfasser weitere 
Texte aus der Zeit zwischen 1963 und 2013 
vor. In 44 Beiträgen (zwei davon auf Englisch, 
einer auf Französisch) kommen missions-
theologische und religionswissenschaft liche 
Th emen zur Sprache; den Schwerpunkt bilden 
dabei Texte zur afrikanischen Th eologie sowie 
zum Verständnis der Hindu-Traditionen In-
diens. Besonders hervorzuheben sind hier etwa 
die Überlegungen des Verfassers zum Begriff  
ahimsā (vgl. 36 – 45), zu Entwicklungen im 
postkolonialen Afrika (vgl. 204 –218) sowie zur 
Vorstellung des „kosmischen Christus“ in in-
dischen Th eologien (vgl. 464 – 478).

Ein großes Anliegen des Verfassers ist die 
Rehabilitation mythischer Sprache, die im west-
lichen Denken einer „Verketzerung“ (276) zum 
Opfer gefallen sei: „Wer mit der Elle entmytho-
logisierender Rationalität afrikanischen oder 
asiatischen Boden betritt, muss gründlich um-
lernen“ (371), betont der Verfasser mit einem 
unverkennbar aufk lärungskritischen Akzent, 
den er durchaus polemisch gegen europäisches 
Denken einbringt: „Die Dimension des Mythi-
schen ist eine Grundstruktur unseres mensch-
lichen Seins. Sie ist nicht einfach überholbar 
durch vermeintliche Aufk lärungsprozesse“ 
(415). Zweifellos ist ein eindimensionales Ver-
ständnis der europäischen Aufk lärung in Frage 
zu stellen, wie dies ja in der Philosophie des 20. 
Jahrhunderts, nicht zuletzt durch die Kritik in-
terkultureller Philosophie, auch geschehen ist. 
Wenn es allerdings heißt: „Wir haben uns an-
stecken lassen von einer allzu aufk lärerischen, 
rationalen Sicht der Dinge“ (155), entsteht der 
Eindruck, wissenschaft liche Th eologie sollte auf 
den Problemstand einer vorkritischen Epoche 
zurückgehen oder die Kategorien traditionaler 
Gesellschaft en übernehmen.

Ein weiteres Th ema, das sich wie ein roter 
Faden durch die Texte zieht, ist die kirchliche 
Mission, die der Verfasser gegen Missverständ-

Liturgiewissenschaft / Missionswissenschaft



1(0() Missionswissenschaft Okumene

N1ıSSE un: Kritik verteidigt grundsätzlich Beachtung verdient un: heutige Junge T1heo-
Recht, ber manchmal ın einer undifteren- loginnen un: Theologen ermutigen kann, Cdie
zierten Welse, WEI111 z gleich Begınn ematik „Missionswissenschaft” SOWIE den
me1nt, dass 1n€e „Gemeinsamkeit” zwischen Forschungsbereich „Religionswissenschaft” als
kolonialen Interessen Uun: missionNarischem hochaktuelle Uun: anspruchsvolle Diskursfelder
Wirken „bei näherer KenntnIis der geschicht- wahrzunehmen un: angesichts gegenwärtiger
lichen Sachverhalte nicht zutrifit“ (3) Wichtig globaler Herausforderungen weliterzuentwI1i-
1st der 1nwels, den der Verfasser miıt Blick ckeln
auf theologische Kontextualisierungsprozesse Salzburg Franz Gmainer-Pranzl!
ın Afrika Sibt; Missionarische Verkündigung
darf „nich rückwärtsorientiert Modell der
unveränderten un: intakten Stammesreligion OÖOKUMENEerfolgen‘, sondern 111US5$5 sich auf „„Nahtstellen
einer modernen ExyIstenz konzentrieren (189)
DIiese Uun: andere FEinsichten bilden Kausteine ©  e Hırnsperger, Johann Wessely, Christilan
einer zeitgenössischen Missionstheologie, Hg.) VWege zu Haıl? Rellgiöse RBekennt-

nisgemeInschaften n Österreich: Flajawelcher der Verfasser Interessante Überlegun- Christengemeinden un Islamısche
gch beiträgt. Zugleich werden kErwartungen Alevıtische Glaubensgemeinschaftt n ÖOs-auf mögliche Weiterentwicklungen durch WEe] terreich (1AGO) Mlıt Beıträgen A uUuS denTendenzen gedämpft, Clie uch ın den beiden
anderen Sammelbänden des Verfassers spürbar deren Religionsgemeilnschaften (Theologıe

im Kkulturellen Dialog 7c) Tyrolla Verlag,wurden. /Zum einen sSind viele eıtrage einer
religionsphänomenologischen Semantik Uun: Innsbruck-Wiıen 2014 Klappbrosch.

uro 21,00 ( HF 2990 ISBN U /8-3-Iheorieperspektive verpflichtet, ın der zu eil
7022-3362-4theologische Uun: religionswissenschaftliche

Zugänge ineinander übergehen SOWIE Begriffe Durch den 1mmM Tyrolia-Verlag erschienenen,
un: Positionen vertreftfen werden, Cdie einem VOo  3 den Kkatholischen Theologen Johann HIrnSs-
VELSANSCHEN Kultur- Uun: Religionsverständ- perger Uun: Christian Wessely herausgegebenen,
N1Ss angehören. Wenn z ın einem Beıltrag Sammelband findet Cdie Publikationsreihe
AUS dem Jahr 1984 heißt „‚Nicht Cdie Kulturen Theologie 11M Karlturellen Dialog der Katholisch-
bedingen Clie Religion, sondern Cdie Religion Theologischen Fakultät der Karl-Franzens-Uni-
bedingt Cdie Kultur“ (305) Uun: damals Uun: versıit. (ıiraz mıt dem Ergänzungsband IC ihre
heute) aktuelle Diskurs über cdas Verhältnis Fortsetzung. 1el des Bandes 1st 1n€e kErganzung
VOo  3 „Kultur” Uun: „Religion‘ miıt keinem Wort der Vorstellung derjenigen Bekenntnisgemein-
aufgegriften wird, 1st dies eın Anzeichen dafür, schaften, welche nach dem Österreichischen
dass euUuETIEC religionswissenschaftliche Ansätze Bundesgesetz über Cdie Rechtspersönlichkeit
ın keiner Welse berücksichtigt werden. /Zum VOo  3 religiösen Bekenntnisgemeinschaften VOo

anderen der Verfasser SeE1INE Polemik g- Januar 19588 staatlich eingetragen worden
sind In den drei bisher erschienenen Teilhän-gch „Politische Theologien" fort, VOT allem ın

seinem Beıltrag Kirche und Öffentlichkeit (vgl. den 2001), /a 2002) Uun: 7U 2005) wurden
146-156) ES findet leider keine Auseinander- bereits Cdie bis zu Jahr 2005 eingetragenen
setzung miıt Primärliteratur STA} sondern 1n€e Bekenntnisgemeinschaften vorgestellt.
pauschale Ablehnung, Ja Verunglimpfung eiInNnes Nachdem 1mmM Jahr 2006 Cdie FElaid CHhris-
theologischen Ansatzes des Jahrhunderts. tengemeinden ECG) Uun: 1mmM Jahr 2010 Cdie
Der Verfaser spricht VOo  3 „der sogenannten Islamische Alevitische Glaubensgemeinschaft IMn
modernen Theologie” un: melnt: „S1€e rag alle Österreich JAGO mıt staatlicher Rechtsper-
Zuüge einer zeitbezogenen J1heorie, Cdie sich 1ın sönlichkeit ausgestattet wurden, „entschieden
Cdie Arena des politischen Uun: gesellschaftlichen sich Cdie Herausgeber dafür, WE ka eın viertes
Tagesstreits ausliefert“ 399-400) Welche ÄAr- Buch folgen lassen .“ (7f.) e staatliche An-
gumente, Positionen, Erklärungsmodelle damıit erkennung der 1lAGO SOWIE der ECG etztere
allerdings gemeinnt sind, wird nicht deutlich. 1mmM Verbund der Freikirchen IMn Österreich

Hınter diesem Sammelband csteht eın Maı bzw. August 20153 el ın Cdie Phase
akademischer Eiınsatz un: 1n€e theologische der Vorbereitung der Drucklegung der vorlie-
ExyIstenz innerhalb Uun: außerhalb Europas, Cdie genden Publikation (8) machte jedoch inhalt-

100

nisse und Kritik verteidigt – grundsätzlich zu 
Recht, aber manchmal in einer undiff eren-
zierten Weise, wenn er etwa gleich zu Beginn 
meint, dass eine „Gemeinsamkeit“ zwischen 
kolonialen Interessen und missionarischem 
Wirken „bei näherer Kenntnis der geschicht-
lichen Sachverhalte nicht zutrifft  “ (3). Wichtig 
ist der Hinweis, den der Verfasser mit Blick 
auf theologische Kontextualisierungsprozesse 
in Afrika gibt: Missionarische Verkündigung 
darf „nicht rückwärtsorientiert am Modell der 
unveränderten und intakten Stammesreligion 
erfolgen“, sondern muss sich auf „‚Nahtstellen‘ 
einer modernen Existenz konzentrieren“ (189). 
Diese und andere Einsichten bilden Bausteine 
einer zeitgenössischen Missionstheologie, zu 
welcher der Verfasser interessante Überlegun-
gen beiträgt. Zugleich werden Erwartungen 
auf mögliche Weiterentwicklungen durch zwei 
Tendenzen gedämpft , die auch in den beiden 
anderen Sammelbänden des Verfassers spürbar 
wurden. Zum einen sind viele Beiträge einer 
religionsphänomenologischen Semantik und 
Th eorieperspektive verpfl ichtet, in der zum Teil 
theologische und religionswissenschaft liche 
Zugänge ineinander übergehen sowie Begriff e 
und Positionen vertreten werden, die einem 
vergangenen Kultur- und Religionsverständ-
nis angehören. Wenn es etwa in einem Beitrag 
aus dem Jahr 1984 heißt: „Nicht die Kulturen 
bedingen die Religion, sondern die Religion 
bedingt die Kultur“ (305), und (damals und 
heute) aktuelle Diskurs über das Verhältnis 
von „Kultur“ und „Religion“ mit keinem Wort 
aufgegriff en wird, ist dies ein Anzeichen dafür, 
dass neuere religionswissenschaft liche Ansätze 
in keiner Weise berücksichtigt werden. Zum 
anderen setzt der Verfasser seine Polemik ge-
gen „Politische Th eologien“ fort, vor allem in 
seinem Beitrag Kirche und Öff entlichkeit (vgl. 
146 –156). Es fi ndet leider keine Auseinander-
setzung mit Primärliteratur statt, sondern eine 
pauschale Ablehnung, ja Verunglimpfung eines 
theologischen Ansatzes des 20. Jahrhunderts. 
Der Verfassr spricht von „der sogenannten 
modernen Th eologie“ und meint: „Sie trägt alle 
Züge einer zeitbezogenen Th eorie, die sich in 
die Arena des politischen und gesellschaft lichen 
Tagesstreits ausliefert“ (399 – 400). Welche Ar-
gumente, Positionen, Erklärungsmodelle damit 
allerdings gemeint sind, wird nicht deutlich.

Hinter diesem Sammelband steht ein 
akademischer Einsatz und eine theologische 
Existenz innerhalb und außerhalb Europas, die 

Beachtung verdient und heutige junge Th eo-
loginnen und Th eologen ermutigen kann, die 
Th ematik „Missionswissenschaft “ sowie den 
Forschungsbereich „Religionswissenschaft “ als 
hochaktuelle und anspruchsvolle Diskursfelder 
wahrzunehmen und angesichts gegenwärtiger 
globaler Herausforderungen weiterzuentwi-
ckeln.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

ÖKUMENE

◆ Hirnsperger, Johann / Wessely, Christian 
(Hg.): Wege zum Heil? Religiöse Bekennt-
nisgemeinschaften in Österreich: Elaia 
Christengemeinden (ECG) und Islamische 
Alevitische Glaubensgemeinschaft in Ös-
terreich (IAGÖ). Mit Beiträgen aus den an-
deren Religionsgemeinschaften (Theologie 
im kulturellen Dialog 7c). Tyrolia Verlag, 
Innsbruck–Wien 2014. (240) Klappbrosch. 
Euro 21,00 (D, A) / CHF 29,90. ISBN 978-3-
7022-3362-4.

Durch den im Tyrolia-Verlag erschienenen, 
von den katholischen Th eologen Johann Hirns-
perger und Christian Wessely herausgegebenen, 
Sammelband fi ndet die Publikationsreihe 
Th eologie im kulturellen Dialog der Katholisch-
Th eologischen Fakultät der Karl-Franzens-Uni-
versität Graz mit dem Ergänzungsband 7c ihre 
Fortsetzung. Ziel des Bandes ist eine Ergänzung 
der Vorstellung derjenigen Bekenntnisgemein-
schaft en, welche nach dem österreichischen 
Bundesgesetz über die Rechtspersönlichkeit 
von religiösen Bekenntnisgemeinschaft en vom 
9. Januar 1988 staatlich eingetragen worden 
sind. In den drei bisher erschienenen Teilbän-
den 7 (2001), 7a (2002) und 7b (2005) wurden 
bereits die bis zum Jahr 2005 eingetragenen 
Bekenntnisgemeinschaft en vorgestellt.

Nachdem im Jahr 2006 die Elaia Chris-
tengemeinden (ECG) und im Jahr 2010 die 
Islamische Alevitische Glaubensgemeinschaft  in 
Österreich (IAGÖ) mit staatlicher Rechtsper-
sönlichkeit ausgestattet wurden, „entschieden 
sich die Herausgeber dafür, […] ein viertes 
Buch folgen zu lassen.“ (7 f.) Die staatliche An-
erkennung der IAGÖ sowie der ECG – letztere 
im Verbund der Freikirchen in Österreich – am 
22. Mai bzw. 26. August 2013 fi el in die Phase 
der Vorbereitung der Drucklegung der vorlie-
genden Publikation (8), machte jedoch inhalt-

Missionswissenschaft / Ökumene


