148

ThPQ 164 (2016), 148-155

Ulrike Bechmann

Macht und Ohnmacht

Religionswissenschaftliche Aspekte zum Verhaltnis von
Ritual und Magie

¢ Magische Handlungen bedienen sich immer auch eines gewissen Rituals,
das bestimmte Wirkungen hervorrufen soll. Wie aber verhalten sich Ritual
und Magie grundsitzlich zueinander, wodurch unterscheiden sie sich? Die
Autorin geht diesen Fragen im Einzelnen nach und zeigt dabei auf, dass
die Verwendung der Begriffe oft sehr weitldufig und von Vorurteilen be-
lastet ist. Auch neuere religionswissenschaftliche Untersuchungen belegen
ein breites Spektrum der Anwendung in der Praxis. Der tragende Grund
solchen Handelns scheint vor allem in dem Protest gegen das Unverfiigbare

menschlichen Schicksals zu liegen. (Redaktion)

Sucht man Artikel und Biicher, in denen
beides, Ritual und Magie, im Titel vorkom-
men, dann erstaunt die eher geringe Zahl.
Umso mehr boomen bei einer einfachen In-
ternetsuche die Angebote fiir schwarze und
weifle Magie, Liebes- und Trennungszauber
und sonstige Angebote in dieser Richtung.
Ritual und Magie gehoren zu den alltags-
sprachlichen Begriffen, mit denen vielfach
sehr weite und damit wenig prézise Vor-
stellungen verbunden werden. Ritual deckt
von altorientalischen Zeremonien in Tem-
peln bis zum abendlichen Ritual vor dem
Schlafengehen ein sehr weites Bedeutungs-
spektrum ab. Magie weist in eine etwas an-
dere Richtung, aber von magic moments fir
Produkte wie Joghurtpralinen bis hin zu be-
sonderen Momenten im personlichen Le-
ben, von AstroTV bis zu magischen Ritua-

len fritherer Religionen hat sich auch dieser
Begriff in vielfacher Verwendung eingebiir-
gert. Es scheint also geboten, erst einmal
eine Vergewisserung vorzunehmen, was
denn zu Ritual und zu Magie aus religions-
wissenschaftlicher Sicht zu sagen wire. Von
diesen Klarungen her kann man dann auf
das Verhiltnis von Magie und Ritual zu-
gehen. Magie und Ritual sind zwei Begrifte,
die von zwei unterschiedlichen Seiten das
Phanomen ihres Zusammenhangs angehen.

1 Magie

Der wissenschaftliche Diskurs iiber Ritual
wie iiber Magie erweist sich als sehr vielfal-
tig. Beide Begriffe haben seit dem 19. Jh.!
eine Diskursgeschichte, die alte Vorstellun-

Uber Magie (hier als offener Begriff verwendet) und ihre Wirkung wurde schon biblisch negativ
diskutiert, vgl. Riidiger Schmitt, Mantik im Alten Testament, Miinster 2014, 121-158; ders., Magie
im Alten Testament, Miinster 2004, aber auch in der antiken Literatur, vgl. Jan Assmann, Magie
und Ritual im Alten Agypten, in: Jan Assmann/ Harald Strohm (Hg.), Magie und Religion (Lin-
dauer Symposien fiir Religionsforschung 1), Miinchen 2010, 23-43; zur Geschichte des theo-



Bechmann / Macht und Ohnmacht

149

gen dekonstruierten und neue Bedeutun-
gen erarbeiteten.

Der Begriff Magie ist mehrfach belas-
tet und wird erst neueren Datums in seiner
konstruktiven Funktion wahrgenommen.
Magie galt theologisch zur monotheisti-
schen Religion als negativer Gegenbegriff,
wo ddmonische Méchte ins Spiel gebracht
wurden. Er war und ist bis heute inhaltlich
besetzt mit Vorstellungen von Zauberei
und Aberglauben.

Zur Abwertung als irrationale Prak-
tiken trug vor allem auch die Aufkldrung
bei. Inspiriert von Darwins Evolutions-
theorie ging die aufblithende ethnologische
Forschung in der Religionswissenschaft im
19. Jh. von einer evolutiven Entwicklung
von Religion aus. Hier sei nur exemplarisch
James Georg Frazer (1854-1941) genannt,
dessen Buch The Golden Bough (,,Der Gol-
dene Zweig") ein Welterfolg war. Er postu-
lierte die Entwicklung der Geistesgeschich-
te ausgehend von Magie, hin zur Religion
bis hin zur Wissenschaft, die einerseits
auseinander entstehen, jedoch weltweit
ungleichzeitig existent sind. Dies machte
den Westen zum Hort der Wissenschatft,
andere, fremde Volker mit ihren Riten
ordnete man - je nach religioser Praxis -
entsprechenden Entwicklungsstufen zu.
Magische Rituale stellten die sie Prakti-
zierenden damit gleichzeitig auch auf eine
frithe Entwicklungsstufe der Menschheit.?
Dieser ,,Ursprung® wurde einerseits ne-

gativ, als primitiv rezipiert, durchaus aber
auch positiv, als das Urspriingliche, dem
man eine besondere Reinheit, den Anfang,
das Echte, aus dem Religion entstand, ab-
gewann.

Ob man aus einer religiésen Perspekti-
ve Menschen anderer Religionen als ,,Hei-
den’, als ,Ungldubige“ oder als ,gojim"
bezeichnet, oder aus wissenschaftlicher
Perspektive als ,Wilde“ oder ,,Primitive®,
in jedem Fall vermittelt diese Sprachwahl
nicht nur eine Wertung, sondern eine Ab-
wertung. Das gilt auch fiir Begriffe wie
Zauber, Magie, Aberglaube, Fetisch, Hexe-
rei, Wunder oder Schamane und Medizin-
mann. Die Unabhidngigkeit von der Theo-
logie allein schiitzte also nicht vor Vor-
urteilen. Aufkldrung, Wissenschaft und
Vernunft bewahrten nicht vor kolonialen
Perspektiven.

Diese Art Ethnologie ist lingst einer
kritischen Reflexion tiber Methodik und
Voraussetzungen ihrer Erforschung gewi-
chen. Wie benennt man fremde kulturel-
le Rituale oder Personen addquat? Schon
Bronislaw Malinowski (1884-1942)° ent-
wickelte durch seine ,teilnehmende Beob-
achtung” die These, dass Magie und Wis-
senschaft zwei gleich verniinftige Systeme
mit gleicher Funktion seien, namlich die
Unwégbarkeiten des Lebens in Kausalzu-
sammenhdngen zu bewaltigen und Unsi-
cherheit zu bearbeiten. Und die sogenann-
te ,Interpretative Wende“ in den 1970er-

logischen Magiediskurses vgl. Wolf-Dietrich Bukow, Magie und fremdes Denken. Bemerkungen
zum Stand der neueren Magieforschung seit Evans-Pritchard, in: Hans-Giinter Heimbrock/
Heinz Streib (Hg.), Magie. Katastrophenreligion und Kritik des Glaubens. Eine theologische
und religionstheoretische Kontroverse um die Kraft des Wortes (Innen & Auflen 1), Kampen
1994, 61-103; Hans G. Kippenberg/ Brigitte Luchesi (Hg.), Magie. Die sozialwissenschaftliche
Kontroverse tiber das Verstehen fremden Denkens (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 674),

Frankfurt a. Main 21995.

2 Vgl. Hans Wiimann, James George Frazer (1854-1941), in: Axel Michaels (Hg.), Klassiker der
Religionswissenschaft. Von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade, Miinchen *2010, 77-89.

schaft (s. Anm. 2), 247-263.

Vgl. Fritz Stolz, Bronislaw Kaspar Malinowski, in: Axel Michaels, Klassiker der Religionswissen-



150

Bechmann / Macht und Ohnmacht

Jahren durch Clifford Geertz* riickte den
Inhalt des Symbolsystems und seine Be-
deutung fiir das Individuum ins Zentrum.
In den letzten Jahrzehnten ist so etwas wie
ein ,Zerfall eingebiirgerter Forschungs-
pramissen in der ethnologischen For-
schung festzustellen, was vor allem fiir den
Magiebegriff gilt. Heute gibt es fiir ,,Ma-
gie“ aus religionswissenschaftlicher Sicht
so wenig eine alles umfassende Definition
wie fiir Religion. Hans G. Kippenberg ver-
misst eine systematische Erfassung dessen,
was als Magie bezeichnet wurde, und de-
finiert Magie durch konkrete Handlungs-
weisen und Techniken. Der neuere Dis-
kurs hilt aulerdem fest, ,,dass man Magie
keineswegs der ,Religion* dichotomisch (d.h.
als Gegensatz) gegeniiberstellen darf, son-
dern dass es sich um eine rituelle Praxis
handelt, die eng mit Liturgie, Theologie,
Medizin und Philosophie verzahnt ist [...]
Magie ist demnach integrierter Bestandteil
von Religion [...]“, die wie das Ritual in
unterschiedlichen religiosen Systemen der
Lebensbewiltigung dient.

2 Rituale

Rituale wurden lange als starre Formen der
Religion zugerechnet, die, wie die Religion

furt a. M. 1983.

selbst, in der Moderne in den Hintergrund
gedringt wiirden. Doch haben sich diese
Annahme und die zu enge Begrenzung des
Begriffs auf Religion als falsch erwiesen.
Rituale finden sich in nahezu allen gesell-
schaftlichen Bereichen. Arnold van Gen-
nep’ lenkte die Aufmerksamkeit auf die
Funktion von Ritualen bei dem Ubergang
zwischen unterschiedlichen Lebensphasen
(rites de passage), Victor Turners® Unter-
suchung der Schwellensituation bei diesem
Ubergang, der liminalen Phase, leistete ei-
nen nachhaltigen Beitrag zum Verstandnis
von Ritualen. Fiir Mary Douglas bestimm-
ten Rituale, die sich mit dem Vorstellungs-
komplex Reinheit/Unreinheit verbanden,
die symbolischen Strukturen der offent-
lichen Ordnung.’ Diese Ordnungsstrategie
von rein und unrein bahnt die Welterfah-
rung innerhalb eines kulturellen Systems,
und hilt die Ordnung des Kosmos und
damit die Kultur und Gesellschaftsform
aufrecht. In den Ritualen werden Dinge
(und Menschen) nach Zugehorigkeit oder
Ausschluss, nach Zentrum und Periphe-
rie klassifiziert. Rituale machen also herr-
schende Wertorientierungen dramatisier-
und greifbar.

Die aktuelle Forschung nimmt sich
der Rituale in vielfiltiger Weise an. Nur
exemplarisch stehen hierfiir etwa der Son-

Vgl. Clifford Geertz, Dichte Beschreibung. Beitrage zum Verstehen kultureller Systeme, Frank-

Hans G. Kippenberg, Einleitung: Zur Kontroverse iiber das Verstehen fremden Denkens, in:

Hans G. Kippenberg/ Brigitte Luchesi (Hg.), Magie (s. Anm. 1), 11; vgl. Karl-Heinz Kohl, Religion
als Thema der Ethnologie, in: Friedrich Wilhelm Graf/ Friedemann Voigt (Hg.), Religion(en)
deuten. Transformationen der Religionsforschung, Berlin-New York 2006, 65-80.

Hans G. Kippenberg, Magie, in: Hubert Cancik u.a. (Hg.) Handbuch religionswissenschaftlicher

Grundbegriffe. Bd. IV, Stuttgart 1998, 85-98, hier: 95.
7 Vgl. Sylvia M. Schomburg-Scherff, Arnold van Gennep (1873-1957), in: Axel Michaels, Klassiker
der Religionswissenschaft (s. Anm. 2), 222-233.

Vgl. Victor W. Turner, Liminalitdt und Communitas, in: Andréa Belliger/ David Krieger (Hg.),

Ritualtheorien. Ein einfihrendes Handbuch, Wiesbaden #2008, 249-260.

gung und Tabu, Frankfurt a. Main 1988.

Vgl. Mary Douglas, Reinheit und Gefihrdung. Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreini-



Bechmann / Macht und Ohnmacht

151

derforschungsbereich Ritualdynamik'® in
Heidelberg, oder die umfassenden Binde
»T'heorizing Rituals“!', wo schon allein der
kommentierte Bibliografieband zu Ritual-
theorien von 1966-2005 fast 600 Seiten
umfasst.? Rituale werden inzwischen ins-
besondere als wichtiger Teil sozialer Kom-
munikation in der Gesellschaft gesehen,
die zwar auf Wiederholung angelegt, aber
letztlich nicht starr sind. Thre performative
Funktion, wenn sie mit Sprache verbunden
werden, ihre interaktive, dynamische sinn-
und identitatsstiftende Wirkung stehen
im Vordergrund. In dieser symbolischen
Funktion kénnen sie sogar eine treibende
Kraft der Veranderung sein, Werte trans-
portieren oder verdndern, und haben so
auch politische Implikationen."

Die Rituale werden in den ritual stu-
dies in ihren kontextuellen Orten, Formen
und Représentationen erforscht. Die da-
von ausgehenden Versuche der Systema-
tisierung auf einer Metaebene'* tragen die
Begrenzungen ihrer empirischen Reich-
weite. Die ,uneindeutige Semantik des Ri-
tualbegriffs“® rithrt auch daher, dass un-
terschiedliche Wissenschaftszweige sehr
plural diverse Aspekte von Ritualen in den
Blick nehmen. Denn der cultural turn'® in

10

den Kulturwissenschaften hat ,dazu ge-
fihrt, dass die kulturellen Konstruktions-
bedingungen des Rituellen in so gut wie
allen Erfahrungs- und Lebenssphiren,
Herrschafts- und Machtverhiltnissen zu-
nehmend beachtet werden.“” Angesichts
dieser tiberbordenden Ritualdefinitionen
ist es notwendig, sich den - eigentlich na-
tiirlich ebenfalls zu groflen - Ausschnitt
anzusehen, der sich ergibt, wenn man die
Form ,Ritual® mit dem Inhalt ,Magie in
Beziehung setzt.

3 Rituelle Interventionen

Magie wohnt eine eigene Rationalitét inne,
die nach Kippenberg als rituelle Praxis zu
beschreiben ist. Nicht jedes Ritual ist also
Magie, aber Magie benétigt Rituale als
Form. Erst eine funktionale Bestimmung
macht die inhaltliche Intention der Magie-
form deutlich. Angesichts der belasteten
Begriffsgeschichte muss auch die damit
verbundene Wertung reflektiert werden.
Fir die Fragestellung, ob nicht vielleicht
jedem oder vielen Ritualen magische Be-
deutung zugrunde liegt, gilt es die Rituale
auszugrenzen, die keine Magie beinhalten.

11

12

13

14

15

16

Vgl. dazu das Online-Journal des SFB 619 ,,Ritualdynamik® der Universitit Heidelberg, ,Forum
Ritualdynamik®, www.ritualdynamik.de, abgeschlossen 2014.

Vgl. Jens Kreinath/Jan Snoek/Michael Stausberg (Hg.), Theorizing Rituals. Issues, Topics,
Aproaches, Concepts (Studies in the History of Religions 114-1), Leiden-Boston 2006.

Vgl. Jens Kreinath/ Jan Snoek | Michael Stausberg (Hg.), Theorizing Rituals. Annotated Biblio-
graphy of Ritual Theory (Studies in the History of Religions 114-2), Leiden-Boston 2007.

Vgl. Harvey Whitehouse/ Jonathan A. Lanman, The Ties that Bind Us. Ritual, Fusion, and Iden-
tification, in: Current Anthropology 55 (2014), 674-695.

Vgl. im Uberblick Christiane Brosius/ Axel Michaels/ Paula Schrode (Hg.), Ritual und Ritualdy-
namik. Schliisselbegriffe, Theorien, Diskussionen, Gottingen 2013.

Dietrich Harth/ Axel Michaels, Ritualdynamik. Soziokulturelle Prozesse in historischer und
kulturvergleichender Perspektive, in: Forum Ritualdynamik 1 (2003), 15; http://www.ub.uni-
heidelberg.de/archiv/4581, 9 {Abruf 21.1.2016].

Vgl. Doris Bachmann-Medick, Cultural turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften,
Hamburg *2010.

Dietrich Harth | Axel Michaels, Ritualdynamik, 6 (s. Anm. 15).



152

Bechmann / Macht und Ohnmacht

Man sollte also von der Magie her denken,
um abgrenzen zu konnen.

Grimes grenzt Magie von anderen ri-
tuellen Formen als eine rituelle Praxis ab,
die ganz konkret etwas erreichen will.*¥
Magie will die Welt verandern, will Einfluss
nehmen auf die vorhandenen Verhaltnisse
und Ereignisse. Dies tut sie, indem sie ei-
nen Bezug zwischen der Welt (Immanenz)
und der Transzendenz herstellt’® bzw. die-
sen Bezug aktualisiert. Rituelle magische
Akte haben das besondere Ziel, sie wollen
Wirklichkeit beeinflussen. Die Effektivitat
von Ritualen® steht also im Vordergrund.
»Wenn ein Ritual nicht nur eine Bedeutung
hat, sondern auch wirkt, ist es magisch.“*

Von daher liegt es nahe, den magi-
schen Anteil von Ritualen in ihrem inne-
ren Vollzug genauer zu klaren. Dies gelingt
mit Hilfe der Sprechakttheorie Austins:
Magie, also wirksame Rituale, sind per-
formative Sprachhandlungen, die vollzie-
hen, was sie besagen, und damit die Ver-
anderung der privaten wie sozialen Wirk-
lichkeit im Ritual vorwegnehmen und si-
chern.”? ,,Magische Akte sind rituelle Akte,
und rituelle Akte wiederum sind perfor-
mative Akte, deren positive und schopfe-
rische Bedeutung nicht verstanden werden
kann und deren Giiltigkeit falsch beurteilt
wird, wenn sie einer Methode der Verifi-
kation, die der wissenschaftlichen Tétig-
keit zugehort, unterworfen werden.“* Der

18
theorien (s. Anm. 8), 117-133.

20

Theorizing Rituals (s. Anm. 11), 523-531.
21

22

Vorgang enthilt dabei auch erklarende und
befehlende sprachliche Elemente.

Die performative Kraft der Worte wird
gestiitzt durch die zuverldssige Kontinui-
tat der entsprechenden Rituale. Das Ritual
gibt den Worten und ihrer Wirkkraft einen
Rahmen, ein framing, der die darin enthal-
tenen Krifte verstiarkt bzw. erst wirksam
werden ldsst.

Das Ritual mit den wirkmachtigen
Worten braucht einen Transzendenzbe-
zug, mit Hilfe dessen diese Wirkung erzielt
wird. Ohne diesen Bezug zu einer wie im-
mer gearteten {ibergeordneten Macht wiir-
de es machtlos sein. Magische Rituale sind
alltagstranszendent, und von daher mit
Wirkmacht alltagsbezogen.

Diese transzendente Wirklichkeit wird
durch Narration, also eine Erzihlung und
Erinnerung an die Macht, die angerufen
wird, als Grundlage der Magie angerufen
und (meist in Analogie) auf das Ritual
tibertragen. Assmann halt dies fiir den ent-
scheidenden Unterschied von Magie, wel-
che die Wirklichkeit verdndern wolle, zu
einem Ritual, das (wie im Alten Agypten)
im Tempel die Gotterwelt und deren be-
stehende Ordnung représentiert. Rituel-
les Handeln setzt eine symbolische Ord-
nung in Szene, kollektiv, verbindlich. Das
Ritual setzt eine bestehende Ordnung vo-
raus, die Magie muss den gottlichen bzw.
transzendenten Bezug erst herstellen, um

Vgl. Ronald Grimes, Typen ritueller Erfahrung, in: Andréa Belliger /| David Krieger (Hg.), Ritual-

Vgl. Jan Assmann, Magie und Ritual im Alten Agypten (s. Anm. 1), 18.
Vgl. Jorgen Podeman-Serensen, Efficacy, in: Jens Kreinath/ Jan Snoek | Michael Stausberg (Hg.),

Ronald Grimes, Typen ritueller Erfahrung (s. Anm. 18), 125.
Vgl. Stanley Jeyaraia Tambiah, Magic, Science, Religion, and the Scope of Rationality, Cam-

bridge1990; Roy A. Rappaport, Ritual und performative Sprache, in: Andréa Belliger/ David
Krieger (Hg.), Ritualtheorien (s. Anm. 8), 191-211.

23

Stanley Jeyaraia Tambiah, Form und Bedeutung magischer Akte. Ein Standpunkt (1970), in:

Hans G. Kippenberg/ Brigitte Luchesi (Hg.), Magie (s. Anm. 1), 259.



Bechmann / Macht und Ohnmacht

153

die ,Transzendenz“ zur Anderung der Ver-
hiltnisse zu bewegen.* Das Magische hat
durch heilende Worte rettende bzw. ver-
heiflende und verkldrende Kraft. Es hat In-
terventionscharakter. ,,Es stellt nicht nur
die Wirklichkeit her, auf die es sich bezieht,
sondern es verwandelt die Wirklichkeit,
die es vorfindet.“*

Eine weitere Unterscheidung macht
Assmann an der Inanspruchnahme fest
und sieht magische Rituale eher im priva-
ten als im kommunalen Bereich.” Dies be-
zieht sich insbesondere auf Magie, bei der
es um Schutz (Amulette) und Heilungsri-
tuale geht. Mit dem Verstdndnis von Magie
als eines wirkmaéchtigen, die Wirklichkeit
verdndernden Rituals ist diese Zuweisung
zum Privaten zu eng. Bittprozessionen und
Flurumginge, gemeinsame Wallfahrten zu
Heilungsorten und andere Riten sind Ge-
meinschaftsrituale, wo eine Gemeinschaft
und nicht nur der einzelne darauf hofft
und vertraut, dass sich die Bitte erfiillt.

4 Widerstand gegenUber
Bestehendem

Entscheidend ist, dass man den frither
wertenden, vor allem aus theologischer
Sicht abwertenden Begriff der Magie hin-
ter sich lasst. Unter den neueren Aspek-
ten lassen sich tatsdchlich viele Rituale in

24

Sorensen, Efficacy (s. Anm. 20), 527.
25

vollig unterschiedlichen Kontexten funk-
tional als Magie verstehen. Ob Fufiball-
fans bestimmte Rituale vollfithren, um der
Mannschaft zum Sieg zu verhelfen,” ob
ein Heiler durch ein Ritual eine Krankheit
besiegen soll, oder ob in moderner Medi-
zin entsprechende Formen als Rituale das
framing fir die Behandlung abgeben,? ob
Flurumginge und Bittprozessionen fiir
eine gute Ernte beten, ob Rituale in ande-
ren Kulturen Gefahren abwehren sollen -
die Uberzeugung von der Wirkmichtig-
keit, das Schicksal, die Welt, die unsichere
Gegenwart zu beeinflussen und Gefahren
zu bannen, lasst sich nicht abwertend als
Magie beschreiben. Vielmehr zeigt sich
diese Art von ,,Magie“ als Ausdrucksform
der Lebens- und Notbewiltigung, auch als
eine ,Macht“ in der Hand der Hilflosen
und Ohnmiéchtigen.

So ist im Rahmen einer engagierten
Religionswissenschaft* danach zu fragen,
welche Bedeutung Magie fiir diejenigen
gewinnt, die sie anwenden. Verfemungen
und Todesbedrohungen, denen Menschen,
vor allem Frauen, weltweit ausgesetzt wa-
ren, wenn ihnen im alten Sinn Magie als
Hexerei und negative Zauberei unterstellt
war, mahnen zur Vorsicht. In Teilen Afri-
kas kann der Verdacht der Hexerei fiir
Frauen bis heute ein Todesurteil, der so-
ziale Tod oder Grund fiir die Vertreibung
sein. Der Blick auf die Bedeutsamkeit von

Jan Assmann, Magie und Ritual im Alten Agypten (s. Anm.1), 25; dhnlich Jorgen Podeman-

Assmann schlagt deshalb vor, magische Rituale nicht performativ, sondern interventionistisch

zu nennen, vgl. Jan Assmann, Magie und Ritual im Alten Agypten (s. Anm.1), 25.

26 S0 ebd., 34.
27

28

Vgl. Christian Bromberger, Fussball als Weltsicht und als Ritual, in: Andréa Belliger | David Krie-
ger (Hg.), Ritualtheorien (s. Anm. 8), 281-299.
Vgl. Ulrike Bechmann, Von Zauberschalen und Wunderheilungen. Religionswissenschaftliche

Perspektiven heilender Magie, in: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissen-

schaft 98 (2014), 270-279.
29

Vgl. Ulrike Bechmann, Interreligiéser Dialog und Religionswissenschaft, in: Michael Stausberg

(Hg.), Religionswissenschaft, Berlin-Boston 2012, 449-462, hier: 456-460.



154

Bechmann / Macht und Ohnmacht

Riten mit ihrer Dynamik bendétigt eine
Kriteriologie, die sich nicht im Magievor-
wurf verbeifit, sondern nach den Motiven
und tatsdchlichen Wirkungen fragt. Dies
gilt auch fiir den explodierenden Markt*
medial vermittelter Beschworungsriten,
von der Gesundheitswerbung (Schutzen-
geltee: ,Der Tee, der Dich beschiitzt®) bis
zum Horoskop.

Letztlich antworten magische Rituale
auf die Kontingenzerfahrung - eine der Er-
klarungen in der Geschichte der Religions-
wissenschaft fiir die Funktion von Religion
insgesamt. Magie ist eine - jetzt aber nicht
abgewertete — Strategie des copings mit ei-
ner Wirklichkeit, die man eigentlich nicht
beeinflussen kann. Sie lisst sich vielleicht
analog zu dem bestimmen, was Wyss fiir
den Fluch erarbeitet hat.*! Er definierte ihn
positiv als einen Ausdruck und gleichzeitig
als Mittel, das die Wut iiber Unverdnder-
liches sichtbar macht. Analog dazu kénn-

Weiterfiithrende Literatur:

Hans G. Kippenberg/ Brigitte Luchesi (Hg.),
Magie. Die sozialwissenschaftliche Kon-
troverse liber das Verstehen fremden Den-
kens (Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft 674), Frankfurt a. Main 21995.
Michael Stausberg (Hg.), Religionswissen-
schaft, Berlin—-Boston 2012.

Mary Douglas, Reinheit und Gefihrdung.
Eine Studie zu Vorstellungen von Ver-
unreinigung und Tabu, Frankfurt a. Main
1988.

30

debatte 1 (2009), 20-23.
31

te man Magie als rituelles Handeln ana-
lysieren, in dem sich Gemeinschaften oder
einzelne mit eigentlich unveranderbarem
Schicksal oder gefahrvollen Ereignissen
oder Zustdnden konfrontiert sehen. Magie
ist die Reaktion darauf, sich nicht mit die-
sem Schicksal abzufinden, die Ohnmacht
nicht hinzunehmen, sondern das Leben im
Vollzug des Rituals wieder in den Griff zu
bekommen und durch die Verbindung von
Immanenz und Transzendenz (Assmann),
durch wirkmachtiges (Sprach-)handeln
diesem Schicksal etwas entgegenzusetzen.
Theologisch wurde dieses Handeln oft als
ungehorige ,,Zugriffigkeit auf Gott (oder
gottliche Machte) heruntergesetzt. Wer
nicht den Willen Gottes annehme (,,Herr,
dein Wille geschehe®), versuche Gott zu
manipulieren und Gott nicht Gott sein zu
lassen. Der Magie liege eine Wenn-Dann-
Struktur zugrunde.

Doch hat, nicht zuletzt im Kontext
biblischer Klagegebete,”? der Mensch das
Recht, destruktiven Erfahrungen der gott-
lichen Macht Widerstand entgegenzuset-
zen, dem Unverfiigbaren einen Spalt Ver-
tiigbarkeit abzuringen. Und: Ein mogli-
ches Scheitern blendet auch Magie nicht
aus. Schon in Mesopotamien gab es Regeln
dafiir, wenn Rituale sich als unwirksam
erwiesen. Wie mit dem Scheitern umge-
gangen wird, wire jeweils im Einzelnen zu
untersuchen. Immerhin bleiben viele Men-
schen und religidse Systeme den interven-
tionalen Ritualen und den darin angerufe-
nen Michten meist auch dann treu, wenn
die Rituale nicht gelingen.

Vgl. Sabine Doering-Manteuffel, Das Paradox der Aufklirung (Medien und Magie?), in: zur

Vgl. Stephan Wyss, Fluchen: Ohnmichtige und miéchtige Rede der Ohnmacht. Ein philoso-

phisch-theologischer Essay zu einer Bliitenlese, Fribourg 1984.

32
Miinchen 1982.

Vgl. Ottmar Fuchs, Die Klage als Gebet. Eine theologische Besinnung am Beispiel des Psalms 22,



Bechmann / Macht und Ohnmacht

155

Ob man bestimmte rituelle Handlun-
gen als Magie beschreibt, hingt also am
Charakter der Intervention. Insofern ent-
sprechen auch Bitt- und Fiirbittgebete, so
man denn dem Gebet als wirksame Kom-
munikation mit Gott traut, genau diesem
Charakter. Sie konnen zum Aufstand der
von Leid Betroffenen werden, zum Aus-
druck der Ohnmacht und des Wider-
stands, ein Ringen mit den jeweils voraus-
gesetzten Michten, das sich nicht einfach
in das Schicksal ergibt. Ob dies gelingt,
ist in den sichernden magischen Ritualen
nicht gesichert. Dabei hangt es auch von
der Uberzeugungskraft des framings ab,
welche Kraft das Ritual in seiner eigenen
Rationalitdt entwickelt. Der Ausgang der
Rebellion gegen das Unabénderliche bleibt
auch in der Magie offen.

Die Autorin: Professorin Dr. Ulrike Bech-
mann, geb. 1958, Studium Kath. Theologie
und Islamwissenschaft/Arabistik an der
Universitidt Bamberg; 1989-99 Geschiifts-

fiihrerin und Theologische Referentin des
Deutschen Komitees des Weltgebetstags der
Frauen; 1999-2007 Assistenz an der Univer-
sitéit Bayreuth; seit 2007 Professorin fiir Re-
ligionswissenschaft an der Kath.-theol. Fa-
kultat der Universitit Graz; Publikationen:
zusammen mit Karl Prenner/ Erich Renhart
(Hg.), Der Islam im kulturellen Geddchtnis
des Abendlandes, Graz 2014; Abfallproduk-
tion und Gottes Zorn. Gottes Rache bis in
die dritte und vierte Generation?, in: Ulrike
Bechmann/Rainer Bucher/Rainer Krock-
auer/Hans Pock (Hg.), Abfall. Theologisch-
kritische Reflexionen iiber Miill, Entsorgung
und Verschwendung (werkstatt theologie
22), Wien 2015, 7-28; zusammen mit Peter
Ebenbauer / Sabine Maurer (Hg.), Religion
ist keine Insel. Traditionen und Konzep-
te interreligiosen Austausches, Graz 2015;
Armut ist weiblich. Christlich-theologische
Impulse, in: Christian Strébele/Anja Mid-
delbeck-Varwick / Amir Dziri/ Muna Tatari
(Hg.), Armut und Gerechtigkeit, Regensburg
2016, 145-159.



