
145 ThPQ 164 2016), 145 —155

Ulrike Bechmann

aC un NAMaAacC
Religionswissenschaftliche Aspekte zu Verhältniıs Vo
Rıtual und agıe

v Magische Handlungen bedienen sıch ımmer auch eines gewissen Rituals,
das bestimmte Wirkungen hervorrufen soll Wilıe aber verhalten siıch Ritual
un agıe grundsätzlich zueinander, wodurch unterscheiden S1e sich? Die
Autorin geht diesen Fragen 1M Einzelnen ach un zeigt dabei auf,; ass
die Verwendung der Begriffe oft sehr weitläufig un: Vo  a Vorurteilen be-
lastet ıst uch NeUuUere religionswissenschaftliche Untersuchungen belegen
eın breites Spektrum der Anwendung In der Praxıs. Der ragende Grund
olchen andelns cheint VOLr lem In dem Protest das Unverfügbare
menschlichen Schicksals liegen. (Redaktion)

ucC. Artikel und Bücher, In denen len früherer Religionen hat sich auch Cdieser
beides, tual und Magle, 1M 1le. vorkom- Begriff vielfacher Verwendung eingebür-
INCNN, dann Cle eher geringe Zahl. gert Es scheint also geboten, erst einmal
Umso mehr boomen bel einer einfachen In- eine Vergewlsserung vorzunehmen, Was

ternetsuche Cie ngebote für schwarze und denn Ritual und Magıe AaUs religions-
weiße Magıe, Liebes- und Trennungszauber wissenschaftlicher 1C. ware. Von
und sonstige ngebote In Cdieser Richtung. diesen Klärungen her kann Ian dann auf
Ritual und Magıe ehören den alltags- Clas Verhältnis VOIN Magıe und Ritual
sprachlichen Begriffen, mıt denen vielfach gehen. Magıe und Ritual sind Zzwelıl egriffe,

Cle VOoO  b Zzwelıl unterschiedlichen Seliten Classehr welte und Cdlamıit wen1g präzise VOr-
stellungen verbunden werden. Ritual deckt Phänomen ihres Zusammenhangs angehen.
VO  u altorientalischen Zeremonien In Tem-
peln bis ZU. abendlichen Ritual VOLr dem
Schlafengehen ein sehr weltes Bedeutungs- agıe
pektrum aD Magıe welst eine
dere Richtung, aber VOoO  b MAQIC MOMEeNEFS für Der wissenschaftliche Diskurs ber Ritual
Produkte WIE Joghurtpralinen bis hiın be- WwI1Ie ber Maglıe erwelst sich als sehr vielfäl-
sonderen Omenten 1M persönlichen Le- t1g. Beide egriffe en se1t dem Jh.'
ben, VO  u Astro LV bis magischen 1lUAa- eine Diskursgeschichte, Cie alte Vorstellun-

ber agle (hier als Oofflener Begriff verwendet) un: ihre Wirkung wurde schon biblisch negatıv
diskutiert, vgl Rüdiger Schmitt, Mantik 1mmM Alten JTestament, Munster 4, 172 56; ders., agle
1mmM Alten JTestament, Munster 2004, ber uch ın der antiken Lıteratur, vgl Jan Assmann, agle
un: Ritual 1mmM Alten Ägypten, 1n Jan SSINANN Harald Strohm (Ho.) agle Uun: Religion Lin-
dauer 5Symposien für Religionsforschung 1) München 2010, 23-453; ZuUu!r Geschichte des theo-

148 ThPQ 164 (2016), 148 –155

Ulrike Bechmann

Macht und Ohnmacht
Religionswissenschaftliche Aspekte zum Verhältnis von 
Ritual und Magie

◆ Magische Handlungen bedienen sich immer auch eines gewissen Rituals, 

das bestimmte Wirkungen hervorrufen soll. Wie aber verhalten sich Ritual 

und Magie grundsätzlich zueinander, wodurch unterscheiden sie sich? Die 

Autorin geht diesen Fragen im Einzelnen nach und zeigt dabei auf, dass 

die Verwendung der Begriff e oft  sehr weitläufi g und von Vorurteilen be-

lastet ist. Auch neuere religionswissenschaft liche Untersuchungen belegen 

ein breites Spektrum der Anwendung in der Praxis. Der tragende Grund 

solchen Handelns scheint vor allem in dem Protest gegen das Unverfügbare 

menschlichen Schicksals zu liegen. (Redaktion)

Sucht man Artikel und Bücher, in denen 

beides, Ritual und Magie, im Titel vorkom-

men, dann erstaunt die eher geringe Zahl. 

Umso mehr boomen bei einer einfachen In-

ternetsuche die Angebote für schwarze und 

weiße Magie, Liebes- und Trennungszauber 

und sonstige Angebote in dieser Richtung. 

Ritual und Magie gehören zu den alltags-

sprachlichen Begriffen, mit denen vielfach 

sehr weite und damit wenig präzise Vor-

stellungen verbunden werden. Ritual deckt 

von altorientalischen Zeremonien in Tem-

peln bis zum abendlichen Ritual vor dem 

Schlafengehen ein sehr weites Bedeutungs-

spektrum ab. Magie weist in eine etwas an-

dere Richtung, aber von magic moments für 

Produkte wie Joghurtpralinen bis hin zu be-

sonderen Momenten im persönlichen Le-

ben, von AstroTV bis zu magischen Ritua-

len früherer Religionen hat sich auch dieser 

Begriff in vielfacher Verwendung eingebür-

gert. Es scheint also geboten, erst einmal 

eine Vergewisserung vorzunehmen, was 

denn zu Ritual und zu Magie aus religions-

wissenschaftlicher Sicht zu sagen wäre. Von 

diesen Klärungen her kann man dann auf 

das Verhältnis von Magie und Ritual zu-

gehen. Magie und Ritual sind zwei Begriffe, 

die von zwei unterschiedlichen Seiten das 

Phänomen ihres Zusammenhangs angehen.

1 Magie

Der wissenschaftliche Diskurs über Ritual 

wie über Magie erweist sich als sehr vielfäl-

tig. Beide Begriffe haben seit dem 19. Jh.1 

eine Diskursgeschichte, die alte Vorstellun-

1 Über Magie (hier als off ener Begriff  verwendet) und ihre Wirkung wurde schon biblisch negativ 
diskutiert, vgl. Rüdiger Schmitt, Mantik im Alten Testament, Münster 2014, 121–158; ders., Magie 
im Alten Testament, Münster 2004, aber auch in der antiken Literatur, vgl. Jan Assmann, Magie 
und Ritual im Alten Ägypten, in: Jan Assmann / Harald Strohm (Hg.), Magie und Religion (Lin-
dauer Symposien für Religionsforschung 1), München 2010, 23 – 43; zur Geschichte des theo-



Bechmann Macht Uun: Ohnmacht 149

SCH dekonstruilerten und CU«Cc Bedeutun- gatıv, als Primtıv rezıplert, durchaus aber
SCH erarbeiteten. auch pOSItIVv, als Clas Ursprüngliche, dem

Der Begriff Magle ist mehrlac. elas- IHNan eine besondere Reinheit, den Anfang,
tel und wird erst NEeUECIEN atums In Sse1iINer Clas Echte, AaUs dem eligion entstand, aD-
konstruktiven Funktion wahrgenommen. SCWANN.
Magle galt theologisch ZUFK monotheisti- IHNan AaUs einer religiösen Perspekti-
schen eligion als negativer Gegenbegriff, VeC Menschen anderer Religionen als „He1l-

dämonische Mächte 1Ins pie gebrac den als „Ungläubige” Ooder als „go]J1m
wurden. Er War und ist bis heute inhaltlich bezeichnet, oder AaUs wissenschaftlicher
besetzt mıt Vorstellungen VO  b Zauberel Perspektive als Wilde”“ oder „Primitive”,
und Aberglauben. In jedem Fall vermiuittelt diese Sprachwahl

Zur Abwertung als irrationale Prak- nicht 1Ur eine Wertung, sondern eine Ab-
tiken Lrug VOLr em auch Cie Aufklärung wertung. Das gilt auch für egriffe WwI1Ie
bel Inspirlert VO  b Darwıns Evolutions- Zauber, Magle, Aberglaube, Fetisch, Hexe-
theorie ging Cie aufblühende ethnologische rel,; Wunder oder Schamane und Medizin-
Forschung In der Religionswissenschaft 1M Ianl DIe Unabhängigkeit VO  b der Theo-

J VO  b einer evolutiven Entwicklung ogie allein schützte also nicht VOTL VOr-
VO  b eligion aUus Hıer Se1 1Ur exemplarisch urteilen. ufklärung, Wissenschaft und

Vernuntfit bewahrten nicht VOTL kolonialenames eorg Frazer (1854-1941) genannt,
dessen Buch The Golden 0Ug] („Der (GoOl- Perspektiven.
dene Zweig) e1in Welterfolg WAarfrl. Er u- 1ese Art Ethnologie ist längst einer

kritischen Reflexion ber undlierte Cie Entwicklung der Geistesgeschich-
ausgehend VO  b Magıle, hiın ZUFK eligion Voraussetzungen ihrer Erforschung geWI1-

bis hiın ZUFK Wissenschaft, Cie einerseIlts chen. Wle benennt IHNan fremde ulturel-
auseinander entstehen, jedoch weltweit le Rituale Ooder ersonen adäquat‘ on
ungleichzeitig ex1istent Sind. DIes machte Bronislaw Malinowski (1884- enNT-
den Westen ZU. Hort der Wissenschaft, wickelte Urc. seiIne „teilnehmende Beob-
andere, fremde Völker mıt ihren ı1ten achtung” Cie ESsE, dass Maglıe und WIS-
ordnete IHNan Je ach religiöser Taxls senschaft Zzwel gleich vernünftige Systeme
entsprechenden Entwicklungsstufen mMIit gleicher Funktion selen, nämlich Cie
agische Rituale stellten Cie S1€ Prakti- Unwägbarkeiten des Lebens In Kausalzu-
zierenden Cdamıt gleichzeitig auch auf eine sammenhängen bewältigen und Unsı-
TUu. Entwicklungsstufe der Menschheit.* cherheit bearbeiten. Und Cie 11-
1eser „Ursprung‘ wurde einerseılts „Interpretative Wende“ In den 19/0er-

logischen Magiediskurses vgl Wolf-Dietrich Bukow, agle Uun: remdes Denken. Bemerkungen
zu Stand der 1ieUuETETN Magieforschung ce1t Evans-Pritchard, 1N: ns-Günter Heimbrock /
Heinz Streib (He.) agle. Katastrophenreligion Uun: Kritik des Glaubens. Eiıne theologische
un: religionstheoretische KOontroverse Cdie raft des Wortes (Innen Außen 1) Kampen
1994,_ Hans Kippenberg/ Brigitte Tuchest (He.) agle. e sOozilalwissenschaftliche
Kontroverse über cdas Verstehen remden Denkens (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 674),
Frankfurt Maın
Vgl Hans Wißmann, ames GeOrge Frazer),1N: xel Michaels (Ho.) Klassiker der
Religionswissenschaft. Von Friedrich Schleiermacher bis Miırcea Eliade, München 7789
Vgl TiEz Stolz, Bronislaw Kaspar Malinowski, 1n xel Michaels, Klassiker der Religionswissen-
cschaft S Anm 2) 2477172653

149

logischen Magiediskurses vgl. Wolf-Dietrich Bukow, Magie und fremdes Denken. Bemerkungen 
zum Stand der neueren Magieforschung seit Evans-Pritchard, in: Hans-Günter Heimbrock / 
Heinz Streib (Hg.), Magie. Katastrophenreligion und Kritik des Glaubens. Eine theologische 
und religionstheoretische Kontroverse um die Kraft  des Wortes (Innen & Außen 1), Kampen 
1994, 61–103; Hans G. Kippenberg / Brigitte Luchesi (Hg.), Magie. Die sozialwissenschaft liche 
Kontroverse über das Verstehen fremden Denkens (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft  674), 
Frankfurt a. Main 21995.

2 Vgl. Hans Wißmann, James George Frazer (1854 –1941), in: Axel Michaels (Hg.), Klassiker der 
Religionswissenschaft . Von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade, München 32010, 77– 89.

3 Vgl. Fritz Stolz, Bronislaw Kaspar Malinowski, in: Axel Michaels, Klassiker der Religionswissen-
schaft  (s. Anm. 2), 247– 263.

gen dekonstruierten und neue Bedeutun-

gen erarbeiteten.

Der Begriff Magie ist mehrfach belas-

tet und wird erst neueren Datums in seiner 

konstruktiven Funktion wahrgenommen. 

Magie galt theologisch zur monotheisti-

schen Religion als negativer Gegenbegriff, 

wo dämonische Mächte ins Spiel gebracht 

wurden. Er war und ist bis heute inhaltlich 

besetzt mit Vorstellungen von Zauberei 

und Aberglauben.

Zur Abwertung als irrationale Prak-

tiken trug vor allem auch die Aufklärung 

bei. Inspiriert von Darwins Evolutions-

theorie ging die aufblühende ethnologische 

Forschung in der Religionswissenschaft im 

19. Jh. von einer evolutiven Entwicklung 

von Religion aus. Hier sei nur exemplarisch 

James Georg Frazer (1854 –1941) genannt, 

dessen Buch The Golden Bough („Der Gol-

dene Zweig“) ein Welterfolg war. Er postu-

lierte die Entwicklung der Geistesgeschich-

te ausgehend von Magie, hin zur Religion 

bis hin zur Wissenschaft, die einerseits 

auseinander entstehen, jedoch weltweit 

ungleichzeitig existent sind. Dies machte 

den Westen zum Hort der Wissenschaft, 

andere, fremde Völker mit ihren Riten 

ordnete man – je nach religiöser Praxis – 

entsprechenden Entwicklungsstufen zu. 

Magische Rituale stellten die sie Prakti-

zierenden damit gleichzeitig auch auf eine 

frühe Entwicklungsstufe der Menschheit.2 

Dieser „Ursprung“ wurde einerseits ne-

gativ, als primitiv rezipiert, durchaus aber 

auch positiv, als das Ursprüngliche, dem 

man eine besondere Reinheit, den Anfang, 

das Echte, aus dem Religion entstand, ab-

gewann.

Ob man aus einer religiösen Perspekti-

ve Menschen anderer Religionen als „Hei-

den“, als „Ungläubige“ oder als „gojim“ 

bezeichnet, oder aus wissenschaftlicher 

Perspektive als „Wilde“ oder „Primitive“, 

in jedem Fall vermittelt diese Sprachwahl 

nicht nur eine Wertung, sondern eine Ab-

wertung. Das gilt auch für Begriffe wie 

Zauber, Magie, Aberglaube, Fetisch, Hexe-

rei, Wunder oder Schamane und Medizin-

mann. Die Unabhängigkeit von der Theo-

logie allein schützte also nicht vor Vor-

urteilen. Aufklärung, Wissenschaft und 

Vernunft bewahrten nicht vor kolonialen 

Perspektiven.

Diese Art Ethnologie ist längst einer 

kritischen Reflexion über Methodik und 

Voraussetzungen ihrer Erforschung gewi-

chen. Wie benennt man fremde kulturel-

le Rituale oder Personen adäquat? Schon 

Bronislaw Malinowski (1884 –1942)3 ent-

wickelte durch seine „teilnehmende Beob-

achtung“ die These, dass Magie und Wis-

senschaft zwei gleich vernünftige Systeme 

mit gleicher Funktion seien, nämlich die 

Unwägbarkeiten des Lebens in Kausalzu-

sammenhängen zu bewältigen und Unsi-

cherheit zu bearbeiten. Und die sogenann-

te „Interpretative Wende“ in den 1970er-

Bechmann / Macht und Ohnmacht



1 5() Bechmann Macht un: Ohnmacht

Jahren Uurc Or'! Geertz“ rückte den selbst, In der Moderne In den Hintergrund
Inhalt des Symbolsystems und SseINe Be- gedrängt wurden. och en sich diese
deutung für Clas Individuum 1Ins Zentrum. Annahme und die CNHNSC Begrenzung des
In den etzten Jahrzehnten ist etwas WIE egriffs auf eligion als falsch erwıiesen.
e1in „Zerfall eingebürgerter Forschungs- Rituale finden sich In nahezu en gesell-
prämissen ” In der ethnologischen FOTr- schaftlichen Bereichen. Arnold Van (jen-
schung festzustellen, Was VOTL em für den nep  / lenkte Cie Aufmerksamkei auf Cie
Magiebegriff gilt. eute gibt CS für „Ma- Funktion VO  b Ritualen bel dem Übergang
C6  gie AaUS$S religionswissenschaftlicher 1C zwischen unterschiedlichen Lebensphasen

wenI1g eine es umfassende Definition (rites de ASSAQE), 1ctor Turners® Nntier-
WwI1Ie für eligion. Hans Kippenberg VCI- suchung der Schwellensituation bel diesem
M1SS eine systematische Erfassung dessen, Übergang, der liminalen Phase, leistete e1-
Was als Magle bezeichnet wurde, und de- Nen nachhaltigen Beltrag ZU. Verständnis
finiert Magle Urc. konkrete Handlungs- VO  b Ritualen. Fur Mary Douglas bestimm -
welsen und Techniken Der NEeEUEIEC DIS- ten Rituale, Cie sich mıt dem Vorstellungs-
kurs hält aufßerdem fest, „d1ass Magie komplex Reinheit/Unreinheit verbanden,
keineswegs der ‚Religion' dichotomisch (d. Cie symbolischen Strukturen der Öffent-
als Gegensatz) gegenüberstellen darf, SOI1- lichen Ordnung 1ese Ordnungsstrategie
dern dass CS sich eine rituelle Praxıs VO  b rein und unrein die Welterfah-
handelt, Cie CNS mıt lturgle, Theologie, LUuNng innerhalb eiINes kulturellen Systems,
Medizin und Philosophie verzahnt ist und hält die Ordnung des KOsmos und

Cdamıt Cie Kultur und GesellschaftstftormMaglıe ist demnach integrierter Bestandteil
VO  b eligion ] 6 Cie WwI1Ie das Ritual In aufrecht. In den Ritualen werden inge
unterschiedlichen religiösen Systemen der und Menschen) ach Zugehörigkeit oder
Lebensbewältigung dient. Ausschluss, ach Zentrum und Periphe-

rıie klassifiziert. Rituale machen also herr-
chende Wertorlentierungen dramatisier-

Rıtuale und greifbar.
DIe aktuelle Forschung nımmt sich

Rituale wurden ange als STarre Formen der der Rituale In vielfältiger e1Ise Nur
exemplarisch stehen hierfür eiwa der SOon-eligion zugerechnet, die, WwI1Ie Cie eligion

Vgl Clhifford Geertz, Dichte Beschreibung. eıtrage zu Verstehen kultureller Systeme, Frank-
furt 1983
Hans Kippenberg, Einleitung: fur KOontroverse über das Verstehen remden Denkens, 1N:
Hans Kippenberg/ Brigitte Tuchesi (He.) agle (S. Anm. 1) 11; vgl Karl-Heinz Kohl, Religion
als I1hema der Ethnologie, 1n Friedrich Wilhelm Graf/ Friedemann 01gl (He.) Religion(en)
deuten. Transformationen der Religionsforschung, Berlin-New 'ork 2006, 6550
Hans Kippenberg, agle, 1: Huhert Cancik (Ho.) Handbuch religionswissenschaftlicher
Grundbegrifte. 1 Stuttgart 1998, 855-—-98, hier
Vgl Sylvia Schomburg-Scherff, Arnold Vall Gennep 1873 957), 1n xel Michaels, Klassiker
der Religionswissenschaft S Anm. 2) DD DE
Vgl Victor Turner, Liminalität un: Communitas, 1N: Andrea Belliger/ David Krieger (Ho.)
Ritualtheorien. Eın einführendes Handbuch, Wiesbaden 249 —260
Vgl Mary Douglas, Reinheit Uun: Gefährdung. Eıne Studie Vorstellungen VOo  3 Verunrelin1-
SUuNs un: Tabu, Frankfurt Maın 1983

150

Jahren durch Clifford Geertz4 rückte den 

Inhalt des Symbolsystems und seine Be-

deutung für das Individuum ins Zentrum. 

In den letzten Jahrzehnten ist so etwas wie 

ein „Zerfall eingebürgerter Forschungs-

prämissen“5 in der ethnologischen For-

schung festzustellen, was vor allem für den 

Magiebegriff gilt. Heute gibt es für „Ma-

gie“ aus religionswissenschaftlicher Sicht 

so wenig eine alles umfassende Definition 

wie für Religion. Hans G. Kippenberg ver-

misst eine systematische Erfassung dessen, 

was als Magie bezeichnet wurde, und de-

finiert Magie durch konkrete Handlungs-

weisen und Techniken. Der neuere Dis-

kurs hält außerdem fest, „dass man Magie 

keineswegs der ‚Religion‘ dichotomisch (d. h. 

als Gegensatz) gegenüberstellen darf, son-

dern dass es sich um eine rituelle Praxis 

handelt, die eng mit Liturgie, Theologie, 

Medizin und Philosophie verzahnt ist […] 

Magie ist demnach integrierter Bestandteil 

von Religion […]“6, die wie das Ritual in 

unterschiedlichen religiösen Systemen der 

Lebensbewältigung dient.

2 Rituale

Rituale wurden lange als starre Formen der 

Religion zugerechnet, die, wie die Religion 

4 Vgl. Cliff ord Geertz, Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, Frank-
furt a. M. 1983.

5 Hans G. Kippenberg, Einleitung: Zur Kontroverse über das Verstehen fremden Denkens, in: 
Hans G. Kippenberg / Brigitte Luchesi (Hg.), Magie (s. Anm. 1), 11; vgl. Karl-Heinz Kohl, Religion 
als Th ema der Ethnologie, in: Friedrich Wilhelm Graf / Friedemann Voigt (Hg.), Religion(en) 
deuten. Transformationen der Religionsforschung, Berlin–New York 2006, 65 – 80.

6 Hans G. Kippenberg, Magie, in: Hubert Cancik u. a. (Hg.) Handbuch religionswissenschaft licher 
Grundbegriff e. Bd. IV, Stuttgart 1998, 85 – 98, hier: 95.

7 Vgl. Sylvia M. Schomburg-Scherff , Arnold van Gennep (1873 –1957), in: Axel Michaels, Klassiker 
der Religionswissenschaft  (s. Anm. 2), 222 – 233.

8 Vgl. Victor W. Turner, Liminalität und Communitas, in: Andréa Belliger / David Krieger (Hg.), 
Ritualtheorien. Ein einführendes Handbuch, Wiesbaden 42008, 249 – 260.

9 Vgl. Mary Douglas, Reinheit und Gefährdung. Eine Studie zu Vorstellungen von Verunreini-
gung und Tabu, Frankfurt a. Main 1988.

selbst, in der Moderne in den Hintergrund 

gedrängt würden. Doch haben sich diese 

Annahme und die zu enge Begrenzung des 

Begriffs auf Religion als falsch erwiesen. 

Rituale finden sich in nahezu allen gesell-

schaftlichen Bereichen. Arnold van Gen-

nep7 lenkte die Aufmerksamkeit auf die 

Funktion von Ritualen bei dem Übergang 

zwischen unterschiedlichen Lebensphasen 

(rites de passage), Victor Turners8 Unter-

suchung der Schwellensituation bei diesem 

Übergang, der liminalen Phase, leistete ei-

nen nachhaltigen Beitrag zum Verständnis 

von Ritualen. Für Mary Douglas bestimm-

ten Rituale, die sich mit dem Vorstellungs-

komplex Reinheit/Unreinheit verbanden, 

die symbolischen Strukturen der öffent-

lichen Ordnung.9 Diese Ordnungsstrategie 

von rein und unrein bahnt die Welterfah-

rung innerhalb eines kulturellen Systems, 

und hält die Ordnung des Kosmos und 

damit die Kultur und Gesellschaftsform 

aufrecht. In den Ritualen werden Dinge 

(und Menschen) nach Zugehörigkeit oder 

Ausschluss, nach Zentrum und Periphe-

rie klassifiziert. Rituale machen also herr-

schende Wertorientierungen dramatisier- 

und greifbar.

Die aktuelle Forschung nimmt sich 

der Rituale in vielfältiger Weise an. Nur 

exemplarisch stehen hierfür etwa der Son-

Bechmann / Macht und Ohnmacht



Bechmann Macht Uun: Ohnmacht 151

derforschungsbereich Ritualdynamik" den Kulturwissenschaften hat „dazu SC
ührt, dass Cie kulturellen Konstruktions-Heidelberg, Ooder Cie umfassenden Bände

C] ]„T’heorizing Rituals schon allein der bedingungen des Rituellen In gul WwI1Ie
kommentierte Bibliografieband Ritual- en Erfahrungs- und Lebenssphären,
theorien VO  b 6—-2 fast 600 Selten Herrtschafts- und Machtverhältnissen
umfasst.!? Rituale werden inzwischen 1NSs- nehmend beachtet werden. !7 Angesichts
besondere als wichtiger Teil sozlaler Kom- dieser überbordenden Ritualdefinitionen
munikation In der Gesellschaft gesehen, ist C4 notwendig, sich den eigentlich
Cie ZWaar auf Wiederholung angelegt, aber urlich ebenfalls großen Ausschnitt
letztlich nicht Sind. hre performative anzusehen, der sich ergibt, WEnnn IHNan Cie
Funktion, WEnnn S1e mıt Sprache verbunden Form „‚Ritual” mıt dem Inhalt „Magie” ıIn
werden, ihre interaktive, dynamische SINN- Beziehung
und identitätsstiftende Wirkung stehen
1M Vordergrund. In dieser symbolischen
Funktion können S1E eine treibende Rıtuelle Interventionen
Kraft der Veränderung sEe1IN, erte NS-

portieren oder verändern, und en Magle wohnt eine eigene Rationalität inne,
auch politische Implikationen.'“ Cie ach Kippenberg als rituelle Taxls

DIe Rituale werden In den ritual SELL- beschreiben ıst Nicht jedes Ritual ist also
dies ıIn ihren kontextuellen ÖOrten, Formen Magıle, aber Magle benötigt Rituale als
und Kepräsentationen erforscht. DIe Cla- Form Tst eine funktionale Bestimmung
VO  b ausgehenden Versuche der Systema- macht Cie inhaltlıche Intention der Magle-
tisierung auf einer Metaebene‘“ Lıragen Cie form eulillic. Angesichts der belasteten
Begrenzungen ihrer empirischen Reich- Begriffsgeschichte I1US$S auch Cie Cdamıt
welte. DIe „uneindeutige Semantik des Rı-

15

verbundene Wertung reflektiert werden.
tualbegriffs rührt auch er, dass Fur Cie Fragestellung, b nicht vielleicht
terschiedliche Wissenschaftszweige sehr jedem oder vielen Ritualen magische Be-
plural diverse Aspekte VO  b Ritualen In den deutung zugrunde jegt, gilt CS die Rituale
1C. nehmen. Denn der cultural FUrn © In AUSZUSICHZCN, Cie keine Magle beinhalten

Vgl dazu cdas OÖnline-Journal des SERB 619 „Ritualdynamik” der Unıiversitai Heidelberg, „Forum

11
Ritualdynamik”, ritualdynamik.de, abgeschlossen
Vgl Jens Kreinath / Jan Snoek / Michael Stausberg (He.) Theorizing Rituals. ]ssues, Topics,
Aproaches, Oncepts Studies ın the History of Religions 114-1), Leiden-Boston 2006
Vgl Jens Kreinath / Jan Snoek / Michael Stausberg (He.) Theorizing Rituals. Annotated Biblio-
graphy of Ritual Theory Studies ın the History of Religions 114-2), Leiden-Boston 2007
Vgl arvey Whitehouse / Jonathan Lanman, Ihe T1es that Bind Us Ritual, Fus1on, an Iden-
tification, 1n C urrent Anthropology > 2014), 674 -695
Vgl 1mmM UÜberblick Christiane Brostus /xel Michaels/ Paula Schrode (He.) Ritual un: Ritualdy-
namik. Schlüsselbegrifte, J1heorien, Diskussionen, Göttingen 2015
Dietrich Harth/ Axel Michaels, Ritualdynamik. SOoziokulturelle Prozesse ın historischer un:
kulturvergleichender Perspektive, 1n Forum Ritualdynamik 2003), 15; http://www.ub.uni-
heidelberg.de/archiv/458 1, {Abruf 2016
Vgl FIOTFIS Bachmann-Medick, Cultural urns Neuorlentierungen ın den Kulturwissenschaften,
Hamburg
Dietrich Harth / Axel Michaels, Ritualdynamik, (S. Anm 15)

151Bechmann / Macht und Ohnmacht

10 Vgl. dazu das Online-Journal des SFB 619 „Ritualdynamik“ der Universität Heidelberg, „Forum 
Ritualdynamik“, www.ritualdynamik.de, abgeschlossen 2014.

11 Vgl. Jens Kreinath / Jan Snoek / Michael Stausberg (Hg.), Th eorizing Rituals. Issues, Topics, 
Aproaches, Concepts (Studies in the History of Religions 114 -1), Leiden–Boston 2006.

12 Vgl. Jens Kreinath / Jan Snoek / Michael Stausberg (Hg.), Th eorizing Rituals. Annotated Biblio-
graphy of Ritual Th eory (Studies in the History of Religions 114 -2), Leiden–Boston 2007.

13 Vgl. Harvey Whitehouse / Jonathan A. Lanman, Th e Ties that Bind Us. Ritual, Fusion, and Iden-
tifi cation, in: Current Anthropology 55 (2014), 674 – 695.

14 Vgl. im Überblick Christiane Brosius / Axel Michaels / Paula Schrode (Hg.), Ritual und Ritualdy-
namik. Schlüsselbegriff e, Th eorien, Diskussionen, Göttingen 2013.

15 Dietrich Harth / Axel Michaels, Ritualdynamik. Soziokulturelle Prozesse in historischer und 
kulturvergleichender Perspektive, in: Forum Ritualdynamik 1 (2003), 15; http://www.ub.uni-
heidelberg.de/archiv/4581, 9 {Abruf 21.1.2016].

16 Vgl. Doris Bachmann-Medick, Cultural turns. Neuorientierungen in den Kulturwissenschaft en, 
Hamburg 42010.

17 Dietrich Harth / Axel Michaels, Ritualdynamik, 6 (s. Anm. 15).

derforschungsbereich Ritualdynamik10 in 

Heidelberg, oder die umfassenden Bände 

„Theorizing Rituals“11, wo schon allein der 

kommentierte Bibliografieband zu Ritual-

theorien von 1966 –2005 fast 600 Seiten 

umfasst.12 Rituale werden inzwischen ins-

besondere als wichtiger Teil sozialer Kom-

munikation in der Gesellschaft gesehen, 

die zwar auf Wiederholung angelegt, aber 

letztlich nicht starr sind. Ihre performative 

Funktion, wenn sie mit Sprache verbunden 

werden, ihre interaktive, dynamische sinn- 

und identitätsstiftende Wirkung stehen 

im Vordergrund. In dieser symbolischen 

Funktion können sie sogar eine treibende 

Kraft der Veränderung sein, Werte trans-

portieren oder verändern, und haben so 

auch politische Implikationen.13 

Die Rituale werden in den ritual stu-

dies in ihren kontextuellen Orten, Formen 

und Repräsentationen erforscht. Die da-

von ausgehenden Versuche der Systema-

tisierung auf einer Metaebene14 tragen die 

Begrenzungen ihrer empirischen Reich-

weite. Die „uneindeutige Semantik des Ri-

tualbegriffs“15 rührt auch daher, dass un-

terschiedliche Wissenschaftszweige sehr 

plural diverse Aspekte von Ritualen in den 

Blick nehmen. Denn der cultural turn16 in 

den Kulturwissenschaften hat „dazu ge-

führt, dass die kulturellen Konstruktions-

bedingungen des Rituellen in so gut wie 

allen Erfahrungs- und Lebenssphären, 

Herrschafts- und Machtverhältnissen zu-

nehmend beachtet werden.“17 Angesichts 

dieser überbordenden Ritualdefinitionen 

ist es notwendig, sich den – eigentlich na-

türlich ebenfalls zu großen – Ausschnitt 

anzusehen, der sich ergibt, wenn man die 

Form „Ritual“ mit dem Inhalt „Magie“ in 

Beziehung setzt.

3 Rituelle Interventionen

Magie wohnt eine eigene Rationalität inne, 

die nach Kippenberg als rituelle Praxis zu 

beschreiben ist. Nicht jedes Ritual ist also 

Magie, aber Magie benötigt Rituale als 

Form. Erst eine funktionale Bestimmung 

macht die inhaltliche Intention der Magie-

form deutlich. Angesichts der belasteten 

Begriffsgeschichte muss auch die damit 

verbundene Wertung reflektiert werden. 

Für die Fragestellung, ob nicht vielleicht 

jedem oder vielen Ritualen magische Be-

deutung zugrunde liegt, gilt es die Rituale 

auszugrenzen, die keine Magie beinhalten. 



1572 Bechmann Macht un: Ohnmacht

Man sollte also VO  b der Magle her denken, Vorgang nthält €1 auch erklärende und
abgrenzen können. befehlende sprachliche Elemente.
(srimes grenzt Maglıe VO  u anderen r1- DIe performative Kraft der Orte wird

uellen Formen als eine rituelle Taxls ab, gestutz Urc. Cie zuverlässige ONUNUNL-
tat der entsprechenden Rituale. Das Ritualdie Sahnz konkret etwas erreichen will. !$

Maglıe 111 Cie Welt verändern, 11 Einfiluss gibt den Worten und ihrer Wirkkraft einen
nehmen auf Cie vorhandenen Verhältnisse Rahmen, ein framing, der Cie Cdarin enthal-
und Ere1ignI1sse. DIes {ut S16e, indem S1E e1- Kräfte verstärkt DbzZzw. erst wirksam
Hen ezug zwischen der Welt (Immanenz) werden lässt.
und der Transzendenz herste DZw. Cle- Das Ritual mıt den wirkmächtigen
SCI1 ezug aktualisiert. 1Luelle magische Worten braucht einen Transzendenzbe-
Akte en Clas besondere Ziel, S1e wollen ZU, mıt dessen diese Wirkung erzielt
Wirklichkeit beeinflussen. DIe Effektivität WIrcl. Ohne diesen ezug einer WwI1Ie 1M-
VO  b Ritualen“ steht also 1M Vordergrund. INer gearteten übergeordneten Macht WUr-
„Wenn e1in Ritual nicht 1Ur eine Bedeutung de CS machtlos SC1IN. agische Rituale sind

C]hat, sondern auch wirkt, ist CS magisch. alltagstranszendent, und VO  b er mıt
Von er ieg CS nahe, den magl- 1r  ac. alltagsbezogen.

schen Anteil VO  u Ritualen In ihrem inne- 1ese transzendente Wirklichkeit wird
Ten Vollzug SCHAUCI klären. DIes elingt Urc. Narratıon, also eine Erzählung und
mıt der Sprechakttheorie Austins: Erinnerung Cie Macht, die angerufen
Magle, also wirksame Rituale, Ssind PCI- wird, als Grundlage der Magle angerufen
formative Sprachhandlungen, die vollzie- und (meist In Analogie) auf Clas Ritual
hen, Was S1E besagen, und Cdamıt Cie Ver- übertragen. Assmann hält Cles für den enNT-

anderung der privaten WwIe sozlalen Wirk- Sscheidenden Unterschie: VO  b Magıle, wel-
che Cie Wirklichkeit verändern wolle,1C.  el 1M Ritual vorwegnehmen und S1-

chern.“ „Magische Akte sind rituelle Akte, einem Ritual, Clas (wie 1M en Ägypten)
und rituelle Akte wliederum sind perfor- 1M Tempel Cie GÖötterwelt und deren be-
matıve Akte, deren positive und chöpfe- stehende Ordnung repräsentiert. Rituel-
rische Bedeutung nicht verstanden werden les Handeln eine symbolische Ord-
kann und deren Gültigkeit falsch beurteilt NUuNg In Szene, kollektiv, verbindlich Das
wird, WenNnn S1€ einer Methode der Verifli- Ritual eine bestehende Ordnung
kation, Cie der wissenschaftlichen äatlg- TauUus, Cie Maglıe I1US$S den göttlichen DbzZzw.
keit zugehört, unterworfen werden.  23 Der transzendenten ezug erst herstellen,

Vgl Ronald GrimeS, Iypen ritueller Erfahrung, 1n Andrea Belliger / David Krieger (Ho.) Ritual-
theorien S Anm 8) 117-1553
Vgl Jan Assmann, agle Uun: Ritual 1mmM Alten Ägypten S Anm 1)
Vgl Jorgen Podeman-Sorensen, Efhicacy, 1N: Jens Kreinath / Jan Snoek / Michael Stausberg (Ho.)

21
Theorizing Rituals (S. Anm 11), 5235531
Ronald Gr7IMeS, Iypen ritueller Erfahrung S Anm 18), 125
Vgl Stanley Jeyarata Tambiah, aglC, Sclence, Religion, and the cope of Rationality, C am-
bridge1990; KOYV Kappaport, Ritual un: performative Sprache, 1N: Andrea Belliger / David
Krieger (He.) Ritualtheorien S Anm 8) 191—-211
Stanley Jeyarata Tambiah, Oorm Uun: Bedeutung magischer kte Eın Standpunkt 1970 1N:
Hans Kippenberg/ Brigitte Tuchesi (He.) agle S Anm 1) 259

152

Man sollte also von der Magie her denken, 

um abgrenzen zu können.

Grimes grenzt Magie von anderen ri-

tuellen Formen als eine rituelle Praxis ab, 

die ganz konkret etwas erreichen will.18 

Magie will die Welt verändern, will Einfluss 

nehmen auf die vorhandenen Verhältnisse 

und Ereignisse. Dies tut sie, indem sie ei-

nen Bezug zwischen der Welt (Immanenz) 

und der Transzendenz herstellt19 bzw. die-

sen Bezug aktualisiert. Rituelle magische 

Akte haben das besondere Ziel, sie wollen 

Wirklichkeit beeinflussen. Die Effektivität 

von Ritualen20 steht also im Vordergrund. 

„Wenn ein Ritual nicht nur eine Bedeutung 

hat, sondern auch wirkt, ist es magisch.“21 

Von daher liegt es nahe, den magi-

schen Anteil von Ritualen in ihrem inne-

ren Vollzug genauer zu klären. Dies gelingt 

mit Hilfe der Sprechakttheorie Austins: 

Magie, also wirksame Rituale, sind per-

formative Sprachhandlungen, die vollzie-

hen, was sie besagen, und damit die Ver-

änderung der privaten wie sozialen Wirk-

lichkeit im Ritual vorwegnehmen und si-

chern.22 „Magische Akte sind rituelle Akte, 

und rituelle Akte wiederum sind perfor-

mative Akte, deren positive und schöpfe-

rische Bedeutung nicht verstanden werden 

kann und deren Gültigkeit falsch beurteilt 

wird, wenn sie einer Methode der Verifi-

kation, die der wissenschaftlichen Tätig-

keit zugehört, unterworfen werden.“23 Der 

18 Vgl. Ronald Grimes, Typen ritueller Erfahrung, in: Andréa Belliger / David Krieger (Hg.), Ritual-
theorien (s. Anm. 8), 117–133.

19 Vgl. Jan Assmann, Magie und Ritual im Alten Ägypten (s. Anm. 1), 18.
20 Vgl. Jørgen Podeman-Sørensen, Effi  cacy, in: Jens Kreinath / Jan Snoek / Michael Stausberg (Hg.), 

Th eorizing Rituals (s. Anm. 11), 523 – 531.
21 Ronald Grimes, Typen ritueller Erfahrung (s. Anm. 18), 125.
22 Vgl. Stanley Jeyaraia Tambiah, Magic, Science, Religion, and the Scope of Rationality, Cam-

bridge1990; Roy A. Rappaport, Ritual und performative Sprache, in: Andréa Belliger / David 
Krieger (Hg.), Ritualtheorien (s. Anm. 8), 191– 211.

23 Stanley Jeyaraia Tambiah, Form und Bedeutung magischer Akte. Ein Standpunkt (1970), in: 
Hans G. Kippenberg / Brigitte Luchesi (Hg.), Magie (s. Anm. 1), 259.

Vorgang enthält dabei auch erklärende und 

befehlende sprachliche Elemente.

Die performative Kraft der Worte wird 

gestützt durch die zuverlässige Kontinui-

tät der entsprechenden Rituale. Das Ritual 

gibt den Worten und ihrer Wirkkraft einen 

Rahmen, ein framing, der die darin enthal-

tenen Kräfte verstärkt bzw. erst wirksam 

werden lässt.

Das Ritual mit den wirkmächtigen 

Worten braucht einen Transzendenzbe-

zug, mit Hilfe dessen diese Wirkung erzielt 

wird. Ohne diesen Bezug zu einer wie im-

mer gearteten übergeordneten Macht wür-

de es machtlos sein. Magische Rituale sind 

alltagstranszendent, und von daher mit 

Wirkmacht alltagsbezogen.

Diese transzendente Wirklichkeit wird 

durch Narration, also eine Erzählung und 

Erinnerung an die Macht, die angerufen 

wird, als Grundlage der Magie angerufen 

und (meist in Analogie) auf das Ritual 

übertragen. Assmann hält dies für den ent-

scheidenden Unterschied von Magie, wel-

che die Wirklichkeit verändern wolle, zu 

einem Ritual, das (wie im Alten Ägypten) 

im Tempel die Götterwelt und deren be-

stehende Ordnung repräsentiert. Rituel-

les Handeln setzt eine symbolische Ord-

nung in Szene, kollektiv, verbindlich. Das 

Ritual setzt eine bestehende Ordnung vo-

raus, die Magie muss den göttlichen bzw. 

transzendenten Bezug erst herstellen, um 

Bechmann / Macht und Ohnmacht



Bechmann Macht Uun: Ohnmacht 153

Cie „Transzendenz”“ ZUFK Änderung der Ver- völlig unterschiedlichen Kontexten funk-
hältnisse bewegen.““ Das agische hat tional als Magle verstehen. uflßball-
Urc. eiılende Orte rettende DZw. VCI- fans bestimmte Rituale vollführen, der
eilsende und verklärende Kraift. Es hat In- Mannschaft ZU. Sieg verhelfen,“ b
terventionscharakter. „Es stellt nicht 1Ur e1in Heiler Urc. e1in Ritual eine Krankheit
Cie Wirklichkeit her, auf Cie C4 sich bezieht, besiegen soll, oder b In moderner edi-
sondern C4 verwandelt die Wirklichkeit, ZiIN entsprechende Formen als Rituale das
Cie CS vorf{indet.5 framing für Cie Behandlung abgeben,““ b

iıne weltere Unterscheidung macht Flurumgänge und Bittprozessionen für
Assmann der Inanspruchnahme fest eine gute TNnTte beten, b Rituale In ande-
und sieht magische Rituale eher 1M priva- Ten Kulturen elahren abwehren sollen
ten als 1M kommunalen Bereich.“® DIes be- Cie Überzeugung VO  b der Wirkmächtig-
zieht sich insbesondere auf Magıle, bel der keit, clas Schicksal, die Welt, Cie unsichere
CS Schutz ( Amulette) und Heilungsri- (Gegenwart beeinflussen und elahren
tuale geht. Mıt dem Verständnis VO  b Magle bannen, lässt sich nicht abwertend als
als eiInNnes wirkmächtigen, Cie Wirklichkeit Magle beschreiben 1elmehr ze1igt sich
verändernden Rituals ist diese Zuweisung diese Art VO  b „Magie” als Ausdrucksform
ZU. Privaten CHS. Bittprozessionen und der Lebens- und Notbewältigung, auch als

eine ‚Macht“ In der and der OsenFlurumgänge, gemeinsame Wallfahrten
Heilungsorten und andere ı1ten sind (Je- und Ohnmächtigen.
meinschaftsrituale, eine Gemeinschaft So ist 1M Rahmen einer engaglerten
und nicht 1Ur der einzelne darauf Religionswissenschaft“” danach fragen,
und dass sich Cie r{ullt. welche Bedeutung Maglıe für diejenigen

gewinnt, Cie S1€ anwenden. Verfemungen
und Todesbedrohungen, denen Menschen,

Widerstand gegenüber VOTL em Frauen, weltweit ausgesetzt
Bestehendem T, WenNnn ihnen 1M alten Sınn Maglıe als

HexereIl und negative Zauberei unterstellt
Entscheiden: ist, dass IHNan den ifrüher WAal, mahnen ZUFK Vorsicht. In Teilen Afri-
wertenden, VOTL em AaUS$S theologischer kas kann der erdac. der Hexerel für

Frauen bis heute e1in Todesurteil, der1C. abwertenden Begriff der Maglıe hin-
ter sich lässt. ntier den NEeUCIEN spek- ziale Tod oder Tun für Cie Vertreibung
ten lassen sich tatsächlic viele Rituale In SC1IN. Der 1C. auf Cie Bedeutsamkeit VO  b

Jan Assmann, agle Uun: Ritual 1mmM Alten Ägypten S nm.1), 25; ahnlich Jorgen Podeman-
Sorensen, Efhicacy S Anm 20), 5277
SsSI[MAann schlägt deshalb VOI, magische Rituale nicht performativ, sondern interventionistisch

CILNEN, vgl Jan Assmann, agle un: Ritual 1mmM Alten Ägypten (S. nm.l1),
SO eb:
Vgl Christian Bromberger, Fussball als Weltsicht Uun: als Ritual, 1n Andrea Belliger / David KrIiP-
SET (He.) Ritualtheorien S Anm 8) 28 —299
Vgl Ulrike Bechmann, Von Zauberschalen Uun: Wunderheilungen. Religionswissenschaftliche
Perspektiven heilender agle, 1n Zeitschrift für Missionswissenschaft un: Religionswissen-
cschaft 0S 2014), 270-279
Vgl Ulrike Bechmann, Interreligiöser Dialog un: Religionswissenschaft, 1N: Michael Stausberg
(Hg Religionswissenschaft, Berlin-BoSTON 2, 449 —462, hier 456 — 460}

153Bechmann / Macht und Ohnmacht

die „Transzendenz“ zur Änderung der Ver-

hältnisse zu bewegen.24 Das Magische hat 

durch heilende Worte rettende bzw. ver-

heißende und verklärende Kraft. Es hat In-

terventionscharakter. „Es stellt nicht nur 

die Wirklichkeit her, auf die es sich bezieht, 

sondern es verwandelt die Wirklichkeit, 

die es vorfindet.“25 

Eine weitere Unterscheidung macht 

Assmann an der Inanspruchnahme fest 

und sieht magische Rituale eher im priva-

ten als im kommunalen Bereich.26 Dies be-

zieht sich insbesondere auf Magie, bei der 

es um Schutz (Amulette) und Heilungsri-

tuale geht. Mit dem Verständnis von Magie 

als eines wirkmächtigen, die Wirklichkeit 

verändernden Rituals ist diese Zuweisung 

zum Privaten zu eng. Bittprozessionen und 

Flurumgänge, gemeinsame Wallfahrten zu 

Heilungsorten und andere Riten sind Ge-

meinschaftsrituale, wo eine Gemeinschaft 

und nicht nur der einzelne darauf hofft 

und vertraut, dass sich die Bitte erfüllt.

4 Widerstand gegenüber 
Bestehendem

Entscheidend ist, dass man den früher 

wertenden, vor allem aus theologischer 

Sicht abwertenden Begriff der Magie hin-

ter sich lässt. Unter den neueren Aspek-

ten lassen sich tatsächlich viele Rituale in 

24 Jan Assmann, Magie und Ritual im Alten Ägypten (s. Anm.1), 25; ähnlich Jørgen Podeman-
Sørensen, Effi  cacy (s. Anm. 20), 527.

25 Assmann schlägt deshalb vor, magische Rituale nicht performativ, sondern interventionistisch 
zu nennen, vgl. Jan Assmann, Magie und Ritual im Alten Ägypten (s. Anm.1), 25.

26 So ebd., 34.
27 Vgl. Christian Bromberger, Fussball als Weltsicht und als Ritual, in: Andréa Belliger / David Krie-

ger (Hg.), Ritualtheorien (s. Anm. 8), 281– 299.
28 Vgl. Ulrike Bechmann, Von Zauberschalen und Wunderheilungen. Religionswissenschaft liche 

Perspektiven heilender Magie, in: Zeitschrift  für Missionswissenschaft  und Religionswissen-
schaft  98 (2014), 270 – 279.

29 Vgl. Ulrike Bechmann, Interreligiöser Dialog und Religionswissenschaft , in: Michael Stausberg 
(Hg.), Religionswissenschaft , Berlin–Boston 2012, 449 – 462, hier: 456 – 460.

völlig unterschiedlichen Kontexten funk-

tional als Magie verstehen. Ob Fußball-

fans bestimmte Rituale vollführen, um der 

Mannschaft zum Sieg zu verhelfen,27 ob 

ein Heiler durch ein Ritual eine Krankheit 

besiegen soll, oder ob in moderner Medi-

zin entsprechende Formen als Rituale das 

framing für die Behandlung abgeben,28 ob 

Flurumgänge und Bittprozessionen für 

eine gute Ernte beten, ob Rituale in ande-

ren Kulturen Gefahren abwehren sollen – 

die Überzeugung von der Wirkmächtig-

keit, das Schicksal, die Welt, die unsichere 

Gegenwart zu beeinflussen und Gefahren 

zu bannen, lässt sich nicht abwertend als 

Magie beschreiben. Vielmehr zeigt sich 

diese Art von „Magie“ als Ausdrucksform 

der Lebens- und Notbewältigung, auch als 

eine „Macht“ in der Hand der Hilflosen 

und Ohnmächtigen.

So ist im Rahmen einer engagierten 

Religionswissenschaft29 danach zu fragen, 

welche Bedeutung Magie für diejenigen 

gewinnt, die sie anwenden. Verfemungen 

und Todesbedrohungen, denen Menschen, 

vor allem Frauen, weltweit ausgesetzt wa-

ren, wenn ihnen im alten Sinn Magie als 

Hexerei und negative Zauberei unterstellt 

war, mahnen zur Vorsicht. In Teilen Afri-

kas kann der Verdacht der Hexerei für 

Frauen bis heute ein Todesurteil, der so-

ziale Tod oder Grund für die Vertreibung 

sein. Der Blick auf die Bedeutsamkeit von 



154 Bechmann Macht un: Ohnmacht

ı1ten mıt ihrer Dynamik benötigt eine IHNan Magle als rituelles Handeln Aalla-

Kriteriologie, die sich nicht 1M Maglevor- lysieren, In dem sich Gemeinschaften oder
wurf verbeißt, sondern ach den oltıyven einzelne mıt eigentlich unveränderbarem
und tatsächlichen Wirkungen rag DIes Schicksal Ooder gefahrvollen Ereignissen
gilt auch für den explodierenden Markt®® oder Zuständen konfrontiert sehen. Magle
medial vermittelter Beschwörungsriten, ist die Reaktion darauf, sich nicht mıt Cle-
VO  b der Gesundheitswerbung (Schutzen- SCIN Schicksal abzufinden, Cie NmMaAac

nicht hinzunehmen, sondern Clas Leben 1Mgeltee: „Der ee, der ich beschützt”) bis
ZU. oroskop. Vollzug des Rituals wleder In den T1

Letztlich antworten magische Rituale bekommen und Urc. Cie Verbindung VO  b

auf Cie Kontingenzerfahrung eine der Er- MMAaNneNzZz und Transzendenz ssmann),
klärungen ıIn der Geschichte der Religions- Urc. wirkmächtiges (Sprach-)handeln
wissenschaft für Cie Funktion VO  b eligion diesem Schicksal etwas entgegenzusetzen.
iInsgesamt. Magle ist eine Jetz aber nicht Theologisch wurde Cdieses Handeln oft als
abgewertete Strategle des copings mıt e1- ungehörige „Zugriffigkeit” auf (jott er
Her Wirklichkeit, Cie eigentlich nicht göttliche Mächte) heruntergesetzt. Wer
beeinflussen kann. S1e lässt sich vielleicht nicht den illen (,ottes annehme („Herr,
analog dem bestimmen, Was WYSS für dein geschehe‘), versuche Gott
den ucC erarbeitet hat.*! Er definierte ihn manipulieren und Gott nicht Gott Se1IN
p OSILIV als einen USAadruc. und gleichzeitig lassen. Der Magle jege eine Wenn-  ann-
als Mittel, Clas Cie Wut ber Unveränder- Struktur zugrunde.
liches sichtbar macht Analog dazu könn- och hat, nicht zuletzt 1M Kontext

biblischer Klagegebete,*“ der Mensch Clas
Recht, destruktiven Erfahrungen der gOLt-

Weiterführende Lıteratur: lichen Macht Widerstand ENTSESCNZUSEL-
ZEI, dem Unverfügbaren einen pa Ver-Hans Kippenberg/ Drigitfte Luchesi (Hg.) fügbarkeit abzuringen. Und Eın mögli-Magle. DIe sozlalwissenschaftliche KoOon-

ber Clas Verstehen remden Den- ches Scheitern blendet auch Magle nicht
aUus on In Mesopotamilen gab CS Regelnkens (Suhrkamp Taschenbuch WiIlissen-

schaft 674), Frankfurt Maın alur, WenNnn Rituale sich als unwirksam
erwıiesen. Wle mıt dem Scheitern UMISC-Michael Stausberg (Hg.) Religionswissen-

SC. Berlin-Boston 2012 G 188 wird, ware jeweils 1M Einzelnen
untersuchen. Immerhin bleiben viele Men-Mary Douglas, Reinheit und Gefährdung. schen und religiöse Systeme den interven-iıne Studcie Vorstellungen VO  u Ver-

unreinigung und Tabu, Frankfurt Maın tionalen Ritualen und den darın angerufe-
Hen Mächten Me1s auch dann Lreu, Wenn1985
Cie Rituale nicht gelingen.

Vgl Sahine Doering-Manteuffel, [Das Paradox der Aufklärung Medien un: Magie?®), 1n ZuUu!r

debatte 2009 —253
41 Vgl Stephan VWYSS, Fluchen: Ohnmächtige Uun: mächtige ede der Ohnmacht. E1ın philoso-

phisch-theologischer SSay einer Blütenlese, Fribourg 1984
Vgl ()ttmar Fuchs, DIie Klage als Gebet Eıne theologische Besinnung Beispiel des Psalms 22,
München 1982

154

Riten mit ihrer Dynamik benötigt eine 

Kriteriologie, die sich nicht im Magievor-

wurf verbeißt, sondern nach den Motiven 

und tatsächlichen Wirkungen fragt. Dies 

gilt auch für den explodierenden Markt30 

medial vermittelter Beschwörungsriten, 

von der Gesundheitswerbung (Schutzen-

geltee: „Der Tee, der Dich beschützt“) bis 

zum Horoskop.

Letztlich antworten magische Rituale 

auf die Kontingenzerfahrung – eine der Er-

klärungen in der Geschichte der Religions-

wissenschaft für die Funktion von Religion 

insgesamt. Magie ist eine – jetzt aber nicht 

abgewertete – Strategie des copings mit ei-

ner Wirklichkeit, die man eigentlich nicht 

beeinflussen kann. Sie lässt sich vielleicht 

analog zu dem bestimmen, was Wyss für 

den Fluch erarbeitet hat.31 Er definierte ihn 

positiv als einen Ausdruck und gleichzeitig 

als Mittel, das die Wut über Unveränder-

liches sichtbar macht. Analog dazu könn-

30 Vgl. Sabine Doering-Manteuff el, Das Paradox der Aufk lärung (Medien und Magie?), in: zur 
debatte 1 (2009), 20–23.

31 Vgl. Stephan Wyss, Fluchen: Ohnmä chtige und mä chtige Rede der Ohnmacht. Ein philoso-
phisch-theologischer Essay zu einer Blü tenlese, Fribourg 1984.

32 Vgl. Ottmar Fuchs, Die Klage als Gebet. Eine theologische Besinnung am Beispiel des Psalms 22, 
München 1982.

te man Magie als rituelles Handeln ana-

lysieren, in dem sich Gemeinschaften oder 

einzelne mit eigentlich unveränderbarem 

Schicksal oder gefahrvollen Ereignissen 

oder Zuständen konfrontiert sehen. Magie 

ist die Reaktion darauf, sich nicht mit die-

sem Schicksal abzufinden, die Ohnmacht 

nicht hinzunehmen, sondern das Leben im 

Vollzug des Rituals wieder in den Griff zu 

bekommen und durch die Verbindung von 

Immanenz und Transzendenz (Assmann), 

durch wirkmächtiges (Sprach-)handeln 

diesem Schicksal etwas entgegenzusetzen. 

Theologisch wurde dieses Handeln oft als 

ungehörige „Zugriffigkeit“ auf Gott (oder 

göttliche Mächte) heruntergesetzt. Wer 

nicht den Willen Gottes annehme („Herr, 

dein Wille geschehe“), versuche Gott zu 

manipulieren und Gott nicht Gott sein zu 

lassen. Der Magie liege eine Wenn-Dann-

Struktur zugrunde.

Doch hat, nicht zuletzt im Kontext 

biblischer Klagegebete,32 der Mensch das 

Recht, destruktiven Erfahrungen der gött-

lichen Macht Widerstand entgegenzuset-

zen, dem Unverfügbaren einen Spalt Ver-

fügbarkeit abzuringen. Und: Ein mögli-

ches Scheitern blendet auch Magie nicht 

aus. Schon in Mesopotamien gab es Regeln 

dafür, wenn Rituale sich als unwirksam 

erwiesen. Wie mit dem Scheitern umge-

gangen wird, wäre jeweils im Einzelnen zu 

untersuchen. Immerhin bleiben viele Men-

schen und religiöse Systeme den interven-

tionalen Ritualen und den darin angerufe-

nen Mächten meist auch dann treu, wenn 

die Rituale nicht gelingen.

Weiterführende Literatur:

Hans G. Kippenberg / Brigitte Luchesi (Hg.), 

Magie. Die sozialwissenschaftliche Kon-

troverse über das Verstehen fremden Den-

kens (Suhrkamp Taschenbuch Wissen-

schaft 674), Frankfurt a. Main 21995.

Michael Stausberg (Hg.), Religionswissen-

schaft, Berlin–Boston 2012.

Mary Douglas, Reinheit und Gefährdung. 

Eine Studie zu Vorstellungen von Ver-

unreinigung und Tabu, Frankfurt a. Main 

1988.

Bechmann / Macht und Ohnmacht



Bechmann Macht Uun: Ohnmacht 155

IHNan bestimmte rituelle Handlun- führerin und Theologische Referentin des
SCH als Magle beschreibt, äng also Deutschen OMIitfees des Weltgebetstags der
Charakter der Intervention. Insofern enT- Frauen; 1999200  $SSistenz der MNIVer-
sprechen auch 1tt- und Fürbittgebete, SIEA Bayreuth; seit 2007 Professorin für Re-
IHNan denn dem als wirksame Kom- ligionswissenschaft der Kath.-theol. Fa-
munikation mıt (jott diesem kultät der Untversita Graz; Publikationen:
Charakter. S1ie können ZU. ulIstanı der mMIit arl Prenner/ Erich Renhart
VO  b Leid Betroffenen werden, ZU. Aus- Heg.) Der Islam 1M kulturellen Gedächtnis
TUC. der NmMaAaCcC. und des Wider- des Abendlandes, YAZ 20] 4) Abfallproduk-

HONn und (Jottes Orn (Jottes Rache his Instands, e1in Kingen mıt den jeweils VOTaus-

geselizten Mächten, Clas sich nicht infach die dritte und vierte Generation®?, In Ulrike
Bechmann / Rainer Bucher/ Rainer Krock-In Clas Schicksal ergibt. Cles elingt,

ist In den sichernden magischen Ritualen auer / Hans Pock Heg.) Abfall. Theologisch-
nicht gesichert. Dabei äng CS auch VO  b kritische Reflexionen über Mühll, ENFtSOrgung
der Überzeugungskraft des framings ab, und Verschwendung (werkstatt theologie
welche Kraft Clas Ritual In SseinNner eigenen 22), Wiıen 2015, /-268; mMIit etfer
Rationalität entwickelt. Der Ausgang der Ebenbauer Sabine Mayurer Heg.) eligion
Rebellion Clas Unabänderliche bleibt ist keine Insel. Traditionen und onzep-
auch In der Magle en interreligiösen Austausches, YAZ 2015;

YTMU ist WE1IDC: Christlich-theologische
DIe Autorin: Professorin Dr Ulrike Bech- Impulse, In Christian Ströbele/ Anja Mid-
FLLÄTFELNL, geb 19568, tudium ath Theologie delbeck- Varwick / Amir ZIrı /Munad Tatarı
und Islamwissenschaft/Arabistik der Heg.) TÜ und Gerechtigkeit, Regensburg
Unitversita Bamberg; 198999 eschäfts- 2016, 145-159

155Bechmann / Macht und Ohnmacht

Ob man bestimmte rituelle Handlun-

gen als Magie beschreibt, hängt also am 

Charakter der Intervention. Insofern ent-

sprechen auch Bitt- und Fürbittgebete, so 

man denn dem Gebet als wirksame Kom-

munikation mit Gott traut, genau diesem 

Charakter. Sie können zum Aufstand der 

von Leid Betroffenen werden, zum Aus-

druck der Ohnmacht und des Wider-

stands, ein Ringen mit den jeweils voraus-

gesetzten Mächten, das sich nicht einfach 

in das Schicksal ergibt. Ob dies gelingt, 

ist in den sichernden magischen Ritualen 

nicht gesichert. Dabei hängt es auch von 

der Überzeugungskraft des framings ab, 

welche Kraft das Ritual in seiner eigenen 

Rationalität entwickelt. Der Ausgang der 

Rebellion gegen das Unabänderliche bleibt 

auch in der Magie offen.

Die Autorin: Professorin Dr. Ulrike Bech-

mann, geb. 1958, Studium Kath. Theologie 

und Islamwissenschaft/Arabistik an der 

Universität Bamberg; 1989 –99 Geschäfts-

führerin und Theologische Referentin des 

Deutschen Komitees des Weltgebetstags der 

Frauen; 1999 –2007 Assistenz an der Univer-

sität Bayreuth; seit 2007 Professorin für Re-

ligionswissenschaft an der Kath.-theol. Fa-

kultät der Universität Graz; Publikationen: 

zusammen mit Karl Prenner / Erich Renhart 

(Hg.), Der Islam im kulturellen Gedächtnis 

des Abendlandes, Graz 2014; Abfallproduk-

tion und Gottes Zorn. Gottes Rache bis in 

die dritte und vierte Generation?, in: Ulrike 

Bechmann / Rainer Bucher / Rainer Krock-

auer / Hans Pock (Hg.), Abfall. Theologisch-

kritische Reflexionen über Müll, Entsorgung 

und Verschwendung (werkstatt theologie 

22), Wien 2015, 7– 28; zusammen mit Peter 

Ebenbauer / Sabine Maurer (Hg.), Religion 

ist keine Insel. Traditionen und Konzep-

te interreligiösen Austausches, Graz 2015; 

Armut ist weiblich. Christlich-theologische 

Impulse, in: Christian Ströbele / Anja Mid-

delbeck-Varwick / Amir Dziri / Muna Tatari 

(Hg.), Armut und Gerechtigkeit, Regensburg 

2016, 145 –159.


