374

ThPQ 164 (2016), 374-382

Michael Fuchs

Barmherzigkeit und Mitleid in der Philosophie

¢ Die antike griechische Philosophie beurteilte Barmherzigkeit und Mit-
leid eher kritisch als Leidenschaft bzw. Affekt. Philosophische Ansitze
nachfolgender Epochen arbeiteten sich an dieser ,,Vorgabe“ ab: Der Affekt
»Mitleid“ konne zur Tugend werden, wenn er durch Vernunft reguliert wer-
de und in tditige Abhilfe iibergehe. Er begriindet eine Ethik, die Egoismus
iiberwindet. Er soll - so eine hiufige Forderung - authentisch sein. Bei al-
lem Gefiihlhaften des Mitleids miissen das Bewusstsein der Geschiedenheit
der Personen als Voraussetzung fiir individuelle Verantwortung und die
praktische Vernunft als Ausgangspunkt ethisch reflektierter moralischer
Urteilsbildung im Blick bleiben. (Redaktion)

Auf dem Marktplatz des alten Athen stand
ein Altar fir den Gott Eleos. Eleos verkor-
pert das Erbarmen, die Barmherzigkeit
und das Mitleid. Berichte besagen, dass
dieser Altar Anlaufpunkt fiir Flichtlinge
war: ein Asyl. Strittig scheint zu sein, ob
nur Athen {iber einen solchen Altar und
einen Kult der Gottheit Eleos verfiigte oder
ob auch andere Orte in Griechenland ei-
nen entsprechenden Kult kannten. Sofern
es andere Orte gab, stellt sich die Frage,
ob die Athener als erste diese Verehrung
kannten und ob sie zu Recht fiir eine be-
sondere Menschlichkeit in dieser Hinsicht
gelobt werden.' Schaut man in die philoso-
phische Literatur der griechischen Antike,

dann vermisst man mindestens im Bereich
der Ethik und der Politik eine entsprechen-
de Wertschitzung des Erbarmens und des
Mitleids. Mitleid erscheint als eine Kate-
gorie der Leidenschaften und diese sind in
verschiedenen philosophischen Strémun-
gen entschiedener Kritik ausgesetzt.

1 Affekt und Vernunft

Besonders heftig scheint diese Kritik der
Leidenschaften bzw. der Affekte bei den
Stoikern ausgefallen zu sein. Schon Zenon,
der Griinder dieser hochst einflussreichen
Philosophenschule in der Zeit nach Aristo-

! Vgl. dazu Victor Schultze, Eleos, in: Wilhelm H. Roscher (Hg.), Ausfiihrliches Lexikon der grie-
chischen und rémischen Mythologie (Bd. I.1), Hildesheim 1993, 1240 (Reprografischer Nach-
druck der Ausgabe Leipzig 1884-86); Wilhelm Schwer, Barmherzigkeit, in: Theodor Klauser
(Hg.), Reallexikon fiir Antike und Christentum 1, Stuttgart 1950, 1200-1208; Otto Waser, Eleos,
in: Georg Wissowa (Hg.), Paulys Real-Encyclopddie der Classischen Altertumswissenschaft V,

Stuttgart 1905, 2320f.

Franz Marx deutet die Gesamthaltung der Griechen als Absage an Grausamkeit und kom-
mentiert auch den Kontrast zu den umliegenden Volkern als Eintreten fiir Barmherzigkeit. Der
Kontext der Bonner Rektoratsrede wahrend des 1. Weltkrieges gibt der Marx’schen Abhand-
lung eher den Charakter eines Pladoyers fiir Menschlichkeit als einer objektiven Wiirdigung der
Quellen (vgl. Friedrich Marx, Zur Geschichte der Barmherzigkeit im Abendlande, Bonn 1917,

7-20).



Fuchs / Barmherzigkeit und Mitleid in der Philosophie 375

teles, ordnet das Mitleid in den Bereich der
Affekte ein. Diese werden durch die Stoiker
einerseits mit den korperlichen Krankhei-
ten in eine Parallele gebracht, andererseits
werden sie, so durch Chrysipp, den dritten
Schulleiter der Stoa, als Urteile angesehen,
als Urteile ndmlich, die unverniinftig sind.
Unter den vier Gattungen der Affekte, die
Zenon unterschieden habe, dem Schmerz,
der Furcht, der Begierde und der Lust, wird
das Mitleid zum Schmerz gezahlt: ,,Der
Schmerz so heifdt es in den Beschreibun-
gen der Meinungen des Zenon durch Dio-
genes Laertius, ,,sei ein unverniinftiges Ver-
zagen; als Arten sind ihm untergeordnet:
Mitleid, Neid, MifSgunst, Eifersucht, Be-
schwerde, Bedréngnis, Betriibnis, Wehleid,
Bestiirzung. Mitleid sei Schmerz iiber un-
verdientes Leiden eines andern, Neid der
Schmerz tber fremdes Glick [...]“* Ge-
rade in der Parallelitidt mit der Krankheit
scheint nur die therapeutische Option der
Beseitigung in Frage zu kommen. Auch
wenn die knappen Angaben keineswegs
ein ganz einfaches und konsistentes Kon-
zept aller Stoiker nachzeichnen, so bleibt
doch die pejorative Haltung gegeniiber
dem Mitleid deutlich.’

Komplizierter scheint die Situati-
on bei Aristoteles. Auch fiir ihn stellt das
Mitleid keine der Tugenden dar. Vielmehr
nennt auch er es in einer Liste der Affek-
te* und diese werden von den Tugenden

abgegrenzt; nicht wegen der Affekte sind
wir gut oder bose, nicht wegen der Affekte
werden wir gelobt oder getadelt, vielmehr
sollen die Affekte von Fahigkeiten und Ei-
genschaften unterschieden werden. Tu-
genden sind dann zu den Eigenschaften zu
zdhlen und Eigenschaften sind es, ,,durch
die wir uns zu den Leidenschaften richtig
oder falsch verhalten®. Obschon Aristote-
les allgemein davon ausgeht, dass Affekte
Strebeimpulse auslosen kénnen, die eine
verniinftige Entscheidungsfindung unter-
stiitzen,” bietet die Nikomachische Ethik
keine Anleitung zur Kultivierung des Mit-
leids.

Die Orte, an denen sich der Philosoph
intensiv mit den Leidenschaften, den Af-
fekten und damit aber auch mit dem Mit-
leid beschiftigt, sind zum einen die Rhe-
torik, zum anderen die Poetik. Hier wie
dort kommt es sogar darauf an, Mitleid ge-
zielt zu erzeugen.® Die Rhetorik hat ihren
traditionellen griechischen Hintergrund
in der Vorbereitung auf die Gerichtsrede.
Sie ist es, durch die Richter in ihrem Ur-
teil beeinflusst werden konnen, und dies
kann, so setzt Aristoteles voraus, sehr wohl
durch das Erzeugen von Affekten gesche-
hen. Aristoteles sieht dies und erkennt da-
rin eine Gefahr, der am besten durch pré-
zise Gesetze zu entgehen ist. Zudem merkt
er an, dass man den Richter nicht verwir-
ren solle durch Zorn, Neid und Mitleid.

Diogenes Laertius, Leben und Meinungen berithmter Philosophen VII, Hamburg 1998, 111.
Die Kenntnis der stoischen Philosophie ist generell unvollkommen. Wir stehen vielen Frag-

menten gegeniiber und die Berichte, etwa die durch Diogenes Laertius, sind zeitlich versetzt.
Christoph Horn erértert, ob die Kritik der Emotionen in der griechischen Philosophie sich nur
auf das Urteilselement bezogen haben konnte (Christoph Horn, Antike Lebenskunst. Gliick und
Moral von Sokrates bis zu den Neuplatonikern, Miinchen 1998).

4 Aristoteles, Nikomachische Ethik II, 4, 1105b 21-24.

> Aristoteles, Nikomachische Ethik III, 11, 1116b 30f.

Zur Rhetorik vgl. besonders Christof Rapp, Kunstgemif3 erzeugte Affekte in Aristoteles’ Rhe-

torik, in: Joachim Poeschke/ Thomas Weigel/ Britta Kusch (Hg.), Tugenden und Affekte in der
Philosophie, Literatur und Kunst der Renaissance, Miinster 2002, 9-20.



376

Fuchs / Barmherzigkeit und Mitleid in der Philosophie

Den Richter dergestalt zu verwirren wire
so, wie wenn man die Richtlatte verbiegt,
bevor man sie benutzt.” Gleichwohl be-
miiht sich Aristoteles {iber ein ganzes Ka-
pitel hinweg, moglichst exakt zu erkléren,
in welcher Situation man aus welchem
Grunde gegeniiber wem Mitleid empfin-
det.® Mitleid sei, so fasst er den Ertrag sei-
ner Uberlegungen in einer Definition zu-
sammen, ein gewisses Schmerzgefiihl tiber
ein ins Auge fallendes, vernichtendes und
schmerzbringendes Ubel, das einen trifft,
der das Leid nicht verdient, ein Leid, das
auch einen selbst oder einen Angehérigen
treffen konnte. Wenn indes einen engen
Verwandten tatsdchlich ein solches Leid
trifft, empfinden wir nicht Mitleid, son-
dern Entsetzen.” Obschon der Affekt des
Mitleides kein Automatismus ist, er ver-
langt ja ein gewisses Urteil dariiber, ob
das Leid verdient oder unverdient ist, stellt
Aristoteles keine Uberlegungen iiber einen
Zusammenhang mit dem Gerechtigkeits-
sinn an. Mitleid empfinden kann nur der,
der nicht so im Elend steckt, dass er nicht
tiefer fallen kann, und der sich in seinem
eigenen Gliick nicht absolut sicher fiihlt.

7 Aristoteles, Rhetorik, I, 1, 1354a.
8 Ebd.IL8.

Wihrend nun die Rhetorik zwar be-
nutzt werden kann, um eine Rede so ein-
zurichten, dass ein anderer Mitleid emp-
findet, aber nicht als entsprechende Hand-
reichung ausgegeben wird," ist die Poetik
sehr wohl eine Handreichung fiir den Tra-
godiendichter, Mitleid zu erzeugen. An-
ders als fiir Platon ist dies also nicht von
vorne herein fehlgeleitet, sondern legiti-
mes Element eines rezeptionsisthetischen
Kalkiils: Durch die Tragodie sollen Furcht
und Mitleid beim Zuschauer erzeugt wer-
den." Allerdings sieht Aristoteles den legi-
timerweise angezielten Affektzustand nur
als transienten Zustand an. Ziel der Trago-
die ist nicht der Affekt, nicht das Mitleid,
nicht die Furcht, nicht Tranen und Jam-
mer, sondern die Reinigung.”? Die Poetik
zeigt deutlicher noch als die Rhetorik, dass
Aristoteles sehr wohl an einem kultivierten
und kultivierenden Umgang mit den Emo-
tionen interessiert ist."” Allerdings bleibt
strittig, was dies ndherhin besagt. Ist die
Katharsis eine Reinigung der Affekte oder
eher eine Reinigung von den Affekten?
Dient sie blof3 der psychischen Entspan-
nung oder hat sie einen dariiber hinaus-

10

11

12

13

Eine ausfiihrliche Analyse der Elemente dieser Definition bietet David Konstan, La pitié comme
émotion chez Aristote, in: Revue des Etudes Grecques 113 (2000), 616-630.

Christof Rapp sieht in der Rhetorik nur dann eine Kritik an der rhetorischen Nutzung des Mit-
leids, wenn dies im Sinn eines Tricks der fritheren Rhetoriklehrer benutzt wird, um von einer
sachgemiflen Beurteilung wegzufithren (Christof Rapp, Kunstgemafd erzeugte Affekte [s. Anm.
6],11).

Die entsprechenden Formulierungen aus der Poetik sind fiir die gesamte Folgezeit zum Refe-
renztext der Poetologie geworden. In der Philologie des 19. und 20. Jahrhunderts geraten die
dort vorausgesetzten Ubersetzungen in die Kritik.

Zur Debatte iiber die angemessene Ubersetzung der einschligigen Termini vgl. Wolfgang Scha-
dewaldt, Furcht und Mitleid, in: Hermes 83 (1955), 129-171, sowie Ursula Rombach / Peter
Seiler, Eleos — misericordia — compassio. Transformationen des Mitleids in Text und Bild, in:
Harbsmeier Martin/Sebastian Mockel (Hg.), Pathos, Affekt, Emotion. Transformationen der
Antike, Frankfurt am Main 2009, 250-276.

Das Verhiltnis des Aristoteles zu den Emotionen ist Teilgegenstand einer anhaltenden syste-
matischen Debatte um die handlungstheoretische, moralpsychologische, moralpadagogische
und ethische Rolle der Emotionen, die vor allem durch Arbeiten von Martha Nussbaum zur



Fuchs / Barmherzigkeit und Mitleid in der Philosophie 377

weisenden Wert fiir die Person als mora-
lisches Subjekt? Kann das Mitleid zum
Motiv des moralischen Handelns werden?
Gibt es Kriterien einer objektiven Beur-
teilung des Leidens anderer oder sind wir
an die aufleren Zeichen fiir das subjektive
Empfinden der Anderen verwiesen?

Aristoteles thematisiert dies nicht in
einer Weise, wie wir dies vor dem Hinter-
grund der weiteren Begriffsgeschichte er-
warten wiirden.

2 Passivitat oder Aktivitat

Insgesamt gilt fiir die antike Befassung
mit dem eleos, dass es sich als Affekt und
Leidenschaft zunidchst um ein passives
Geschehen handelt. Die Wahrnehmung
von fremdem Leid fithrt dazu, dass sich
ein Gefiihl des Einschneidens ins eigene
Herz einstellt. Etymologisch ist eleos mit
eleds verwandt, dem Ausdruck also fiir
das Kiichenbrett, auf dem das Fleisch ge-
schnitten wird. Auch die Definition aus
der aristotelischen Rhetorik ldsst kei-
ne Verbindung zum Bediirfnis des Al-
mosengebens oder gar zu karitativen Ta-
ten aufscheinen. Zum antiken Begriff des
Mitleids gehoren daher keine Werke der
Barmherzigkeit.'"* Dennoch scheint es zu
kurz gegriffen, wenn die Unmittelbarkeit
des Affektes iiberbetont wird. Wolfgang
Schadewaldt etwa richtet sich vor allem
gegen die durch Gotthold Ephraim Les-
sing verkorperte Bemiithung, die Schau-

bithne zu einer moralischen Anstalt zu
erklaren und zeichnet daher die durch
die Tragodie erzeugten Affekte rein unter
einem psychohygienischen Vorzeichen
nach. Fir Schadewaldt geht es um Ent-
spannung im Theater bzw. besser durch
das Theater. Der Jammer, den das Leid
auf der Bithne beim Besucher erregt, sei
unmittelbar und elementar. Ruft man sich
allerdings die auch von Schadewaldt dar-
gestellte Definition des eleos in der Aris-
totelischen Rhetorik in Erinnerung, dann
muss gerade das Definitionselement des
vorausgesetzten unverdienten Leides uns
daran hindern, beim Mitleid im aristoteli-
schen Sinn von einem elementaren natiir-
lichen Zustand zu sprechen; nur wenn das
Leid als verdient beurteilt wird, erzeugt es
Mitleid, ein unmittelbares Mitleiden, das
nicht durch eine Urteilsinstanz vermittelt
wire, stellt sich nicht ein, oder erhalt je-
denfalls von Aristoteles nicht die entspre-
chende Qualifikation als Mitleid.
Dennoch halten die nachchristlichen
Autoren, die das Mitleid positiv bewer-
ten wollen, eine Unterscheidung fiir né-
tig. Auffillig ist, dass die klassischen Tex-
te, durch die Barmherzigkeit zum zentra-
len Moment christlicher Nichstenliebe
und christlicher Nachfolge wird, vor al-
lem die Gleichnisse aus dem Lukasevan-
gelium, nur eine niichterne Beschreibung
von Hilfeleistungen bieten und auf die Be-
schreibung der emotionalen Gestimmt-
heit der Handelnden weitgehend ver-
zichten. Das Gefiihl wird nur sehr knapp

griechischen Tragodie und Philosophie ausgeldst wurde. Kritisch zur bei Nussbaum festgestell-
ten Differenz zwischen Platon und Aristoteles verhalt sich Christoph Horn (Christoph Horn,
Antike Lebenskunst. Gliick und Moral von Sokrates bis zu den Neuplatonikern, Miinchen 1998,

148-164).
14

Vgl. dagegen zum agyptischen und altorientalischen Hintergrund Wilhelm Schwer, Barmher-

zigkeit (s. Anm. 1), 1200-1202, sowie zur christlichen Konzeption und Klassifikation Man-
fred Scheuer, Selig die Barmherzigen, in: Theologisch-praktische Quartalschrift 141 (1993),

180-185.



378 Fuchs / Barmherzigkeit und Mitleid in der Philosophie

und ohne jede Sentimentalitit benannt."
Will die Tugendethik die Barmherzigkeit
in den Kanon der vortrefflichen Haltun-
gen aufnehmen, so muss deutlich werden,
dass es nicht beim Leiden bleibt, sondern
dass der Affekt in tatige Abhilfe tibergeht.
Auch hierzu ist nochmals notwendig, dass
dieselben von den melancholischen Stim-
mungen getrennt und auf die praktische
Vernunft hingeordnet gedacht werden. Die
tugendethischen Entwiirfe der Hochscho-
lastik unterscheiden entsprechend zwi-
schen dem Mitleid als bloflem Affekt und
als rationalem Gefiihl. Thomas von Aquin
etwa spricht von einer Bewegung des Stre-
bens des Intellekts und fordert zudem eine
Regulierung durch die Ratio, damit bei der
misericordia von Tugend gesprochen wer-
den kénne. Als blofle Bewegung des sinn-
lichen Vermogens bzw. des Gefiihls bleibt
das Mitleid Leidenschaft, es kann nicht zur
Tugend werden.'¢

Erst die neuzeitliche
scheint ernsthafte Zweifel an der hand-

Diskussion

lungstheoretischen Verhiltnisbestimmung
von Aktivitit und Passivitdt, Affektivitat
und Verniinftigkeit formuliert zu haben.
In einer umfassenderen Diskussion, die
an Thomas Hobbes ankniipft, thematisie-
ren Shaftesbury, Joseph Butler und Francis
Hutcheson das Verhiltnis von Vernunft
und Gefithl im moralischen Urteil. Be-
sonders wirkméchtig wird der Beitrag von
David Hume zu dieser Diskussion. Hume
zeigt zundchst, dass die Vernunft kei-
nen Einfluss auf unsere Handlungen und
Neigungen haben konne. Da aber unsere
Handlungen dennoch unter dem Einfluss
sittlicher Haltungen stiinden, miissen die-
se auf das Gefiihl zuriickgefithrt werden."”

15
16

An ein solches denkt Hume, wenn er von
einem ,moral sense“ spricht. Mit dieser
Zuordnung allerdings gibt Hume zugleich
die rationale und intersubjektive Uber-
priifbarkeit moralischer Einstellungen auf.
Bis in die heutige metaethische Diskussion
vor allem in der analytischen Philosophie
bleibt Humes Konzept das Paradigma der
nonkognitivistischen Theorien der Moral.

Arthur Schopenhauer hat, ohne direkt
bei den Hume’schen Begriffen anzukniip-
fen, diese Uberlegungen zur Handlungs-
theorie radikalisiert. Wahrend bei Hume
das Gefiihl die Vernunft oder den Ver-
stand als handlungsleitende Instanz beisei-
teschiebt, sind es auch fir Schopenhauer
die traditionellen Affekte, welche die Lei-
tung des Menschen tibernehmen. Doch
ist es beim Menschen so, dass diese Affek-
te den Verstand zu ihrem Instrument ma-
chen. Schopenhauer spricht von Trieben
und er spricht vom Willen, der nicht ra-
tionales Seelenvermdgen, sondern grund-
los agierende Triebinstanz ist. Vom Willen
bestimmt zu sein, ist gerade angesichts der
Einsicht des Menschen in diese Abhéingig-
keit nicht Lust, sondern Leid. Schopenhau-
er entwickelt daraus nicht nur eine Ethik
des Mitleids, sondern zunichst eine Kos-
mologie oder Metaphysik des Leidens. Zu-
néchst erfahren wir den Willen am eige-
nen Leib, aber wir erkennen, dass die ma-
teriellen Strebungen, die in ihm wirken, al-
les Leben beherrschen. Nicht wir erhalten
uns, sondern die Natur benutzt uns, sich zu
erhalten, und sie bedient sich dabei auch
unserer Grausamkeit und unseres Uber-
lebenskampfes. Die Imperative der Ver-
nunftmoral bediirfen des Egoismus’ der
Handelnden, denn ihre Befolgung setzt das

Wichtige Hinweise zur Exegese von Lukas 10 danke ich Herrn Dr. Johann Hintermaier (Linz).
Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologiae, II-1I, q. 30, art. 3c.

7" David Hume, Ein Traktat tiber die menschliche Natur, 2. Buch, 3. Teil, 3. Abs.; S. 153 (Meiner-

Ausgabe, 2. Bd.), Hamburg 1978.



Fuchs / Barmherzigkeit und Mitleid in der Philosophie 379

Schielen auf Lohn oder Strafe voraus. Das
Phdnomen des Mitleids dagegen ist es fiir
Schopenhauer, in dem der Egoismus tat-
sichlich iberwunden wird. Er wird tber-
wunden, weil das Ich Giberwunden wird.
Mitleiden hebt die Schranken zwischen
Ich und Du auf, beide Individualitaten ver-
schwinden.

3 Naturlichkeit und Kunstlichkeit

In der neuzeitlichen Diskussion zeigt sich
noch ein drittes Gegensatzpaar, das zur
Beurteilung herangezogen wird und das
ich beim zeitlichen Sprung von Hume zu
Schopenhauer iibergangen habe. Dieses
Gegensatzpaar spielt, wenn ich recht sehe,
in der antiken Diskussion keine Rolle, weil
hier die Analyse des Mitleids nicht in ein
ethisches Programm tiberleitet. Tatsdch-
lich hatten wir aber bei Aristoteles beob-
achtet, dass es die Sorge um ein mogliches
eigenes Leiden ist, welche fiir das Mitleid
konstitutiv ist. Wer sich seiner Sache zu si-
cher ist, kann kein Mitleid fithlen, eben-
sowenig wie der, der am Boden liegt und
nicht tiefer fallen kann. Dieser Selbstbezug
hat eine ganze Reihe von Autoren der Neu-
zeit veranlasst, im Mitleid eine Art von Be-
trug aufzuweisen: Der Mitleidende tue so,
als ginge es ihm um den Anderen, dabei
geht es doch nur um ihn selbst. Francois de
la Rochefoucauld und Bernard Mandeville
sehen in der Mitempfindung, aber auch in
den Werken der Barmherzigkeit nur Mit-
tel zur Verwirklichung eigenen Strebens
und eigener Interessen. Es sei, so la Roche-
foucauld, die kluge Voraussicht auf unser
eigenes mogliches Leid und verfolge das

18

Kalkiil, dass auch uns in den befiirchteten
Situationen geholfen wiirde. Der Moralist
entlarvt also den Selbstoptimierer, dem es
im Leid des anderen nur um das eigene
Leid geht. Dagegen sehen die englischen
Gefiihlsethiker und auch Jean Jacques
Rousseau'® das Mitleid als authentisch an,
es sei urspriinglich, naturhaft und unmit-
telbar. Das Mitleid wird begruf3t, weil es
authentisch ist.

Folgt man diesem Gebot der Authen-
tizitdt, dann kommt es nicht darauf an,
dass ein Gefiihl auch in entsprechende po-
sitive Akte miindet, sondern die Akte der
Barmherzigkeit werden umgekehrt da-
rauthin analysiert und kritisch befragt, ob
sie Ausdruck des urspriinglichen Gefiihls
sind. Freilich fordert die Philosophie der
Neuzeit hierfiir keine konkrete empirische
Prifung. Kritiker wie Befiirworter des
Mitleids und der Barmherzigkeit, von den
Moralisten und Gefiihlsethikern bis hin zu
Nietzsche geben sich vielmehr mit ihren
eigenen Einschitzungen tiber das Men-
schengeschlecht zufrieden.

4 Lebensleid und
personale Verantwortung

Schopenhauers Mitleidsethik hat Ansét-
ze dafiir gezeigt, wie die leidende Kreatur
insgesamt zum Objekt der moralischen
Beriicksichtigung werden kann. Sie bie-
tet somit einen Rahmen fiir pathozentri-
sche Ansitze, in denen die Intention des
Tierschutzes ebenso wie vielfiltige Akte
der Menschlichkeit eine ontologische Er-
klarung erfahren. Das Leben ist ein Zu-
sammenhang, in den sich unser Gefiihl

So jedenfalls im Ersten Diskurs. Hier wird es fiir Rousseau zum Inbegriff des nicht durch die

Zivilisation korrumpierten urspriinglichen menschlichen Ethos. Im Emile dagegen finden sich
ahnliche Zweifel an der Authentizitat des Mitleids wie in der franzosischen Moralistik.



380 Fuchs / Barmherzigkeit und Mitleid in der Philosophie

der Ahnlichkeit, Verbundenheit und Ver-
wandtschaft einfligt. Schopenhauers Me-
taphysik befreit die Mitleidsethik vor dem
Verdacht, nur eine Moral der Nidhe und der
Nachbarschaft zu sein, sie macht zudem
die Bemithungen um eine Rekonstrukti-
on von Mitleid und Mitgefiihl als komple-
xe heuristische Leistungen des Sich-in-an-
dere-Versetzens tiberfliissig. Dennoch darf
man nicht iibersehen, dass Schopenhauer
dafiir in der Perspektive der Ethik einen
hohen Preis zahlt.

Dies hat Max Scheler in der Schrift
iiber ,Wesen und Formen der Sympathie®
klar herausgearbeitet. Arthur Schopenhau-
er gilt ihm als Exponent einer ,,monisti-
schen Metaphysik®, der er aufler der altindi-
schen und alt-buddhistischen Metaphysik
und der indischen und christlichen Mystik
auch Schelling, Hegel, Eduard von Hart-
mann sowie Henri Bergson, Hans Adolf
Eduard Driesch und Hugo Miinsterberg
zuordnet. Scheler unterscheidet bei diesen
monistischen Metaphysikern solche, in de-
nen sich im Akt des Mitgefiihls die sach-
liche Erkenntnis einer einheitlichen Reali-
tat erschlie8t, von jenen Theorien, denen
die einheitliche Realitdt als Erklarung fiir
das Phdnomen des Mitgefiihls dient. Bei-
den Ansitzen hilt Scheler aber entgegen,
dass gerade im Phianomen des Mitgefiihls
die Wahrung der Geschiedenheit zu Tage
trete und damit auch eine Authebung der
Individualitdt in einer kollektiven Realitat
nicht zu begriinden sei. Die Geschieden-
heit entspreche einer Verschiedenheit der
Personen," die selbst dann noch gewahrt

19

45,
20 Ebd., 50.
2L Vgl ebd., 45.
22 Ebd., 66.
23 Ebd., 75.

wire, wenn die korperliche Verschieden-
heit in qualitativer wie in raumzeitlicher
Hinsicht zur Disposition stiinde. Scheler
betont, dass sein metaphysisches Konzept
durch die Phdnomene gestiitzt ist, dass
sich jede alternative Metaphysik wegen des
Phénomens des Verschiedenheitsbewusst-
seins verbiete. Im Zentrum der Schrift
tiber die Sympathie steht somit die These,
dass emotionale Relationen nur dann kor-
rekt beschrieben sind, wenn deutlich wird,
dass durch sie die Grenzen der Individuali-
tat des Individuums nicht aufgehoben wer-
den. ,Echtes Mitgetiihl bekundet sich ge-
rade darin, dafl es Natur und Existenz des
anderen und seine Individualitdt miteinbe-
zieht in den Gegenstand des Mitleids und
der Mitfreude.“* Scheler betont sogar, dass
auch die echte Mystik des Geistes stets ein
Minimum an Daseinsdistanz zu Gott be-
wahre.” ,Das Aufgehen des Ich in einen
allgemeinen Leidensbrei schliefSt echtes
Mitleid vollstindig aus.“*> Auch dort, wo
zwei Individuen iiber denselben Gefiihls-
inhalt verfiigen, betont Scheler phanome-
nal das Verschiedenheitsbewusstsein hin-
sichtlich des Ausgangspunktes dieses Fiih-
lens: Das Mitgefiihl entsteht nicht durch ir-
gendeine Form der Ansteckung oder durch
Aufhebung der Distanz.?

Hier soll weder der absolute Person-
begriff Schelers favorisiert werden, noch
scheint es angebracht, ihm in seiner Dif-
ferenzierung von Echtem und Unechtem
einfach zu folgen. Wichtig ist aber, dass
das Verschiedenheitsbewusstsein, welches
Scheler anfiihrt, auch Voraussetzung fiir

Max Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, in: ders., Gesammelte Werke VII, Bern 1973,



Fuchs / Barmherzigkeit und Mitleid in der Philosophie 381

individuelle Verantwortung ist. Dass eine
Person erscheint, der eine Handlung zu-
zuordnen ist, die als Téter erscheint, ist
eine grundlegende Voraussetzung fiir den
Begriff der Handlung und damit auch fiir
Moral und Moralphilosophie. Wenn sich
Personalitdt auflost, ist eine moralische
Zuschreibung von Handlungen nicht még-
lich.

5 FUhlen und Begriinden

Nach diesem durch Begriffspaare geordne-
ten Durchgang durch die komplizierte Ide-
engeschichte von Mitleid und Barmherzig-
keit sollte kein Zweifel bleiben, dass unsere
Lebenswelt und unsere moralischen Ein-
stellungen in vielfiltiger Weise von Gefiih-
len durchdrungen und begleitet sind und
dass unser Wunsch, uns in unserem Han-
deln moralisch zu verhalten, oft mit dem
Gefiihl des Mitleids verbunden ist. Barm-
herzigkeit, auch das wird durch die Ver-
wendung dieses Ausdrucks klar, kann nicht
wie das Mitleid in der blolen Gefiihlsre-
gung stehen bleiben, sondern zeigt sich erst
in der Tat. Diese Tat aber, sofern man sie

Weiterfiithrende Literatur:

Sabine A. Déring (Hg.), Philosophie der
Gefiihle (stw 1907), Frankfurt a. M. 2009.
Martha Nussbaum, Politische Emotionen.
Warum Liebe fiir Gerechtigkeit wichtig ist,
Berlin 2014.

Der Sammelband von Sabine Doring wie
auch einige neuere Arbeiten von Martha
Nussbaum zeigen ein neues philosophi-
sches Interesse an Gefithlen oder Emotio-
nen, welches vor allem in der angelsach-
sischen und analytischen Diskussion zum
Tragen kommt.

nicht abstrakt als Ausdruck allgemeinen
Wohlwollens fiir die Menschheit oder das
Lebendige versteht, bleibt an das subjektive
Gefiihl zuriickgebunden. Beide Elemente,
die Tat und das zugrundeliegende Gefiihl
miissen aber einer Priifung unterzogen wer-
den. Der Ertrag der philosophischen Aus-
einandersetzung muss daher in der Forde-
rung gesehen werden, emotionale Haltun-
gen nicht als unmittelbar handlungsleitend
zu betrachten; sie sind nicht Ziel-, sondern
eher Ausgangspunkt der ethisch reflektier-
ten moralischen Urteilsbildung. Mitunter
mag es reichen, wenn wir ein Gefiihl da-
tiir entwickeln, ob ein Gefiihl in einer be-
stimmten Situation angemessen ist. Doch
ein solches Gefiihl fiir angemessene Gefiih-
le reicht nicht immer aus, es bedarf dann
einer anderen Form von Priifung der Ange-
messenheit. Diese Priifung aber geschieht,
so der Konsens der kognitivistischen An-
sitze in der philosophischen Ethik, durch
die praktische Vernunft. In dieser Sichtwei-
se ist moralische Urteilsbildung, anders als
einige der Gefiihlsethiker es wollten, nicht
ein elementares oder urspriingliches, son-
dern ein vermitteltes Geschehen. Was es
braucht, sind Griinde. Griinde sind inter-
subjektiv ausweisbar. Nicht immer gelingt
es, in einem Gesprach tiber moralische Fra-
gen den anderen durch die eigenen Griin-
de von der Ubernahme der eigenen Positi-
on zu iiberzeugen. Dennoch sind wir tiber-
zeugt, dass es falsch ist, den Austausch von
Griinden einfach durch den Hinweis auf
subjektive Gefiihle abzubrechen.

Mitunter aber handeln wir ohne einen
solchen Austausch von Griinden, weil uns
bestimmte Situationen dréngen, sofort und
ohne Verzug zu handeln. Dies gilt etwa fiir
Notsituationen, in denen spontane Hilfs-
leistungen erforderlich werden. Dies ist
der Ort fiir Werke der Barmherzigkeit, die
uns sogar zur Pflicht werden konnen. Die



382 Fuchs /

Barmbherzigkeit und Mitleid in der Philosophie

praktische Uberlegung fordert aber auch,
dass wir iiber die Situation und ihre un-
mittelbare Verpflichtungswirkung hinaus-
blicken, dass wir Fragen nach der Vertei-
lung von Giitern stellen und nach gerech-
ten Kriterien.

Der Autor: Dr. Michael Fuchs ist seit 2015
Professor fiir Praktische Philosophie/Ethik
an der Fakultit fiir Philosophie und fiir
Kunstwissenschaften der Katholischen Pri-

vat-Universitidt Linz. Zuvor war er Ge-
schiftsfiihrer des Instituts fiir Wissenschaft
und Ethik der Universitit Bonn und Lehr-
beauftragter des Instituts fiir Philosophie der
Universitdit Bonn; Publikationen: Prinzipien
der Individuation, Miinster 2015; Wider-
streit und Kompromifs. Wege des Umgangs
mit moralischem Dissens in bioethischen
Beratungsgremien und Foren der Urteils-
bildung, Bonn 2006; Zeichen und Wissen,
Miinster 1999.

ZeitGeist?!
Heutige Lebenswelten als heilsame
Provokation fiir Theologie und Kirche

zum 25. Jahrestag seiner Bischofsweihe

Franz-Josef Bode werden in diesem Band

Marianne Heimbach-Steins, Georg Austen,
Andreas Knapp u. a.

192 S., kart., ISBN 978-3-7917-2830-8
€ (D) 19,95/ € (A) 20,60 / auch als eBook

Verlag Friedrich Pustet

Nahe bei den Menschen

THEODOR KETTMANN / JOHANNES WUBBE (HG.)

Festgabe fiir Bischof Dr. Franz-Josef Bode

Theologische und pastorale Impulse von Bischof

weitergedacht; mit Beitrdgen von Karl Lehmann,
Reinhard Marx, Erwin Dirscherl, Margit Eckholt,

THEODOR KETTMANN
JOHANNES WUBBE
HG.)

ZeitGeist?!

Heutige Lebenswelten
als heilsame Provokation
fiir Theologie und Kirche

VERLAG FRIEDRICH PUSTET

m www.verlag-pustet.de




