394

ThPQ 164 (2016), 394-403

Johannes Schelhas

Die geistliche Dimension des Dialogs

bei Paul VI.

Dialog dem griechischen Wortsinn nach
heiflft Gesprich. Gesprich indes ist nur
wahrhaft Dialog, wenn es weder Selbstge-
spriach noch fiktives Gespréch ist. ,,Dialo-
gisches“ Gesprach muss real sein, nicht re-
gungslos, sonst wire es fiir Menschen kei-
ne Mitteilung. Es wird authentisch, wahr-
haftig und auf Augenhohe gefithrt, wobei
die insgeheime Intention des Dialogs we-
gen der Redlichkeit nicht im Geheimen ver-
bleibt. Dabei ist es klug und mafivoll, den
Sinn (A6yog) und das Motiv der Rede of-
fen zu machen und daran dem Dialogpart-
ner Partizipation zu eréffnen. Die Grund-
lage (&px1)) der Teilhabe, der dreieine Gott,
soll fahig sein, die Dialogpartner aus sich
heraus gewaltfrei zu tiberzeugen. Es ist sol-
cher Grundlage eigen, dass sie als Gabe und
Geschenk, als Angebot und Gewinn in Ge-
duld, Unaufdringlichkeit und Nachfrage je-
dem anderen Menschen sich offenbart und

1

prasentiert und ihn individuell beriihrt.
Dies ist ihr Selbstvollzug. Wie sie mich be-
trifft, so soll sie ihn ansprechen. Sie mochte
ihm Anleitung und Begleitung, Anweisung
und Bekriftigung im Leben entlang der Zeit
sein — und Freund. Sie ist wie das Wort auf
»Ant-wort“ bedacht. Der Dialog ist folglich
eine Ehre, die zur Natur des Menschen ge-
hort. Ehre und Dialog, die unter Lebendi-
gen das Ich mit dem Du verflechten, sind
Zierde des Menschen in seinem Antwort-
charakter schlechthin, wobei das Du dem
Ich das Gelingen von beidem stimuliert.

1 Das vernlnftige Licht
des Geistes der Zeit

Im Folgenden wird das geistige Klima be-
schrieben, in dem Papst Paul VI. Dialoge
fihrt.! Die Vernunft des Dialogs liegt ,,in

Die an dieser Stelle genannten Texte Papst Pauls VI. werden ohne Verfasserangabe zitiert:

- Ansprache bei der Eréffnung der zweiten Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen Konzils
(29.09.1963), in: HThK Vat.II, Bd. 5, Freiburg i. Br.—Basel-Wien 2006, 500-514.

- Enzyklika ,,Ecclesiam suam" tiber die Wege der Kirche (06.08.1964), in: AAS 56 (1964), 609-
659 (urspriinglich nicht durchnummeriert). Dt.: Recklinghausen 1964 (43 S.) (nicht durch-
nummeriert). Uberarbeitete dt. Ubers. in: HerKorr 18 (1963/64), 567-583 (nicht durchnum-
meriert).

- Enzyklika ,Mense maio“ iiber die Marienverehrung im Monat Mai (29.04.1965), in: AAS
57 (1965), 353-358 (urspriinglich nicht durchnummeriert). Dt.: Paul VI, Mysterium fidei,
Recklinghausen 1965, 23-26 (nicht durchnummeriert).

- Enzyklika ,,Populorum progressio® iiber die Entwicklung der Volker (26.03.1967). Revidierte
Ubers., lat.-dt.: NKD 4, Trier 1967. Uberarbeitete dt. Ubers. in: HerKorr 21 (1967), 218-230.

- Enzyklika ,Sacerdotalis caelibatus“ tiber den priesterlichen Zélibat (24.06.1967). Approbierte
Ubers., lat.-dt.: Kirchliche Dokumente nach dem Konzil 8, Leipzig 1968.

- Enzyklika ,,Humanae vitae® tiber die rechte Ordnung der Weitergabe menschlichen Lebens
(25.07.1968). Von den dt. Bischéfen approbierte Ubers., lat.-dt.: NKD 14, Trier 1972.

- Pastoralinstruktion ,,Communio et progressio® iiber die Instrumente der sozialen Kommuni-
kation (23.05.1971). Von den dt. Bischéfen approbierte Ubers., lat.-dt.: NKD 11, Trier 1971.



Schelhas / Die geistliche Dimension des Dialogs bei Paul VI. 395

der Luft. Die konkrete geschichtliche Zeit
ist fiir den Dialog reif. Ein Same des Rei-
ches Gottes keimt vermittels des Dialogs
der Kirche in der Welt und findet darin sei-
ne Gestalt. Dialog ist verbunden mit Selbst-
besinnung und Erneuerung.* Der Dialog
als Ganzes ereignet sich in einer Vielzahl
von Einzeldialogen. Vor einer geschwitzi-
gen wie torichten ,,Dialogbesoffenheit® der
Kirche nach dem Konzil hat ein Mitarbei-
ter aus dem Senat des Papstes, der Berliner
Kardinal Alfred Bengsch, aber unmissver-
stindlich gewarnt.> Der Dialog ist jedoch
entsprechend der Einsicht Pauls VI. ein
»Zeichen der Zeit", ein ,,Zeichen Gottes"*
Er ist ungeachtet der Zerbrechlichkeit der
menschlichen Sprache und des Irrtums
der menschlichen Personen unverzichtbar.
Der Dialog duldet keinen Aufschub.

Die Freundschaft des Menschen zu
Gott bewirkt, dass der glaubende Mensch
kein von den anderen ,, Abgesonderter, in
eine unfassbare Transzendenz Entwichener

ist® Sein Verhalten auf Erden besteht ,,eher
aus ,Einspannungen’ als aus ,Abscheidun-
gen™’ ,Der christliche Auftrag lautet un-
bedingt auf Ertragen dieser Spannung und
Spannweite, aber auch auf fortschreiten-
de Bindigung und Durchdringung.“® Ein
dem Evangelium entsprechendes soziales,
eben dialogisches Verhalten ist deshalb fiir
die Glieder der Kirche unabdingbar, zu-
erst fiir den Nachfolger Petri. Die beiden
Konzilspéapste stehen fiir die Umkehr der
Kirche zu einem abgrundtiefen Vertrauen
in den Dialog auf der Basis des Glaubens
an Gott ein. Paul V1. fithrt hierbei in aus-
driicklich christologischer Sinngebung die
geistliche Intention Johannes’ XXIII. fort.
Die Wahrheit Gottes begegnet den
Glaubenden nicht anders als im Gewand
der Welt. Menschen kommen nicht daran
vorbei, ,,die echte christliche Erfahrung der
weltlichen Wahrheit® zu reflektieren und
existenziell einzutiben: ,,das Erdulden des
Fremdseins dieser Wahrheit, ihres Unange-

- Apostolisches Schreiben ,,Marialis cultus® iiber die Marienverehrung (02.02.1974). Von den
dt. Bischéfen approbierte Ubers., lat.-dt.: NKD 45, Trier 1975 (hiernach zitiert). Weiterhin
dt.: Mit Maria ins 3. Jahrtausend. Kirchliche Dokumente zur Marienverehrung, Leutesdorf
1987, 27-115.

- Apostolisches Schreiben ,,Evangelii nuntiandi“ tiber die Evangelisierung in der Welt von heu-
te (08.12.1975). Dt.: VApS 2, Neuaufl. Bonn 2012.

Vgl. Jorg Ernesti, Paul VI. Der vergessene Papst, Freiburg i.Br. 2012, 106; ders., Paul VI. Die

Biographie, Freiburg i. Br. 2015 (= erw. Neuausg. des zuvor genannten Titels), 121-127. Dazu

Johannes Schelhas, Das Zweite Vatikanische Konzil heute. Geschichte — Themen - Ertrag, Re-

gensburg 2014, 15-31.

Das ,bad word“ des 1967 zum Kardinal kreierten Bischofs (1961; Erzbischof 1962) Alfred

Bengsch (1921-1979) wird zitiert nach: Elisabeth Preuss, Offnung zur Welt? Das Arbeitspapier

»Zur Frage des Weltdienstes des Christen in unserer Situation“ und die Reaktion der Bischofe

der katholischen Kirche in der DDR, in: ThG(B) 52 (2009), 105-115, hier: 106. Die Warnung

vor ,,dialogischer” Naivitat ergeht bei Bengsch insbesondere vor dem gesellschaftlichen und
weltanschaulichen Hintergrund der Staaten des so genannten Ostblocks. Zur Ostpolitik Pauls

V1.: Jorg Ernesti, Paul VI. Der vergessene Papst (s. Anm. 2), 263-275; ders., Paul VI. Die Bio-

graphie (s. Anm. 2), 313-328.

Evangelii nuntiandi 75.

Henri de Lubac, Glauben aus der Liebe. Ubertr. und eingel. v. H. U. von Balthasar (franz.: Catho-

licisme, 1938), Freiburg *1992, 309 (= Einsiedeln 21970; Erstaufl. unter dem Titel: Katholizismus

als Gemeinschaft, Einsiedeln 1943).

Hans Urs von Balthasar, Schleifung der Bastionen. Von der Kirche in dieser Zeit (1952), Trier

1989, 58.



396 Schelhas / Die geistliche Dimension des Dialogs bei Paul VI.

passtseins an den heiligen Innenraum der
gottlichen Wahrheit, von der Christus und
die Kirche leben und worin sie heimisch
sind.*” Jeder Christ, der Papst eingeschlos-
sen, muss die Augen seines Leibes und Her-
zens fir solchen Anblick trainieren. Alle
Getauften konnen und miissen den heili-
gen Geist Gottes und den widergottlichen
Geist der Welt engagiert, geduldig und klug
unterscheiden. Kraft der Taufe sind sie als
»Kinder Gottes®, als Freunde, die Gott sich
erwihlt hat, dazu wiirdig und fahig.

Papst Paul VI. macht die anfillige
Form des Dialoges als ekklesiale Sozial-
und Kommunikationsform zum festen
Kalkiil seines Habitus. Die Sakramentali-
tat des Kirchlichen, die sich in der pulsie-
renden Spanne von Charismatischem und
Amtlichem, von Freiheit und Bindung,
von Sendung in die Welt und Kontem-
plation im Herzen, von ,Entweltlichung®
und Inkarnation ,,bis zum Auflersten” (Joh
13,1: ig Téhog) mannigfaltig zu fassen und
erfassen gibt, muss in der Kirche personal
auf herausragende Weise der Papst versoh-
nen, integrieren und darstellen. Der dia-
logische Mensch, keinesfalls nur ein Papst,
hat im Gefiige der Kirche in der Welt die
starkste pneumatische Lebenskraft.

2 Dialogischer Habitus

Jeglicher Dialog zwischen Menschen hat
seinen Ursprung im Dialog Gottes mit den
Menschen. Bereits in seiner Antrittsenzy-
klika iiber die ,Wege der Kirche“ in ihrer
Sendung heute kommt Paul VI. darauf zu
sprechen: Die Gabe der Kirche, zugleich

7 Ebd, 67.
Ecclesiam suam 64 (eigene Ubers.).
®  Ebd, 65.
10" Ebd., 83.

ihr Erbe, ,ist die Verbreitung, das Ange-
bot und die Verkiindigung“ des Evangeli-
ums, welches Jesus Christus ist. Gabe und
Erbe sind — mit anderen Worten - die Lie-
be Gottes, die fiir die Menschen den Dialog
zur Weisung Gottes und der Kirche macht.
»Diesem inneren Antrieb der Liebe, die
danach strebt, sich zur dufSeren Gabe der
Liebe zu machen, gibt Paul VI. 1964 ,,den
schon gebrauchlichen Namen ,Dialog/Ge-
sprach’ (colloquium)“?® Jenen Weg, den der
Dialog zwischen den drei gottlichen Per-
sonen in den Dialog zwischen Menschen
sucht und findet, verwirklicht die Kirche
gestalterisch. ,Die Kirche muss zu einem
Dialog mit der Welt kommen, in der sie
nun einmal lebt. Die Kirche macht sich
selbst zum Wort, zur Botschaft, zum Dia-
log.“ Vor diesem Hintergrund wird die In-
tention des Dialogs tiefer verstindlich, die
Papst Paul VI. verfolgt: ,,In einem Dialog
entdeckt man, wie verschieden die Wege
sind, die zum Lichte des Glaubens fiihren,
und wie es moglich ist, sie alle auf dassel-
be Ziel hinzulenken. Auch wenn sie von-
einander abweichen, kénnen sie doch zur
Ergénzung beitragen, weil sie unsere Uber-
legungen auf ungewohnte Bahnen lenken
und uns zwingen, unsere Forschungen zu
vertiefen und unsere Ausdriicke neu zu ge-
stalten. Die Dialektik dieses Denkens und
dieser Geduld ldsst uns auch in den Mei-
nungen der anderen Wahrheitselemen-
te entdecken.“’® Die Weite des menschli-
chen Geistes im Dialog zeichnet Paul VI.
bei aller Entschiedenheit fiir die Wahrheit
Christi bis zuletzt aus.

Der Dialog ist keine Erfindung (der
Menschen) der Kirche. Weil er dem Heils-



Schelhas / Die geistliche Dimension des Dialogs bei Paul VI. 397

ratschluss Gottes entspringt, Gottes Bezie-
hung zum Menschen eréffnet und im Mo-
dus der Begegnung vermittelt geschieht,
stellt in dichtester Weise das Gebet des
Menschen seinen Dialog mit Gott dar.'
Weitere personale Kommunikationsweisen
zwischen Menschen kommen hinzu, um
Gottes Dialog im Fragment auszudriicken.
Der Dialog Gottes mit dem Menschen so-
wie der Dialog zwischen Menschen wird
nicht nur durch die Ursprungs- oder Erb-
siinde des Menschen beeintrichtigt. Er
wird vielmehr in Jesus Christus kraft des
Heiligen Geistes zur Ehre Gottes des Vaters
neu aufgenommen. Gottes Dialog entlang
der Geschichte mit Israel und (durch die
Kirche mit) der Menschheit beschreibt Paul
VI. - eine Aussage von ,Dei verbum® Art.
2 vorwegnehmend - als ,,Gespréach Christi
mit den Menschen (vgl. Bar 3,38) in dem
»Gott etwas Einblick in das Geheimnis sei-
nes Lebens® gewahrt.'” Er wird in seiner
Kommunikationsinstruktion 1971 noch
konkreter: ,Wéhrend seines Erdenwandels
erwies sich Christus als Meister der Kom-
munikation.“”® Die Charakteristika jedes
zwischenmenschlichen Dialogs, simtliche
Dialoge der Kirche in der Welt eingeschlos-
sen, haben nach der Auffassung des Papstes
im Gespréch Jesu Christi mit Gott und mit
Menschen ihren formgebenden Haftpunkt.

1 Vgl. ebd., 70; Humanae vitae 29.

12 Ecclesiam suam 70.
13

Paul VI. fithrt bereits 1964 vier essenzielle
Eigenschaften des Dialogs der Kirche nach
dem Mafl Jesu Christi an: Klarheit, Sanft-
mut, Vertrauen, padagogische Klugheit.'
Was diese Eigenschaften bezeichnen, liest
sich wie eine vorweggenommene Anspie-
lung auf die Beschreibung des dialogischen
Habitus Jesu und der Apostel in ,,Dignitatis
humanae® Art. 11. Der christologisch for-
matierte, pneumatische Inbegrift des Ha-
bitus vollkommen in Gott verankerter dia-
logischer Menschen ist Lebensfiille®, ist
»Geist und Leben, ist ,,Liebe ohne jeden
Vorbehalt“’. Der Papst fiigt hinzu: ,,In ei-
nem Dialog, der mit solch einer Fiirsorge
verursacht wird, verbindet sich Wahrheit
mit Néchstenliebe, Klugheit mit Liebe.“*
Ein derartiger Dialog fordert die Gerech-
tigkeit. Gegen die Herzenshirte und Selbst-
herrlichkeit des Menschen rdumt auch je-
der mit duflerst straffer Zielstrebigkeit ge-
fihrte Dialog der Barmbherzigkeit Jesu
Christi in der Haltung der Menschen einen
festen Platz ein.

Manifestationen solcher Barmbherzig-
keit, die in einem menschlichen Verhalten
tief menschlich wirken, das in der Welt,
aber nicht von der Welt" seine Ziige findet
und das zur Nachfolge Christi anstachelt,
liest Paul VI. wiederholt exemplarisch an
der Mutter Jesu ab.? Sie ,,gehort zu unse-

Communio et Progressio 11. Zur Bedeutung dieses Dokuments, das als ,,,Magna Charta‘ der

nachkonziliaren Kommunikationslehre“ angesehen wird: Hermann-Josef GrofSe Kracht, Kirche
in ziviler Gesellschaft. Studien zur Konfliktgeschichte von katholischer Kirche und demokrati-
scher Offentlichkeit, Paderborn 1997, 242-247, Zitat: 242.

" Vgl. Ecclesiam suam 81.

15 Vgl. ebd., 70 (Recklinghausen 1974, 29 Zeile 1).

17
18

Sacerdotalis caelibatus 24.
Ecclesiam suam 82 (eigene Ubers.).

Communio et Progressio 11 unter Anspielung auf Joh 6,63.

19 Vgl. ebd., 62 unter Anspielung auf Joh 17,11.14.

20

Vgl. Mense maio 3.11; Humanae vitae 19 (zur Barmherzigkeit der Kirche).



398

Schelhas / Die geistliche Dimension des Dialogs bei Paul V1.

rem Geschlecht®”!. Maria ist seinem ek-
klesialen Verstindnis von Heiligkeit zufol-
ge der dialogfihige Mensch par excellen-
ce. An ihr erblickt der Papst die Kohérenz
von Dialog in Wort und Tat gegeniiber den
Menschen und Gehorsam im Glauben ge-
geniiber Gott.? Paul V1. sieht vor diesem
Hintergrund sowohl das Bischofsamt im
Besonderen als auch die gesamte Kirche
im Allgemeinen vor die geschichtliche He-
rausforderung gestellt, sich heute im Dia-
log bewihren zu miissen. Der Dialog ist
Habitus der Kirche. Nach dem Verstandnis
Pauls VI. avanciert der dialogische Habitus
des Amtes und der Kirche zum pastoralen
Kennzeichen der Apostolizitit des Am-
tes und der Kirche.® Im Umbkehrschluss
heif$t dies: Nichtdialogisches Verhalten ist
sowohl dem Amt in besonderer Weise als
auch der Kirche insgesamt wesensfremd.
In einem Dialog zu sein und dement-
sprechend zu handeln bedeutet weiterhin:
Der Dialog kennt unterschiedliche Modi
und Orte. Er ist nicht einférmig. Er wird

21

schnitts 33.
2

log; Evangelii nuntiandi 82.
23

gestuft gefithrt. Er ist sachbezogen orien-
tiert. Er wird tduschungsfrei und beharr-
lich vollzogen. Stets ist er oberstes Gebot
der Stunde.” Doch ,,der Dialog des Heiles"
zwingt das Gegeniiber nicht, ihn aufzuneh-
men - weder den Dialog noch Gott selbst.”
Der Dialog, den die Kirche ohne Ansehen
der Person mit allen Menschen erstrebt,
zielt darauf, ,,aus der ganzen Menschheits-
familie eine Gesellschaft auf[zu]bauen®?.
Es bedeutet zudem: Der intensiv und
vertrauensvoll gefithrte Dialog ist fihig,
Gegensitze in sich einzuschlieflen: aufzu-
nehmen und auszuhalten, zu integrieren
und zu verséhnen. Kommunikation zwi-
schen Menschen erweist sich darin wegen
der schweigenden Prisenz Gottes, die das
menschliche Wort stimuliert und reguliert,
als tiberzeugend und authentisch. Den-
noch bleibt der Dialog immer ein Wagnis
fir Gott und fir den Menschen.”” Es gilt:
Wer wagt, gewinnt das ewige Leben, das
in diesem Leben seinen Anfang nimmt.
Nutzbringend oder ,bewusst, titig und

Marialis cultus 56. Vgl. auch die dkumenisch behutsam ausgefeilte Schlussaussage des Ab-

Vgl. Sacerdotalis caelibatus 98; Marialis cultus 17-18.35.37 mit explizitem Hinweis auf den Dia-

24

25
26

27

Vgl. Ecclesiam suam 67. Die Nota ecclesiae ,, Apostolizitat“ versieht Paul VI. mit etlichen Kon-
kretionen: Ehespiritualitit (Humanae vitae 25); Gebet in der Familie (Marialis cultus 52-54);
Familienapostolat (Humanae vitae 26); Gastfreundschaft (Populorum progressio 67.69); Er-
ziehung zur (Entdeckung der) Wahrheit (Evangelii nuntiandi 78 [Schlussaussage]).

Vgl. Ecclesiam suam 77. Die Ausfithrungen Pauls VI. lesen sich als biblische Auslegung des
Gleichnisses vom Senfkorn (Mt 13,31): ,,Der Dialog des Heiles hat naturgegebene Abstufungen,
macht Entwicklungen durch von bescheidenen Anfangen bis zum vollen Erfolg (vgl. Mt 13,31);
auch unser Dialog muss mit einem langsamen psychologischen und geschichtlichen Reifungs-
prozess rechnen und die Stunde abwarten, in der Gott ihm Erfolg verleiht. Dennoch soll unser
Dialog nicht auf morgen verschieben, was er heute tun kann; er soll das brennende Verlangen
nach der entscheidenden Stunde und den Sinn fiir die Kostbarkeit der Zeit haben (vgl. Eph
4,16). Heute, das heifit jeden Tag, soll er wieder neu anfangen, und eher auf unserer Seite als bei
denen, an die er gerichtet ist.”

Ecclesiam suam 75.

Ansprache bei der Eroffnung der zweiten Sitzungsperiode, 513. In der am 29.09.1963, zu Beginn
des vierten Monats seines Pontifikats, gehaltenen Rede legt Paul VI. die Grundanliegen seiner
spateren Antrittsenzyklika ,,Ecclesiam suam® dar.

Vgl. Ecclesiam suam 88.



Schelhas / Die geistliche Dimension des Dialogs bei Paul VI. 399

mit Gewinn“ (,,Sacrosanctum Concilium*
Art. 11) dialogisch zu sein und zu han-
deln, hilft die gesamte pilgernde sowie die
bei Gott im Himmel schon vollendete Ge-
meinschaft der Glaubenden subsidiidr den
einzelnen Individuen.

3 Emmanuel Levinas und Paul VI.:
Die Tiefendimension des Dialogs

Der Vergleich der Ungleichen iiberrascht.
Hinsichtlich der Tiefenweite des Dialogs,
von dem die Rede ist, besteht zwischen
dem Papst der katholischen Weltkirche,
dem Italiener Giovanni Battista Montini
(1897-1978), und dem jidischen franzo-
sischen Philosophen Emmanuel Levinas
(1906-1995) nicht mehr als eine geschwis-
terliche Geistesiibereinstimmung auf der
Basis der transzendentalen Sinnerfahrung
des einen Gottes. Vor diesem Horizont
mithen sich beide mit dem anderen Men-
schen ab. Die anthropologische Reichwei-
te des Dialogs ldsst sich vermittels des Ver-
gleichs der beiden Gottdenker, deren Auf-
fassungen im Einzelnen sich methodisch
klar unterscheiden, naher bestimmen. Die
lichte alteritatsphilosophische Weise, wie
Levinas dialogisches Sichverhalten phéno-
menologisch breit auslotet, wirft einen hel-
len Lichtschimmer darauf, wie Paul VI. je-
nen Dialog anthropologisch-theologisch
versteht, der im Menschen seinen An-
fang nimmt. Die Ausfithrungen Levinas
tiber den Zugang zum anderen Menschen
und zum einen Gott greife ich auf, um da-
mit das geistige Geheimnis und die spiri-
tuelle Tiefenweite des Dialogs zu illustrie-
ren, den Paul VI. wihrend seines Pontifi-
kates forciert. Im Anschluss an den Denker

kommt das Wechselspiel von transzendent
gottlicher Inspiration auf der christologi-
schen Basis des inkarnierten Wortes und
immanent menschlichem Vollzug vermit-
tels der gnadenhaften Begleitung des Heili-
gen Geistes am ,,geistlichen Projekt“ Dialog
treffend zum Ausdruck. Strukturelle Ana-
logien in einem dialogischen Milieu erdff-
nen sich dem Denken, da das Dialogische
und das personal Relationale im 20. Jahr-
hundert in Europa allméihlich Thema und
Element von Philosophie und Theologie
geworden ist. Dass der Papst in seinem dia-
logischen Engagement explizit gemafd der
Intention Levinas’ handelt, ist nicht zu er-
warten. Er gibt in seinen an die gesamte
Kirche adressierten Botschaften, ihrer In-
tention entsprechend, nicht zu erkennen,
dass Levinas seine Gedanken inspiriert hat.
Gleichwohl kann nicht ausgeschlossen wer-
den, dass er mit Levinas’ Denken wenigs-
tens indirekt in Kontakt getreten ist. Mon-
tini war zeitlebens dem franzésischen in-
tellektuellen Milieu intensiv verbunden,
wofiir der Philosoph Jacques Maritain
(1882-1973) und der Theologe Yves Con-
gar (1904-1995) genannt seien. Vermit-
tels der seit 1950 gewachsenen, intensiven
Freundschaft zu Jean Guitton (1901-1999),
einem franzosischen Schriftsteller, wurde
der Kontakt zum andauernden Ereignis.”
Emmanuel Levinas durchdringt das
dialogische Geschehen vor dem Hinter-
grund der Frage nach dem Anderen - dem
anderen Menschen und dem einen Gott Is-
raels als, philosophisch betrachtet, ebenfalls
dem Anderen. Dialog vonseiten des ande-
ren (Menschen und des Gottes) ist Herr-
lichkeit; Herrlichkeit, die mich un-bedingt
- eben nicht wie ein Ding, ein Be-dingtes -
beriihrt und angeht. Dialog ist Levinas zu-

28 Vgl. Jorg Ernesti, Paul VI. Der vergessene Papst (s. Anm. 2), 27-64; ders., Paul VI. Die Bio-

graphie (s. Anm. 2), 35-77.



400 Schelhas / Die geistliche Dimension des Dialogs bei Paul VI.

folge ,,Herrlichkeit, die mich fordert, mich
beansprucht, mich vorladt“®. Er ist An-
ruf ,des Unendlichen in mir“®. Das un-
bedingte, philosophisch-theologisch aus-
gedriickt: transzendentale, Attribut Herr-
lichkeit (Gloire) driickt ,,die MafSlosigkeit
der Differenz zwischen endlich und un-
endlich® (254) im dialogischen Gesche-
hen aus. Die von Gott, dem radikal Trans-
zendenten, ausgehende ,,,Gloire‘ bedeutet®
ethisch, ,sich durch den Anachronismus
einer Verantwortung, in der ich verant-
wortlich bin, schon bevor ich um die Ver-
pflichtung dazu weif$ und mich zu ihr ent-
scheiden konnte® (254), zu vollziehen. Was
mit Vollziehen gemeint zu sein scheint, ist
der mit der gesamten Existenz realisierte
Akt des Menschen, der des Menschen Ra-
tionalitat einschlief$t, sich in dieser aber
nicht erschopft. Jene Herrlichkeit bedeutet
»die ganze Schwere und Dringlichkeit“ von
sVerantwortung, in der ich vor dem An-
deren fiir ihn verantwortlich bin; und den
ganzen Ernst und die Macht einer Giite,
die, bevor ich sie wihle, mich immer schon
ergriffen und darin erwéhlt hat“ (254). Die
Herrlichkeit des Anderen, die seine Auto-
ritét antlitzhaft darstellt, geht mich ethisch-
unbedingt an (vgl. 261). Das Mehr bzw. der
»Uberschuss“ (261) des Anderen {iberwil-
tigt in jeglichem Dialog die Unart der Un-
aufrichtigkeit, Trickserei oder Geschwit-
zigkeit und drangt sie zuriick. Die ,,,Impe-

29

rativitit’ des Gebotes®, den Dialog mit dem
Anderen konsequent vom Anderen her zu
formen und zu fiihren, wird durch die Giite
des transzendentalen Gehorsams, in dem
und kraft dessen der Dialog geschieht, ge-
steuert und begleitet (264). Der Andere ist
fiur Levinas Quelle, Anreiz und Verpflich-
tung, den Dialog zu fithren.

Das irdische Wohl und das ewige Heil
des anderen Menschen sind fiir Papst Paul
VI. der Katalysator des Dialogs in der
Welt. Dieses Verstindnis pragt sein ge-
samtes Pontifikat (1963-1978) und be-
stimmt sdmtliche Themen, die er bearbei-
tet. Mit dem anderen Menschen kommt
fiar Paul VI. notwendig die Gemeinschaft
ins Spiel. Sie ist eine Manifestation des
Heiligen Geistes im individuellen und so-
zialen Leib.* Der Geist macht den Leib le-
bendig (vgl. Joh 6,63). Der Geist transzen-
diert den Leib. Die pneumatisch gewebte
Gemeinschaft legitimiert theologisch das
Denken vom Anderen her. Paul VI. folgt
diesem Ansatz in praxi. Die Gemeinschaft
erfordert Gesprach, Kommunikation, Dia-
log. Sie prigt das ,Band® (vinculum), das
die theologische Uberlieferung zur Be-
zeichnung auch von Dialog herangezogen
hat. Wie immer der Papst das dialogische
Geschehen terminologisch bezeichnet,
es nimmt ,seinen Anfang mit dem Men-
schen®?. Aus dem Dialog ergeben sich
Pflichten, die er in Hinsicht sowohl auf die

Emmanuel Lévinas, Vom Einen zum Anderen (1983), in: ders., Wenn Gott ins Denken ein-

fallt. Diskurse tiber die Betroffenheit von Transzendenz, tibers. v. T. Wiemer, Vorw. v. B. Casper,
Freiburg i. Br.—Miinchen (1985) “2004, 229-265, hier: 254. (Die Seitenzahlen der weiteren Zitate
werden im laufenden Text in Klammern angegeben.)

30 Emmanuel Levinas, Dialog, in: CGG 1, Freiburg i. Br. 1981, 61-85, hier: 83.

31

Die Kohidrenz von zwischenmenschlicher Gemeinschaft und Heiligem Geist driickt Yves Congar

so aus: Die Charismen ,alle [...] haben, so unterschiedlich sie auch sein mogen, eine gemein-
same Wurzel, die Liebe, die kraft ihres Objekts nur eine einzige ist und die ihrerseits zur Ursache
und Stiitze den Heiligen Geist hat, der ,unus numero in omnibus‘ in allen personlich iden-
tisch und so in ihnen transzendentes Einheitsprinzip ist“ (ders., Der Heilige Geist, Freiburg i. Br.

21986 [franz.: 1979-1980], 173).

32 Populorum progressio 73 (NKD 4).



Schelhas / Die geistliche Dimension des Dialogs bei Paul VI. 401

konkreten Menschen bzw. Personengrup-
pen als auch auf die Art hin spezifisch be-
nennt — Pflichten des Einzelnen (teils auch
einer Gemeinschaft) gegentiber Gott, ge-
geniiber der Gemeinschaft und gegen-
tiber sich selbst. Jegliches Engagement un-
ter Menschen und fiir sie férdert das leib-
geistige Wachstum des Menschen, sowohl
jedes einzelnen Menschen als auch der ge-
samten Menschheit,” zu der in Gott voll-
endeten individuellen und sozialen Ge-
stalt (vgl. Eph 4,13). Umfassendes huma-
nes Wachstum ist Folge und Ziel jeglichen
Dialogs.* Es erdffnet dem Menschen Zu-
kunft (futurum) und Gott Ankunft (ad-
ventus) inmitten seiner erlosungsbediirfti-
gen Schopfung.

4 Kultur als Dialog

Bereits in seiner ersten Enzyklika mustert
Paul VI. den Dialog eingehend. Im drit-
ten Teil seines Schreibens reflektiert er ver-
schiedene Dialogkreise. Nach dem Modell
konzentrischer Kreise sind dies von au-
Ben nach innen: alle Menschen; jene, die
an (einen) Gott glauben; die im Glauben
verbundenen Christen der anderen Kon-
fessionen; die katholischen Christen — der

33

Dialog innerhalb der katholischen Kir-
che.* Nicht allein die Glaubensaussagen
bestimmen die einzelnen Dialoge. Dem
Papst steht auch das Wohl des einzelnen
Menschen, der Menschengruppe, der Vol-
ker und Kulturen, der gesamten Mensch-
heit vor Augen. Er bezieht in den Dialog
stets die empirischen Konstanten und Va-
riablen von Menschsein, Volksein, Kirche-
sein, Gesellschaftsein und Weltsein ein.
Die grobe Einteilung der Dialoge ent-
spricht den Sachbereichen, in denen das ir-
dische Leben der Menschen pulsiert — lebt
oder leidet. Als ,,das Drama unserer Zeit-
epoche, wie es auch das anderer Epochen
gewesen ist, fithrt der Papst den ,Bruch
zwischen Evangelium und Kultur® an, zwi-
schen dem Evangelium und den Kultu-
ren.*® Die schwergewichtige Aussage vom
Bruch zwischen Kirche und Gesellschaft,
zwischen Kirche und Welt, der finfzig Jah-
re spater noch immer unverhohlen fest-
gestellt werden muss,” tangiert samtliche
von Paul VI. bearbeiteten Dialogfelder. Er
hat den Dialog mit der gesamten zeitgendos-
sischen Kultur gesucht — im Wort und auf
seinen Reisen. Papst Paul VI. hat auf der
Basis der Arbeit seines Amtsvorgingers,
Papst Johannes XXIII., den Dialog mit der
Orthodoxen Kirche, der Anglikanischen

Vgl. Populorum progressio 14. In der revidierten amtlichen Ubersetzung heif3t es: ,Wahre Ent-

wicklung [...] muss jeden Menschen und den ganzen Menschen im Auge haben“ (NKD 4). Die
von der Herder-Korrespondenz zeitnah verbreitete Version iibersetzt jedoch treffender: ,Wahre
Entwicklung [...] muss den ganzen Menschen im Auge haben und die gesamte Menschheit.*

34
35
36

Vgl. Populorum progressio 15-17.
Vgl. Ecclesiam suam 58-119.

Evangelii nuntiandi 20. Es ist zu beachten - dieser Teil der Aussage Pauls VI. wird kaum zi-

tiert —, dass der Bruch nicht allein ein Phanomen der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts ist.
Weiterfithrend Johannes Schelhas, Die Kohdrenz von Evangelium und Kirche im Apostolischen
Schreiben ,,Evangelii nuntiandi“ Pauls VI, in: George Augustin/ Markus Schulze (Hg.), Freude
an Gott. Auf dem Weg zu einem lebendigen Glauben (FS Kardinal K. Koch), Freiburg i. Br. 2015,
327-342; ders., Die Interpretation ausgewahlter Konzilsaussagen im Apostolischen Schreiben
»Evangelii nuntiandi Papst Pauls VI, in: Cath(M) 70 (2016), 149-164.

37

Vgl. Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben ,,Evangelii gaudium*® tiber die Verkiindigung des

Evangeliums in der Welt von heute (24.11.2013), 238. Dt.: VApS 194.



402 Schelhas / Die geistliche Dimension des Dialogs bei Paul VI.

Kirche, den reformatorischen Kirchen und
Gemeinschaften, mit dem Judentum und
mit der politischen Staatengemeinschaft
mafigeblich vorangetrieben. Ausdriicklich
zu nennen ist, dass Paul VI. und der or-
thodoxe Patriarch Athenagoras 1965 den
wechselseitigen Kirchenbann von 1054 ge-
16st haben.* Hervorzuheben bleibt ferner
seine politische Diplomatie, wie sie in der
Rede vor der Vollversammlung der Verein-
ten Nationen im selben Jahr zutage getre-
ten ist.*” Nach der Auflésung des Kirchen-
staates 1870 ist er der erste Papst, der alle
Kontinente bereist hat.** Er hat den alljahr-
lichen ,Weltfriedenstag“ am 1. Januar aus-
gerufen. Viele kennen ihn indes als den
»Pillenpapst®, weil er 1968 in der Enzy-
klika ,Humanae vitae“ den Gebrauch von
kiinstlichen Verhiitungsmitteln fiir unzu-
ldssig erklart hat. Mit dieser verzerrten Be-
zeichnung wurde er wenigstens hierzulan-
de als nicht kollegial und insoweit als nicht
dialogisch wahrgenommen.*

Nach dem Verstindnis Pauls VI. er-
wichst Kultur wesentlich aus dem Dia-
log. Kultur geriert sich ,in der Kirche®
und ,,um die Kirche herum als Dialog.
In den Kulturen lebt die Kirche. Im Dia-
log verwirklicht die Kirche ihren kultu-

38

rellen Auftrag, ihre habituelle Sendung in
die Kultur(en). Ein im weiten Sinn kultu-
relles Netzwerk herstellend fithren Men-
schen mannigfache gegenstandsbezogene
Dialoge. Derartige Dialoge verleihen der
Kultur das Antlitz. Diese Dialoge stimmen
darin uberein - dies tberrascht nicht —,
dass es immer bestimmte Individuen sind,
die sozial vermittels eines Dialogs zu Ver-
bindung, Frieden, Sozialkompetenz, Ge-
meinschaft, Freundschaft oder gegenseiti-
ger Liebe von Gott gerufen sind und dies
»jetzt“® realisieren. Diese Dialoge stimmen
aber auch darin iiberein, dass es bestimm-
te Individuen sind, die individuell zu Ehe
und Familie oder zum Alleinsein (Zolibat;
Vita consecrata) von Gott gerufen sind und
dies ,,jetzt” realisieren. Diese Dialoge stim-
men ferner darin tberein, dass es Men-
schengruppen sind, die zur Integration in
die globale Gemeinschaft der Kirchen zum
gemeinsamen Zeugnis in der Welt und ihr
gegeniiber von Gott gerufen sind oder die
in die wirtschaftliche und politische Staa-
tengemeinschaft stirker eingefiigt wer-
den. Der Einsatz Pauls VI. trigt dazu bei,
die ,christliche” Kultur seiner Zeit heiler
zu machen. (Die komparativische Formu-
lierung ist hier geboten!) Sein Einsatz tragt

Vgl. die Gemeinsame Erkldrung Papst Pauls VI. und Patriarch Athenagoras’ I. von Konstantino-

pel ,Pénétrés de reconnaissance” (07.12.1965). Ausziige franz.-dt.: DH 4430-4435.

39

Vgl. die Ansprache vor der Vollversammlung der Vereinten Nationen in New York ,, Au moment

de prendre® (04.10.1965). Ausziige franz.-dt.: DH 4420-4425.

40

Einen Uberblick zum dialogischen Engagement Papst Pauls V1. bietet: Peter Meinhold, Kirchen-

geschichte in Schwerpunkten. Ein 6kumenischer Versuch, Graz 1982, 248-257. Vgl. den Bezug,
den Paul VI. 1967 selber zu seinen bisherigen Reisen hergestellt hat: Populorum progressio 4.

41

Die Enzyklika ,Humanae vitae“ hat in der katholischen Kirche und Theologie eine mannigfal-

tige Diskussion ausgelost, auf die hier nicht niher eingegangen wird. Dazu unter dem Blick-
winkel des dialogischen Potenzials: Bernhard Fraling, Normfindung in der Kirche, in: Wilhelm
Ernst (Hg.), Grundlagen und Probleme der heutigen Moraltheologie, Leipzig—Wiirzburg 1989,

152-172, hier 170-171.
42

Vgl. Gisbert Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg i.Br. (1997)

2007 (Sonderausg., 5., nochmals erw. Aufl. der Erstausg.), 406: Es gibt Welt ,,in der Kirche“ und

»um die Kirche herum®
43

Zweites Vatikanisches Konzil, Lumen gentium 6, Absatz 1: ,,nunc nobis®



Schelhas / Die geistliche Dimension des Dialogs bei Paul VI.

403

ebenfalls dazu bei, die Kultur des ,weltli-
chen Lebens® seiner Zeit mit dem Evange-
lium Jesu Christi umso mehr zu verséhnen.

Der Blick des Papstes in den Dialogen
bzw. Dialogsegmenten aufs Detail besticht.
Sein menschlicher Geist vermag sich tief
zu biicken, um Freude und Schmerz, Wohl
und Wehe der einzelnen menschlichen
Subjekte verstindlich, einfithlsam und
gldubig zu erfassen. Wechselseitige Ver-
hiltnisse vermag er ebenso tief wie weit
auszumessen: Seelsorger — Eheleute; erfah-
rene Glaubenszeugen - Sinn und Glauben
suchende Jugendliche; Didzesanbischof -
Priester und Diakone; Bischéfe - die Or-
den; kirchliche Amtstrager — Laien; Ge-
samtkirche - Teil- oder Ortskirchen; Bi-
schof/Priester/Diakon - unterschiedliche
Menschengruppen in der Kirche und an
ihrem Rand sowie die Armen und Schwa-
chen in der zivilen Gesellschaft; spezifische
Berufsgruppen in ihren komplexen He-
rausforderungen; die europidische Kirche
und die Volker - die Kirche und die Volker
in den tbrigen Kontinenten.** Es scheint,
als ob der Papst die Menschen, die an den
verstreuten Orten der Dialoge leben, sel-
ber besucht habe. Keineswegs leichtfertig
benennt Paul VI. das, was jeden Dialog
hemmt oder zerstort: die Unwilligkeit des
Menschen zum Dialog. Sie rithrt aus dem
verbleibenden Hang des Menschen zur

Stinde her (Konkupiszenz). Dialogverwei-
gerung ist eine Krankheit, deren Ursache
im ,,Mangel briiderlichen Geistes (vincu-
lum) unter den Menschen und unter den
Volkern® liegt.** Allein die Liebe vermag
den Mangel zu heilen.

In der Summe bleibt festzuhalten:

(1) Dialog ist der Habitus des Pon-
tifikats Pauls VI. Als Nestor des Dialogs,
den die Kirche kulturell fruchtbar macht,
wird dieser Papst in die neuere Kirchenge-
schichte eingehen.

(2) Lebendiger Dialog ist ein untriig-
liches Zeichen Gottes und ist mit dem
Menschsein essenziell verflochten. Des-
halb offenbart unter den Menschen die
Kultur das Antlitz des Dialogs, zu dessen
Formung die Kirche im Namen Gottes bei-
tragen will.

Der Autor: Johannes Schelhas, geb. 1961,
seit 2013 Professor fiir Dogmatik und Dog-
mengeschichte an der Theol. Fakultdt Trier;
wichtige Publikationen: Schopfung und Neu-
schopfung im theologischen Werk Pavel A.
Florenskijs (1882-1937) (Forum Orthodoxe
Theologie 3), Miinster 2003; Christozentri-
sche Schriftauslegung. Hans Urs von Baltha-
sar und Karl Barth im Vergleich, Freiburg i.
Br.-Basel-Wien 2012; Der Leib als Schop-
fung, in: NZSTh 55 (2013), 33-53.

# Auf Stellenbelege wird an dieser Stelle verzichtet. Sie lassen sich zuhauf anfithren. Die Enzykli-
ken und die anderen Schreiben Pauls VI. fithren in grofler Anzahl spezifisch konkrete Dialog-

partner an.
45

Populorum progressio 66. Die Ubersetzung folgt der Version der Herder-Korrespondenz.



