ThPQ 165 (2017), 4-11

Michael Landau

Da sein fur Menschen auf der Flucht

Das Engagement der Caritas im Umfeld von Aufnahme,

Betreuung und Integration

¢ Die kirchliche Caritas hat politisch-gesellschaftliche und kirchlich-theo-
logische Verantwortung. Sie setzt sich fiir ein faires Asylrecht und -ver-
fahren und europiische Losungen ein. Gegeniiber einem Klima der Angst
appelliert sie, fremde Kulturen und Vielfalt nicht als Bedrohung, sondern
als Erginzung zu sehen. Sie steht im Dienst des Blicks Gottes auf jeden
Menschen als sein Abbild. Das ehrenamtliche Engagement fiir Menschen
in Not ist gelebter Glaube, Spiritualitit und Solidaritit gehoren eng zusam-

men. (Redaktion)

Europa durchlebt bewegte Zeiten. Krisen,
die den Kontinent erreichen und fordern.
Und Krisen, die den Kontinent von innen
heraus vor grofie Herausforderungen stel-
len. Hunger, Krieg und Not auf der einen
Seite und nationale Egoismen auf der an-
deren. Unsere Welt wird dabei zunehmend
als das erfahrbar, was sie ja auch tatsich-
lich ist: Als ein globalisiertes Dorf. Und in
einem solchen Dorf liegt Syrien im Vor-
garten, die Ukraine in der Nachbarschaft,
das von einer Hungerkatastrophe bedroh-
te Athiopien befindet sich bereits im Blick-
feld. Dieses Leid geht uns etwas an und hat
mit unserer Lebensrealitdt zu tun. Einmal
mehr wird deutlich: Wohlstandsinseln sind
in einem Meer von Armut auf Dauer nicht
stabil.

Die Situation Osterreichs war von An-
beginn der Fluchtbewegung, die etwa ab
dem Frithjahr 2015 auch unser Land er-
reichte, eine besondere. Einesteils erreich-
te die Aufnahmebereitschaft vieler Men-
schen, gepaart mit freiwilligem Engage-
ment, ein bisher unerreichtes Ausmaf.
Andernteils durchquerten hunderttausen-

de Menschen auf der Flucht unser Land
mit dem Ziel Deutschland. Wir waren
hier nicht nur gefordert, weil die unmit-
telbare und konkrete Hilfe einen unserer
Wesensziige als Kirche darstellt, sondern
auch, weil die Caritas eine jahrzehntelan-
ge Partnerin im Umgang mit schutzsu-
chenden Menschen ist. Nicht zuletzt aber -
und das wird gerade in Zeiten bewusst,
in denen sich die Gesellschaft auf der Su-
che nach ihrer ethischen Behausung be-
findet und kaum mehr gemeinsame Ver-
standigung auf ethische Konzepte moglich
ist — miissen wir als Caritas im Dienst des
Evangeliums, im Dienst des Blicks Gottes
auf den Menschen, politisch-gesellschaft-
lich notfalls prazise sein und klare Worte
tinden bzw. aus den Erfahrungen der Pra-
xis Anregungen fiir die Gestaltung von Ge-
sellschaft und Zusammenleben machen.
Denn wir sind davon tiberzeugt, dass un-
ser Menschenbild eine tragfihige Basis fiir
die Zukunft Europas darstellt. Vom bibli-
schen Anspruch her ist daran festzuhalten,
was das Zweite Vatikanische Konzil bereits
vor iiber einem halben Jahrhundert festge-



Landau / Da sein fur Menschen auf der Flucht

halten hat: ,Man darf nicht als Liebesgabe
anbieten, was schon aus Gerechtigkeit ge-
schuldetist® (Apostolicam Actuositatem 8).
Und ich habe auch vor Augen, was Pra-
lat Leopold Ungar, der langjéhrige Cari-
tas-Prasident und Leiter der Caritas Wien
einmal gesagt hat: Christus hat die Kirche
nicht zum Ja-Sagen gestiftet, sondern als
Zeichen des Widerspruchs.

Wenn Papst Franziskus dartiber hi-
naus das Jahr 2016 zum Heiligen Jahr der
Barmherzigkeit ausgerufen hat, dann ist
das nicht nur ein zentrales Motiv fiir dieses
Pontifikat, sondern auch ein zentrales bib-
lisches Motiv des Glaubens. Gott kommt
uns voll Barmherzigkeit entgegen, und Er
will, dass auch wir als neue, befreite Men-
schen Barmherzigkeit leben. Barmherzig-
keit ist ein Tatwort und erinnert uns, dass
Glaube und Leben untrennbar zusammen-
gehoren. Was am Ende zédhlen wird, sind
die Taten, nicht die Theorien. Nicht wer
»Herr, Herr“ sagt, kommt in das Himmel-
reich. Denn Kriterium fiir die Taten sind
die anderen - an den Réndern der Gesell-
schaft und des Lebens.

Aus diesen wenigen, wenngleich zen-
tralen Linien, lassen sich der Auftrag und
die legitime gesellschaftliche Erwartungs-
haltung an die Caritas im Umfeld von Auf-
nahme, Betreuung und Integration der
Menschen auf der Flucht skizzieren.

Bei seinem Besuch auf Lesbos driick-
te Papst Franziskus gemeinsam mit dem
Okumenischen Patriarchen  Bartholo-
maios I. und dem orthodoxen Erzbischof
von Athen und ganz Griechenland, Hiero-
nymos II., tiefe Besorgnis iiber die Situa-
tion der Fliichtlinge aus. In einer Erkla-

rung hief$ es: ,,Die Weltoffentlichkeit darf
ihre Augen nicht verschlieflen vor der un-
geheuren humanitaren Krise, die durch die
Ausbreitung von Gewalt und bewaffneten
Konflikten [...] entstanden ist.“! Und: ,Von
Lesbos aus appellieren wir an die Interna-
tionale Gemeinschaft, mutig zu reagieren
und dieser massiven humanitiren Krise
und den ihr zugrundeliegenden Ursachen
durch diplomatische, politische und kari-
tative Initiativen zu begegnen.“* Solange es
erforderlich sei, miissten alle Linder Men-
schen in Not voriibergehend Asyl gewidh-
ren. ,Europa steht heute vor seiner ernstes-
ten humanitdren Krise seit dem Ende des
Zweiten Weltkriegs.*

Asyl ist heiliges Recht, so hat es die
Osterreichische Bischofskonferenz unmiss-
verstandlich auf den Punkt gebracht. Und
Kardinal Christoph Schonborn hat im
Vorfeld der (ersten) Stichwahl fiir das Amt
des Bundesprasidenten ausdriicklich davor
gewarnt, dass eintritt, was fiir Europa und
dariiber hinaus insgesamt gefahrlich wer-
den kénnte - dass auf komplexe Anfragen
vermeintlich einfache Antworten gege-
ben werden und dass der Prozess der eu-
ropdischen Einigung ,,zuriickbuchstabiert*
wird. Kardinal Schénborn warnte vor ei-
nem Klima der Angst, das, statt sachlich
tiber Chancen, Gefahren und Herausfor-
derungen von Zuwanderung zu reden, auf
einfache Antworten hofft. Denn klar ist -
und das macht auch meine Arbeit als Pra-
sident der Caritas deutlich: Nichts hemmt
Solidaritat mehr als ein Klima der Angst.
Wir brauchen Briicken gerade dann, wenn
die Grében in der Gesellschaft tiefer zu
werden drohen. Und wenn Europa auch

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/april/documents/papa-frances-

c0_20160416_lesvos-dichiarazione-congiunta.html [Abruf: 22.11.2016].

2 Ebd.
3 Ebd.



Landau / Da sein fir Menschen auf der Flucht

in Zukunft mehr sein will als die Summe
seiner einzelnen Teile, brauchen wir gera-
de jetzt Signale und Initiativen, die das Ge-
meinsame vor das Trennende stellen.

Osterreich hat seit dem Frithjahr 2015
Grofes geleistet. Gemeinsam ist hier Vieles
gelungen. Manner, Frauen und ihre Kinder
wurden menschlich versorgt. Thnen wur-
de zu tausenden Schutz und Obdach ge-
geben. Manche sind geblieben, viele sind
weitergezogen. Mehr als 15.000 Menschen
haben sich seit vergangenem Sommer al-
lein bei der Caritas als Freiwillige gemel-
det - zusitzlich zu den knapp 40.000 bis-
her -, um fiir Menschen in Not da zu sein.
Zehntausende haben an den Bahnhofen,
an den Grenzen und an vielen anderen Or-
ten Grofartiges geleistet. Sehr viele leis-
ten ihren Dienst an unserer Gesellschaft
weiterhin in der Nachbarschaftshilfe, als
Dolmetscher, helfen gefliichteten Men-
schen bei Behordenwegen. Nicht aus po-
litischem Kalkiil, sondern weil sie spiiren,
dass es jetzt auch auf sie ankommt. Schii-
ler, Studierende, Senioren, Berufstitige in
ihrer Freizeit, sie reden nicht von Mensch-
lichkeit und Solidaritit, sondern leben die-
se Werte ganz konkret — meist im Stillen.
Meist abseits grofSer Bithnen und digitaler
Foren. Diese Menschen machen das Po-
tenzial der Anstdndigkeit deutlich, das in
uns steckt. Der Moglichkeit nach, in je-
der und jedem von uns. Denn der Mensch
lebt nicht vom Brot allein. Im Gegenteil: Er
stirbt am Brot allein.

All das muss und soll an dieser Stel-
le ganz klar gesagt werden. Die Republik
Osterreich hat hier in fordernden Zeiten
mit Lindern wie Deutschland und Schwe-
den Verantwortung wahrgenommen - auch
in einer Zeit, da andere EU-Mitgliedsstaa-
ten ihre Hande in den Schof3 gelegt haben.

Politik muss immer auf das Mogli-
che ausgerichtet sein. Einige wenige Lén-

der werden nicht auf Dauer die Aufgabe
tiir die ganze Union tibernehmen konnen.
Aber aus Sicht der Caritas ist klar: Huma-
nitare Verantwortung mit einem De-Facto-
Asylstopp umgehen zu wollen, ist nicht
der richtige Weg. Denn - und das ist mei-
ne grofle Sorge — ist dieser Pfad erst ein-
geschlagen, wird es schwer sein, die Rich-
tung wieder zu dndern. Und mehr noch,
hat man sich so orientiert, so findet die-
se Orientierung rasch Nachahmer, schafft
eine Basis fiir menschenfeindliche Argu-
mentation und kreiert Tatsachen, die zur
theoretischen Grundlage weiterer Restrik-
tionen fithren. Wenn gemeinschaftliche
Losungen Europas nicht gelingen, wird der
Druck steigen, dass jedes Land Einzell6-
sungen versucht. Das aber steht diametral
zu jener Vision Europas, die Papst Fran-
ziskus bei der Verleihung des Internatio-
nalen Karlspreises skizziert hat — einer Vi-
sion von Vielfalt, Solidaritat und Mensch-
lichkeit. In diesem Sinne stehen wir auch
an einem Scheideweg.

Die jlingst beschlossenen Gesetzesin-
derungen in Osterreich, die von der Cari-
tas im Verbund mit dem Roten Kreuz und
anderen im Vorfeld stark kritisiert wurden,
eroffnen die Moglichkeit einer de facto
weitgehenden Abschaffung des Asylrechts
in Osterreich. Ein faires und effizientes
Asylverfahren ist aber die Voraussetzung
daftir, dass Menschen, die von Verfol-
gung bedroht sind, ihre Anliegen vorbrin-
gen konnen, dass diese iiberpriift werden
und eine fundierte Entscheidung tiber den
Schutzantrag getroffen wird. Eine ordent-
liche Priifung braucht es auch fiir die Fra-
ge, ob Osterreich fiir ein Asylverfahren zu-
standig ist — etwa im Rahmen der Dublin-
verordnung — und ob ein Zuriickschicken
in ein anderes Land im jeweils konkreten
Fall menschenrechtlich zuldssig ist. Als
Caritas bezweifeln wir, ob in Zukunft sol-



Landau / Da sein fur Menschen auf der Flucht

che Fragen ordentlich beantwortet werden.
Als Caritas sind wir {iberzeugt: Es brauch-
te keine Notstandsverordnungen, sondern
Solidaritdtsverordnungen. Und es stiinde
Politikerinnen und Politikern gut an, zu-
mindest die gleiche Energie in solche So-
lidaritatsverordnungen zu stecken, wie
in das Hochziehen von Zaunen und das
Schliefien von Grenzen.

Caritas meint Néchstenliebe ohne
Wenn und Aber - Néchstenliebe, die jene
im Blick hat, die gerade in Not sind. Sie gilt
dem Fernen und Fremden ebenso wie un-
serem unmittelbaren Gegeniiber. Da wie
dort. Kein ,Entweder-oder, sondern ein
,Sowohl-als-auch’ Wir benétigen Auf-
merksamkeit. An den Réndern. An den
Grenzen. Dort, wo Leben briichig wird.

Als Caritas wird uns die Spannung
in der gesellschaftlichen Differenzierung
schmerzlich bewusst, wenn wir fiir die Ar-
beit an den ,richtigen* Armen gelobt, fiir
Fliichtlingshilfe aber gescholten und ange-
griffen werden. Insbesondere die rund 250
Pfarren, Ordensgemeinschaften und sons-
tigen kirchlichen Einrichtungen im Raum
der Erzdiozese Wien, die sich in der dauer-
haften Unterbringung, Betreuung und Inte-
gration von Menschen auf der Flucht in den
letzten Monaten engagiert haben, stehen da
an vorderster Front eines nicht immer mit
feiner Klinge gefithrten gesellschaftlichen
Diskurses. In unseren Gemeinden haben
sich die Engagierten denselben Fragen zu
stellen, die gesamtgesellschaftlich im Raum
stehen: Passen jene, die da kommen, zu
uns? Geht das christliche Abendland unter?
Und dahinter vermutlich die Angst, dass
Osterreich nach 2016 nicht mehr das ist,
was es war in der guten alten Zeit, die ver-
mutlich, so wissen wir aus empirischen Be-
funden, mehr alt als gut war.

Zugleich wird in fordernden Zeiten
auch Positives sichtbar: Das aus christli-

cher Sicht Erfreuliche ist ja nicht zuletzt
die grofle Anzahl von Menschen, die oft
ohne explizit christliche Prigung spiiren,
wer im Sinne von Matthdus 25 ihr Néchs-
ter ist. Noch nie waren in unseren Pfarren
so viele Menschen aktiv, die bis dahin kei-
nen Kirchenbezug hatten. Wenn allein im
Raum der Erzdiozese Wien die erwédhnten
mehr als 250 Pfarren mit tausenden frei-
willig T4tigen in den Fremden ihre Schwes-
tern und Brider erkennen, so ist damit Je-
sus in der Gesellschaft in einer Form der
Orthopraxie angekommen, wie wir sie
nicht fiir méglich gehalten haben. Hier ha-
ben die Versuche der Neuevangelisierung,
wie sie viele Diézesen Europas in den letz-
ten Jahren unternommen haben, einen Er-
folg auf einer nie erwarteten Ebene gehabt:
Der Glaube ist in die Gesellschaft hinein-
verdunstet und hat sich in Taten der kon-
kreten Zuwendung zu den Menschen auf
der Flucht an unerwarteter Stelle niederge-
schlagen. Der Geist weht, wo er will.

Wie fiir das Volk Israel ist auch fiir die
christlichen Gemeinschaften, die sich heu-
te um Menschen am Rand sorgen, das Ge-
bot Gottes klar: ,Wenn bei dir ein Frem-
der in eurem Land lebt, sollt ihr ihn nicht
unterdriicken. Der Fremde, der sich bei
euch aufhalt, soll euch wie ein Einheimi-
scher gelten, und du sollst ihn lieben wie
dich selbst; denn ihr seid selbst Fremde in
Agypten gewesen. Ich bin der Herr, euer
Gott“ (Lev 19,331.). Der Begriindungszu-
sammenhang liegt in den Erfahrungen,
die Israel in der Fremde gemacht hat: ,,Ei-
nen Fremden sollst du nicht ausbeuten. Thr
wisst doch, wie es einem Fremden zumute
ist; denn ihr selbst seid in Agypten Fremde
gewesen” (Ex 23,9).

Zugleich aber liegt der Kern, auf den
auch die Heilige Schrift verweist, tiefer. Wer
sich aus christlicher Perspektive mit der
Frage des Umgangs mit Fremden, auch mit



Landau / Da sein fiur Menschen auf der Flucht

Menschen auf der Flucht beschaftigt, wird
von der christlich-jiidischen Tradition des
Glaubens an den einen Schopfergott aus-
gehen. Und eine zentrale Frage wird dabei
jene nach dem Bild vom Menschen sein.
Wird der andere, der Fremde, der Auslin-
der, als Feind oder als Abbild Gottes gese-
hen? Oder anders betrachtet: Existiert zu-
erst der Mensch, jedem anderen gleich an
Wiirde, mit dem grundlegenden Recht,
Rechte zu haben, oder steht am Beginn der
Uberlegungen die kulturelle Differenz?
Der Glaube an den einen Schopfer-
gott bedeutet Vorrang der Gleichheit vor
der Anerkennung der Differenz. Pragma-
tisch gesprochen heifit das, das verbin-
dende Gemeinsame vor das unterschied-
lich Trennende zu stellen. Oder in kirchli-
cher Begriftlichkeit eben: im Anderen das
Abbild Gottes zu entdecken. In einem ge-
meinsamen Wort der Kirchen Deutsch-
lands zu den Herausforderungen durch
Migration und Flucht heif3t es dazu: ,,Be-
sonders eindriicklich spiegelt die Apos-
telgeschichte im Pfingstbericht die Vision

Weiterfiithrende Literatur:

Die péapstlichen Schreiben ,,Evangelii gau-
dium®, ,Misericordiae Vultus“ und ,Lau-
dato si®

Walter Kaspar, Barmherzigkeit. Grundbe-
griffe des Evangeliums — Schliissel christ-
lichen Lebens, Freiburg i. Br.-Basel-Wien
52016.

Michael Landau, Solidaritit. Anstiftung
zur Menschlichkeit, Wien 2016.

im Reich Gottes wider, das alle nationalen
Grenzen {bersteigt. Der gottliche Pfingst-
geist ermoglicht es den unterschiedlichsten
Vélkern, die Botschaft vom Anbruch einer
neuen Zeit in der jeweils eigenen Sprache
zu vernehmen und so zu einer Einheit in
Vielfalt zusammenzuwachsen (Apg 2,1-
14). Daraus wird deutlich, dass sich die
Christen von Anfang an berufen fiihlten,
die Einheit der Menschen in der eigenen
Gemeinde erfahrbar zu machen.*

Was wir derzeit erleben und die Ar-
beit der Caritas vor eine groflie Heraus-
forderung stellt, ist der Umstand, dass ge-
nau diese Einheit in Vielfalt bei manchen
Menschen eine vollkommen irrationa-
le, manchmal sogar panische Abwehrre-
aktion hervorruft. Und noch interessan-
ter: bei den Gesetzten, den Besitzenden,
den Alteren, also genau bei jenen, denen
durch Fliichtlinge nichts von ihrem Besitz,
ihrem Einkommen, ihrer Pension wegge-
nommen wird, am stirksten. Dazu meinen
Richard David Precht und Harald Wel-
zer: ,Unsere Debatte tiber die Fliichtlings-
krise wird von élteren Intellektuellen be-
stimmt. Sie schiiren Angste, wo Offenheit
vorherrscht. Thre Verzagtheit erweist sich
als gefdhrlich.“ Und weiter: ,Wie viel kénn-
ten sie dabei von den Jiingeren lernen! Die
Shell-Jugendstudie vom vergangenen Jahr
fragte junge Menschen nach ihrer Hal-
tung zur Zuwanderung. Noch nie zeigten
sich die 15- bis 24-Jahrigen so aufgeschlos-
sen wie heute: Nur noch etwas mehr als
ein Drittel der Jugendlichen wiinscht sich,
dass sich die Zuwanderung verringert. Vor
zehn Jahren wollten das noch 58 Prozent.

Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland/ Sekretariat der Deutschen Bischofskon-
ferenz in Zusammenarbeit mit der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Deutschland
(Hg.), »... und der Fremdling, der in deinen Toren ist.“ Gemeinsames Wort der Kirchen zu den
Herausforderungen durch Migration und Flucht (Gemeinsame Texte 12), Bonn-Frankfurt a.

Main-Hannover 1997, Nr. 106.



Landau / Da sein fur Menschen auf der Flucht

So schnell verdndert sich die Welt.“> Die-
ser Befund deckt sich mit den Erfahrungen
der Caritas, die in den Wochen und Mona-
ten der starksten Fluchtbewegung Angebo-
te von Freiwilligen hatte wie selten zuvor.

Dabei geht es nicht um das Verdrin-
gen kultureller und anderer Unterschie-
de. Im Gegenteil: ,Weil jedes Leben nur ei-
nen kleinen Teil des in der Menschheit be-
schlossenen Potentials verwirklichen kann,
kommen wir nur dann in den Genuss des
ganzen Reichtums menschlicher Errun-
genschaften und Féhigkeiten, wenn wir
uns mit Menschen verbinden, die in ihrer
Entwicklung andere Wege eingeschlagen
haben. Indem wir andere zur Konformitit
zwingen, verurteilen wir uns selbst zu ei-
nem beschrinkteren und drmeren Leben®
(Charles Taylor).®

Den anderen Menschen, die andere
Gestaltung des Lebens, die andere Kultur
als Erganzung und nicht als Bedrohung zu
begreifen, erfordert allerdings den offenen
Blick in das Antlitz des anderen. Die Be-
reitschaft, vor dem Geheimnis des ande-
ren zu staunen und wahrzunehmen, dass
er mich immer schon und unbedingt an-
geht. Die Kontaktaufnahme steht als ers-
ter Schritt am Beginn der Verstindigung.
Es geht um die Artikulation, die der ,,Dif-
ferenz eine Stimme* verleiht (Michael Wal-
zer), um den Fokus bei den Chancen, ohne
die Probleme und Herausforderungen
blaudugig unter den Tisch zu kehren.

Die Verortung der Fliichtlingshilfe in
den Pfarren und Gemeinschaften vor Ort,
diese Form gelebter Subsidiaritit, in deren
Wahrnehmung Menschen auf der Flucht

durch freiwilliges Engagement das an Un-
terstiitzung bekommen, was ihnen durch
keine auch noch so gut organisierte Form
hauptamtlicher Caritasarbeit gegeben wer-
den kann, das ist zugleich eine Umschif-
fung der gefihrlichen Klippen namens
»Delegation”. Nicht selten ist es ja so, dass
Caritas, also jene Ausdrucksform von Kir-
che, in der kirchliches Solidarhandeln in
organisierte Formen gegossen wird, als Al-
leinverantwortliche fiir jegliche Form von
Sorge um die und den Néchsten in Not ge-
sehen wird. Zugleich fiihlen sich weite Tei-
le der Kirche legitimiert, die Caritas mit
der Durchfithrung sozialer Projekte zu be-
trauen, wihrend sie sich selbst mit Liturgie
und Verkiindigung beschiftigt.

Das aber wiirde einer gefihrlichen
Teilung Vorschub leisten. Genau vor die-
ser Falle der gefahrlichen Teilung von Kir-
che in ein solidarisches und ein spirituel-
les Fragment haben die engagierten Pfar-
ren durch ihr praktisches und anwalt-
schaftliches Tun die Kirche insgesamt be-
wahrt. Hier wurde Spiritualitit und Soli-
daritdt ineinander verwoben gelebt. Denn,
so bin ich etwa tiberzeugt: Caritas gehort
in die Pfarrgemeinden hinein, nicht aus
den Pfarrgemeinden hinaus, nicht zuletzt,
wie oben erwidhnt, als Verkiindigungs-
chance des Evangeliums, ohne viele Wor-
te zu machen. Eine Fragmentierung hiefle
wohl nichts anderes, als Unrecht mit Weih-
rauch zu beduften. Die Bibel, die Traditi-
on der Viter, die lehramtliche Position bis
zum heutigen Tag sprechen hingegen eine
andere Sprache. Die kirchlichen Grund-
funktionen sind nicht voneinander zu

> Zeit Online, 19. Mirz 2016. »Jugend an die Macht!“: http://www.zeit.de/2016/13/migration-
debatte-gefluechtete-zuversicht-jugend/komplettansicht [Abruf: 22.11.2016].

Charles Taylor, Demokratie und Ausgrenzung, in: Lars Allolio-Ndcke/ Britta Kalscheuer/ Arne

Manzeschke (Hg.), Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdiffe-

renz, Frankfurt a. Main-New York 2005, 197.



10

Landau / Da sein fir Menschen auf der Flucht

trennen. Kirche kann und darf sich nicht
verabschieden, wenn Unrecht geschieht,
wenn Not an ihre Tiire klopft, oder Men-
schen still und unauffillig leiden. Das Tun
der Liebe lasst sich organisieren; auslagern,
weggeben, delegieren ldsst es sich nicht.

Die Vorginge rund um die Fluchtbe-
wegung, die nach der jahrelangen kaum
registrierten Katastrophe im Nahen und
Mittleren Osten nunmehr auch in das Be-
wusstsein Europas getreten ist, verweisen
auf eine lebensstiftende Zukunft der Kirche
in unserem Land, die ihre Rolle als Sauer-
teig in einer vielfach postchristlichen Ge-
sellschaft neu und positiv formuliert. Kir-
che wurde an ijhren Brennpunkten in den
Pfarrgemeinden und Klgstern zu einem
Ort der Hoffnung fiir Menschen auf der
Flucht, aber auch zu einem Ort der Hoff-
nung fiir jene, die dngstlich besorgt nach
der Zukunft des Christlichen fragen. In
diesen Tagen wird das Evangelium in un-
sere Wirklichkeit neu hineinbuchstabiert.
Barmherzigkeit wird gelebt: konkret, viel-
faltig und kreativ, vor allem aber ganz nah
am Bild Jesu von der Menschenfreundlich-
keit Gottes.

Ebenso aber muss man niichtern hin-
zufiigen: Gesellschaftlich sind und blei-
ben wir gefordert. Auf europdischer Ebe-
ne sind Fehler geschehen. Und Osterreich
ist hier Teil Europas. Viel zu lange ist da-
riiber diskutiert worden, dass die vorhan-
denen Regelungen nicht geeignet sind,
mit hohen Zahlen von Menschen auf der
Flucht wirksam umzugehen. Aber der Dis-
kussion sind keine ausreichenden Konse-
quenzen gefolgt. Die grofien Herausfor-
derungen im Bereich Flucht, aber auch
bei der Migration rufen nach europdi-
schen und weltweiten Losungen. Wer eu-
ropdischen Boden betritt, muss anstdndig
behandelt werden und ein faires Verfah-
ren erhalten. Die Grenze Europas darf kei-

ne Grenze des Todes sein. Und wer dauer-
haft Richtwerte und Obergrenzen vermei-
den will, muss wissen: Es wird letztlich kei-
ne italienische und keine 6sterreichische,
sondern nur eine europdische Losung ge-
ben konnen, mit gemeinsamen Institutio-
nen und im Sinne der Solidaritit. Denn die
Fliichtlingskrise ist zu allererst eine Solida-
rititskrise, Ausdruck mangelnder Solidari-
tat nicht der Birgerinnen und Biirger die-
ses Kontinents, sondern der politisch Ver-
antwortlichen.

Auch darin erschliefit sich ein Teil der
politischen Verantwortung der Kirche, die
immer auch Caritas ist: Politik und Poli-
tikern zu versichern, dass sie nicht dngst-
lich besorgt sein miissen, sie darauf auf-
merksam zu machen, dass wir es gemein-
sam schaffen konnen, auch und nicht zu-
letzt deswegen, weil schon gewaltig viel ge-
schehen ist.

Flucht ist kein Verbrechen und Asyl
ein Menschenrecht. Das macht deutlich:
Rasche, faire, qualititsvolle Asylverfahren
sind ein Schliisselthema. Zugang zu sinn-
voller Beschiftigung, damit Menschen
nicht monate-, ja jahrelang zum Nichtstun
gezwungen sind. Moglichkeiten des Schul-
besuchs fiir junge Asylsuchende, insgesamt
der tatsdchliche Zugang zur Bildung. Aber
es muss auch gelingen, von einem ungeord-
neten Vorgang zu einem geordneten zu ge-
langen. All das in einem Geist der Solida-
ritdt, im Bemiihen um eine Kultur des Tei-
lens, mit Hilfe vor Ort, in den Herkunfts-
landern und -regionen beginnend, mit si-
cheren Wegen, um Schleppern das Hand-
werk zu legen, mit ernsthaftem Resettle-
ment, wie oft und oft angekiindigt, aber
auch mit starken Anstrengungen im Be-
reich Integration auf allen Ebenen, wo be-
sonders den Biirgermeisterinnen und Biir-
germeistern und den Gemeinden eine
Schliisselfunktion zukommt. Ich bin tiber-



Landau / Da sein fur Menschen auf der Flucht

11

zeugt, dass Solidaritit und Nachstenlie-
be nicht nur zur Grundtextur von Kirche,
sondern auch zur Grundtextur von gelun-
gener, zukunftstauglicher Gesellschaft ins-
gesamt gehoren. Auch vor diesem Hinter-
grund bin ich dankbar fiir das gegenwirtige
Pontifikat - fiir die klaren Worte, aber auch
fir die entschiedenen Zeichen und Gesten,
die Papst Franziskus ganz bewusst setzt.

Der Autor: Michael Landau ist seit 1. De-
zember 1995 Caritasdirektor der Erzdiozese
Wien und seit 13. November 2013 auch Prd-
sident der Caritas Osterreich. Er wurde am
23. Mai 1960 in Wien geboren. Zwischen
1978 und 1988 studierte und dissertierte
Michael Landau an der Universitit Wien im
Fach Biochemie. Wihrend seiner Studien-
zeit trat er in die katholische Kirche ein und

wurde 1980 getauft. 1986 begann er das Stu-
dium der katholischen Theologie in Wien,
trat 1988 ins Wiener Priesterseminar ein,
setzte seine Studien an der Pépstlichen Uni-
versitit Gregoriana und im Collegium Ger-
mancium et Hungaricum fort und schloss
diese 1999 mit dem Doktorat ab. 1992 wur-
de er zum Priester geweiht. Seit 2008 ist Mi-
chael Landau Mitglied des Domkapitels von
St. Stephan. 2008-2013 war er Vorsitzender
der Rechtskommission der Caritas Interna-
tionalis. Er engagiert sich neben der Nothilfe
im Inland in den Bereichen Hospiz und Pfle-
ge, in der Sorge fiir Menschen auf der Flucht,
in der Hilfe in den Herkunfts- und Erst-
zufluchtslindern, aber auch im Bereich In-
tegration, etwa mit Bildungsprojekten und
den mehr als 40 Caritas-Lerncafés in ganz
Osterreich.



