
Philosophie

kann klarstellen, dass der Kausalitätsbegriff+  S Mutschler, ans-Dıeter Halbirerte Wırk-
lıchkeıt. VWarum der Materlallsmus dıe \Walt nicht AUS den Naturwissenschaften STam mL,

sondern diese herangetragen werden 1L1USS.nıcht arklärt. Butzon Barcker Verlag,
Kavelaer 2014 (344, Schutzumschlag, esE- Er estelle 1ne sSinnvolle Forschungsmaxime dar,
bändchen) Geb uro 2495 (D) uro 25, 70 ber nicht den „Zement des Universums“ (93)

Nachdem Mutschler Clie Basıs des(A) ( HF 35,50 ISBEN Y/8-3-7666-17/721-/
terjlalistischen Mon1ismus kritisch betrachtet
hat, wendet sich einer selner SchwächenAls Ausgang des Buches nımmt Mutschler Cdie

Beobachtung, dass allen gegenteiligen Beteue- Miıt der Behauptung, dass ın der Welt nichts
FuNsch zu YOTLZ der materjalistische Mon1s- Neues geben könne, widerspreche das uper-
1L11US eın relig1Ös un: ontologisch aufgeladenes venlenzprinzıp „eklatant UuNSeCTET ständigen
Anliegen verfolgt, nämlich 1ne einheitliche Er- Erfahrung” (131) Mutschler analysiert Cdie VT -

klärung der Welt Multschler sieht einen „ideol- cschiedenen Versuche der aktuellen Philosophie,
gische[n| Missbrauch“ 9) WE Cdieses AÄAn- Cdie unfer dem Label der ‚Emergenz‘ euart1g-

keit ın der alur erklären wollen. Indem Cdieliegen AUS den Naturwissenschaften abgeleitet
un: als eINZIg vernünftiger Zugang Cdie Welt Schwierigkeiten aller, Iso uch der nicht-re-
ausgegeben wird duktiven kEmergenz-Konzepte aufzeigt, bringt

DDen religiösen C'harakter des materialis- Cdie theologische Position 1Ns Spiel, Cdie das
tischen Mon1iısmus WEe1Sst Mutschler auf, indem Neue 1m Rahmen einer Großerzählung erklärt.

dessen „Vogmen (15) analysiert. [DDazu zeigt In einem spannenden Fxkurs zeigt Mutsch-
Mutschler zunächst, WIE der materjalistische ler auf, dass Hegels idealistisches System dem
Mon1iısmus einer grundlegenden Einseitigkeit materjalistischen Monı1ısmus estrukturverwandt
unterliegt, da dem naturwissenschaftlichen 1st Uun: ebenso einer Einseitigkeit unterliegt.
Zugang Cdie Welt Allerklärungskraft Beide Denkgebäude lägen gegenüberliegen-
cschreibt Uun: zugleich praktisch-lebensweltliche den Extremen, welche Cdie jeweils andere €1[€

unterbestimme. Während der materjalistischeÜberzeugungen als überwindende ‚atavıst1-
csche Restbestände“ 3 1) behandelt Überzeugend Mon1ismus Freiheit, erte Uun: SOozlalität negle-

I cehe der mentale Monı1ısmus diese bei allenargumentiert CI, dass Cdie Naturwissenschaften
gerade nicht den Uunvor: eingenommenen Blick Dıingen. Daraus schliefßt Mutltschler, dass der
auf Cdie Wirklichkeit bieten Uun: daher 1m (1E- Mon1ismus jeder Art nicht ZuUu!r Erklärung der
genteil der lebenspraktischen Argumentation Welt Laugt, weil „‚elner Verarmung der
eın höherer Wert zukommen musste. Vielfalt VO  3 Welt“ (215) führt Mutschler votlert

Daran anschließend hinterfragt Mutsch- daher für einen pluralen Zugang auf der Basıs
ler Cdie Grundannahmen des Materialismus, einer pluralen Ontologie.
nämlich als ersties das Materlepr1inzI1p. Er stellt [ese Nakıl>- eigene Position entwickelt
heraus, dass Cdie Rückführung alles Seilenden ın den etzten Kapiteln des Buches her andeu-
auf einen basalen Materiebegriff gerade nicht tungswelse. LEr bereitet 61€ VOIL, indem die Auf-
auf der Basıs der Naturwissenschaften möglich lösungserscheinungen beschreibt, welchen der
1st, Ca Cdie Naturwissenschaften keinen einheit- Materjalismus selner Meinung nach Jetz schon
lichen der o überhaupt keinen Materlie- unterliegt, Ca SeE1INE Begriffe un: Onzepte
begrift besitzen. Als Zzweıites sich mıt zunehmend ausgeweltet habe Insbesondere S£1
dem Supervenilenzprinzip auseinander, das Cdie Cdie ursprünglich vehement abgelehnte Teleolo-
Abhängigkeit mentaler Phänomene VOoO  3 selner gle wieder eingeführt worden, Cdie inzwischen
materijellen Basıs Uun: damit uch dessen kausa- uch ın den Naturwissenschaften anschluss-
le Wirkungslosigkeit behauptet. Sowohl einzel- fähig E1 Wenn 111all den harten Kern des

VOoO  3 den Naturwissenschaften beschriebene terjlalistischen Mon1ismus als Weltanschauung
Phänomene als uch Clie Arbeitsweise der vertrete, bleibe 11UT eın trostlioses Aneinander-
Naturwissenschaften celhbst selen nicht mittels reihen VOoO  3 Fakten hne jeden Sinnzusammen-
Supervenlenz darstellbar: Theorien supervenle- hang. Wer das nicht wolle, überschreite den
1E schließlich nicht Cdie aten. Daraus folgert Materjalismus zwangsläufig, WIE Mutschler
CI, dass Supervenienz gerade kein Postulat der einigen aktuellen Beispielen zeIigt.
Naturwissenschaften 1St. Ausführlich behandelt Umgekehrt S£1 der naturwissenschaftliche
Mutschler als drittes „Dogma’ das Prinzıp der Befund z der Zufall cehr ohl ın eın
kausalen Geschlossenheit der Welt. uch hier anderes Narratıv einbettbar, das miıt einer Inn-

99

◆ Mutschler, Hans-Dieter: Halbierte Wirk-
lichkeit. Warum der Materialismus die Welt 
nicht erklärt. Butzon & Bercker Verlag, 
Kevelaer 2014. (344, Schutzumschlag, Lese-
bändchen) Geb. Euro 24,95 (D) / Euro 25,70 
(A) / CHF 35,50. ISBN 978-3-7666-1721-7.

Als Ausgang des Buches nimmt Mutschler die 
Beobachtung, dass allen gegenteiligen Beteue-
rungen zum Trotz der materialistische Monis-
mus ein religiös und ontologisch aufgeladenes 
Anliegen verfolgt, nämlich eine einheitliche Er-
klärung der Welt. Mutschler sieht einen „ideol-
gische[n] Missbrauch“ (9), wenn dieses An-
liegen aus den Naturwissenschaft en abgeleitet 
und als einzig vernünft iger Zugang an die Welt 
ausgegeben wird.

Den religiösen Charakter des materialis-
tischen Monismus weist Mutschler auf, indem 
er dessen „Dogmen“ (15) analysiert. Dazu zeigt 
Mutschler zunächst, wie der materialistische 
Monismus einer grundlegenden Einseitigkeit 
unterliegt, da er dem naturwissenschaft lichen 
Zugang an die Welt Allerklärungskraft  zu-
schreibt und zugleich praktisch-lebensweltliche 
Überzeugungen als zu überwindende „atavisti-
sche Restbestände“ (31) behandelt. Überzeugend 
argumentiert er, dass die Naturwissenschaft en 
gerade nicht den unvoreingenommenen Blick 
auf die Wirklichkeit bieten und daher im Ge-
genteil der lebenspraktischen Argumentation 
ein höherer Wert zukommen müsste.

Daran anschließend hinterfragt Mutsch-
ler die Grundannahmen des Materialismus, 
nämlich als erstes das Materieprinzip. Er stellt 
heraus, dass die Rückführung alles Seienden 
auf einen basalen Materiebegriff  gerade nicht 
auf der Basis der Naturwissenschaft en möglich 
ist, da die Naturwissenschaft en keinen einheit-
lichen oder sogar überhaupt keinen Materie-
begriff  besitzen. Als zweites setzt er sich mit 
dem Supervenienzprinzip auseinander, das die 
Abhängigkeit mentaler Phänomene von seiner 
materiellen Basis und damit auch dessen kausa-
le Wirkungslosigkeit behauptet. Sowohl einzel-
ne von den Naturwissenschaft en beschriebene 
Phänomene als auch die Arbeitsweise der 
Naturwissenschaft en selbst seien nicht mittels 
Supervenienz darstellbar: Th eorien supervenie-
ren schließlich nicht die Daten. Daraus folgert 
er, dass Supervenienz gerade kein Postulat der 
Naturwissenschaft en ist. Ausführlich behandelt 
Mutschler als drittes „Dogma“ das Prinzip der 
kausalen Geschlossenheit der Welt. Auch hier 

kann er klarstellen, dass der Kausalitätsbegriff  
nicht aus den Naturwissenschaft en stammt, 
sondern an diese herangetragen werden muss. 
Er stelle eine sinnvolle Forschungsmaxime dar, 
aber nicht den „Zement des Universums“ (93).

Nachdem Mutschler die Basis des ma-
terialistischen Monismus kritisch betrachtet 
hat, wendet er sich einer seiner Schwächen zu: 
Mit der Behauptung, dass es in der Welt nichts 
Neues geben könne, widerspreche das Super-
venienzprinzip „eklatant unserer ständigen 
Erfahrung“ (131). Mutschler analysiert die ver-
schiedenen Versuche der aktuellen Philosophie, 
die unter dem Label der ‚Emergenz‘ Neuartig-
keit in der Natur erklären wollen. Indem er die 
Schwierigkeiten aller, also auch der nicht-re-
duktiven Emergenz-Konzepte aufzeigt, bringt 
er die theologische Position ins Spiel, die das 
Neue im Rahmen einer Großerzählung erklärt.

In einem spannenden Exkurs zeigt Mutsch-
ler auf, dass Hegels idealistisches System dem 
materialistischen Monismus strukturverwandt 
ist und ebenso einer Einseitigkeit unterliegt. 
Beide Denkgebäude lägen an gegenüberliegen-
den Extremen, welche die jeweils andere Seite 
unterbestimme. Während der materialistische 
Monismus Freiheit, Werte und Sozialität negie-
re, sehe der mentale Monismus diese bei allen 
Dingen. Daraus schließt Mutschler, dass der 
Monismus jeder Art nicht zur Erklärung der 
Welt taugt, weil er zu „einer Verarmung der 
Vielfalt von Welt“ (215) führt. Mutschler votiert 
daher für einen pluralen Zugang auf der Basis 
einer pluralen Ontologie.

Diese seine eigene Position entwickelt er 
in den letzten Kapiteln des Buches eher andeu-
tungsweise. Er bereitet sie vor, indem er die Auf-
lösungserscheinungen beschreibt, welchen der 
Materialismus seiner Meinung nach jetzt schon 
unterliegt, da er seine Begriff e und Konzepte 
zunehmend ausgeweitet habe. Insbesondere sei 
die ursprünglich vehement abgelehnte Teleolo-
gie wieder eingeführt worden, die inzwischen 
auch in den Naturwissenschaft en anschluss-
fähig sei. Wenn man den harten Kern des ma-
terialistischen Monismus als Weltanschauung 
vertrete, bleibe nur ein trostloses Aneinander-
reihen von Fakten ohne jeden Sinnzusammen-
hang. Wer das nicht wolle, überschreite den 
Materialismus zwangsläufi g, wie Mutschler an 
einigen aktuellen Beispielen zeigt.

Umgekehrt sei der naturwissenschaft liche 
Befund – etwa der Zufall – sehr wohl in ein 
anderes Narrativ einbettbar, das mit einer Sinn-

Philosophie



1(0() Philosophie Religionspädagogik

perspektive aglere. Eın derartiges „sprituelle[s| TLaU unfter ‚religiösem Lernen verstehen
Narrativ“ (303) stellt Mutschler das Ende SE1- 1st, 1st nicht einfach finden Andrea Lehner-
1IieT Ausführungen: ES erganzt Cdie beobachtend- Hartmann zeigt der konkreten PraxI1s VOoO  3

distanzierte Position der Naturwissenschaften BetreuungslehrerInnen 1m Schulpraktikum auf,
1ne betroffen-engagierte Blickrichtung. WI1IE cehr ‚subjektive Theorien eın implizites

Demnach lasse sich Cdie Geschichte des Unıver- Verständnis VOoO  3 ‚religiösem Lernen pragen Uun:
111115 als Entwicklung mıt qualitativem Gehalt, damit wieder unmittelbar PraxI1s generleren.
unfer nNnOormatıver Uun: sSinn-erfassender Brille e Arbeit verfolgt drei aufeinander auf-
lesen. Neben Cdie naturwissenschaftlichen Er- bauende Forschungsfragen, un: AT „Welche
fassung des quantıtativ Allgemeinen dann subjektiven Theorien legen Clie befragten Religi-
Cdie Wertschätzung des nNnOormatıvr Allgemeinen onslehreriInnen ihrem religionsunterrichtlichen
WI1IE uch des Besonderen. Handeln zugrunde?”  .  ’ „Lassen sich durch das

Mutschler bietet zugleich einen pointiert- Erheben VOoO  3 subjektiven Theorien Bildungs-
knappen Überblick über Cdie Debatte den bei den LehreriInnen anstoßen?“ SOWIE
Naturalismus als uch 1nN€ tiefgreifende Ana- „Welche FEFrkenntnisse lIassen sich daraus für den
lyse dessen Grundlage. [ese Meisterleistung religionspädagogischen Diskurs Uun: zukünftige
gelingt, weil ein1ge Brücken bis hın antiken Onzepte ZuUu!r ReligionslehrerInnenbildung ab-
Uun: mittelalterlichen Autoren schlägt Uun: leiten?“ (1 f.)

In einem erstien Abschnitt werden Cdiegleich zahlreiche Beispiele AUS der aktuellen phi-
losophischen Uun: naturwissenschaftlichen DDe- Bedingungen religiösen Lernens 1m Kontext
batte fachkundig einfließen lässt. Er bietet daher Schule dargestellt, wobeil die Autorin VOT allem
nicht 11UT hervorragendes (Argumentations-) Cdie Beziehungsfelder Lernen Bildung SOWIE
Material, sondern ze1igt uch Clie wesentlichen Religion Bildung beleuchtet Uun: auf Cieser
Stränge der Debatte auf. Der fachlich engaglerte Grundlage verschiedene DIimensionen ‚religlö-
Leser I1AS über Cdie Kritik nahezu allen VT - S11 Lernens‘ herausschält. Der zwelte Abschnitt
rTetienen (und damit uch der eigenen) POS1- widmet sich nach einer eingehenden Darstel-
t1ionen stolpern, wird sich der Logik der ÄTrgu- lung des ‚Forschungsprogrammes Subjektiver
mentation jedoch nicht entziehen können Uun: Theorien den Ergebnissen AUS der empirischen
Mutschlers Angebot als cstarke nregung CILLD- Studie subjektiven Theorien VOoO  3 Religions-

lehrerInnen, Cdie Andrea Lehner-Hartmann ınfinden Angemerkt werden soll dieser Stelle
lediglich, dass Clie mehreren tellen kritisierte Orm VOoO  3 ‚diskursiven Interviews (Christel
postmoderne Philosophie SOWIE der Konstruk- Hopf) Uun: Gruppendiskussionen miıt Betreu-
t1vISsmMUS anschlussfähiger sein könnten als ungslehrerInnen angelegt hat
Mutschler nahelegt: Deren Ihema könnten ın Insgesamt wurden BetreuungslehrerIn-
Mutschlers Oofum für den „Primat der Lebens- 11CIL, sowohl AUS dem AHS- als uch dem BHS-
praxis” (39) Uun: monistische Einheitsvor- Bereich befragt, Frauen Uun: Manner, Samt-
stellungen durchaus wiedergefunden werden. liche AUS dem Großraum Wiıen. In der geme1n-
Aachen Patrick Becker Gruppendiskussion wurden diese miıt

einer verfremdeten Perspektive konfrontiert
Uun: konnten SOM IT uch einen Blick auf

RELIGIONSPADAGOGI ihre bisherigen subjektiven Überzeugungen
gewinnen.

e befragten ReligionslehrerInnen ord-
+  S Lehner-Hartmann, Andrea: RellglÖöses 1E ‚religiöses Lernen primar dem Erwerb VO  3
L ernen. Subjektive Theorien Vo  — Rellgions- UÜrientierungswissen Der Umgang miıt Ver-lehrerInnen (Praktische Theologıe heute fügungswissen spielt AMAT uch 1ne wichtige133) Walter Konlhammer Verlag, Stuttgart Rolle, hat ber gegenüber der cstärker evxısten-
2014 Kart Uuro 49,99 (D) uro 51,40
(A) ( HF o6,90 ISBN Y /8-3-17-023399-/

ziellen Ausprägung VOoO  3 UÜrientierungswissen
her 1nN€ Dienstfunktion. Das Lernen Uun: Cdie
Person der betroffenen SchülerInnen steht 1m‚Religiöses Lernen 1st :;ohl einer der melst g-

brauchten un: zugleich schillerndsten Begriffe, Mittelpunkt dessen, WA1S Cdie LehreriInnen unfer
Cdie VOoO  3 ReligionspädagogInnen gebraucht WT - ‚religlöses Lernen subsumieren.
den Eiıne evakte Definition der uch 11UT 1nN€ FErstaunlich 1st eın auffälliger Unterschied
einigermalsen fundierte Abgrenzung, WA1S denn zwischen wissenschaftlicher Theoriebildung

100

perspektive agiere. Ein derartiges „sprituelle[s] 
Narrativ“ (303) stellt Mutschler an das Ende sei-
ner Ausführungen: Es ergänzt die beobachtend-
distanzierte Position der Naturwissenschaft en 
um eine betroff en-engagierte Blickrichtung. 
Demnach lasse sich die Geschichte des Univer-
sums als Entwicklung mit qualitativem Gehalt, 
unter normativer und sinn-erfassender Brille 
lesen. Neben die naturwissenschaft lichen Er-
fassung des quantitativ Allgemeinen trete dann 
die Wertschätzung des normativ Allgemeinen 
wie auch des Besonderen.

Mutschler bietet zugleich einen pointiert-
knappen Überblick über die Debatte um den 
Naturalismus als auch eine tiefgreifende Ana-
lyse dessen Grundlage. Diese Meisterleistung 
gelingt, weil er einige Brücken bis hin zu antiken 
und mittelalterlichen Autoren schlägt und zu-
gleich zahlreiche Beispiele aus der aktuellen phi-
losophischen und naturwissenschaft lichen De-
batte fachkundig einfl ießen lässt. Er bietet daher 
nicht nur hervorragendes (Argumentations-)
Material, sondern zeigt auch die wesentlichen 
Stränge der Debatte auf. Der fachlich engagierte 
Leser mag über die Kritik an nahezu allen ver-
tretenen (und damit auch der eigenen) Posi-
tionen stolpern, wird sich der Logik der Argu-
mentation jedoch nicht entziehen können und 
Mutschlers Angebot als starke Anregung emp-
fi nden. Angemerkt werden soll an dieser Stelle 
lediglich, dass die an mehreren Stellen kritisierte 
postmoderne Philosophie sowie der Konstruk-
tivismus anschlussfähiger sein könnten als es 
Mutschler nahelegt: Deren Th ema könnten in 
Mutschlers Votum für den „Primat der Lebens-
praxis“ (39) und gegen monistische Einheitsvor-
stellungen durchaus wiedergefunden werden.
Aachen Patrick Becker

RELIGIONSPÄDAGOGIK

◆ Lehner-Hartmann, Andrea: Religiöses 
Lernen. Subjektive Theorien von Religions-
lehrerInnen (Praktische Theologie heute 
133). Walter Kohlhammer Verlag, Stuttgart 
2014. (328) Kart. Euro 49,99 (D) / Euro 51,40 
(A) / CHF 66,90. ISBN 978-3-17-023399-7.

‚Religiöses Lernen‘ ist wohl einer der meist ge-
brauchten und zugleich schillerndsten Begriff e, 
die von ReligionspädagogInnen gebraucht wer-
den. Eine exakte Defi nition oder auch nur eine 
einigermaßen fundierte Abgrenzung, was denn 

genau unter ‚religiösem Lernen‘ zu verstehen 
ist, ist nicht einfach zu fi nden. Andrea Lehner-
Hartmann zeigt an der konkreten Praxis von 
BetreuungslehrerInnen im Schulpraktikum auf, 
wie sehr ‚subjektive Th eorien‘ ein implizites 
Verständnis von ‚religiösem Lernen‘ prägen und 
damit wieder unmittelbar Praxis generieren.

Die Arbeit verfolgt drei aufeinander auf-
bauende Forschungsfragen, und zwar: „Welche 
subjektiven Th eorien legen die befragten Religi-
onslehrerInnen ihrem religionsunterrichtlichen 
Handeln zugrunde?“; „Lassen sich durch das 
Erheben von subjektiven Th eorien Bildungs-
prozesse bei den LehrerInnen anstoßen?“ sowie 
„Welche Erkenntnisse lassen sich daraus für den 
religionspädagogischen Diskurs und zukünft ige 
Konzepte zur ReligionslehrerInnenbildung ab-
leiten?“ (11 f.)

In einem ersten Abschnitt werden die 
Bedingungen religiösen Lernens im Kontext 
Schule dargestellt, wobei die Autorin vor allem 
die Beziehungsfelder Lernen – Bildung sowie 
Religion – Bildung beleuchtet und auf dieser 
Grundlage verschiedene Dimensionen ‚religiö-
sen Lernens‘ herausschält. Der zweite Abschnitt 
widmet sich nach einer eingehenden Darstel-
lung des ‚Forschungsprogrammes Subjektiver 
Th eorien‘ den Ergebnissen aus der empirischen 
Studie zu subjektiven Th eorien von Religions-
lehrerInnen, die Andrea Lehner-Hartmann in 
Form von ‚diskursiven Interviews‘ (Christel 
Hopf) und Gruppendiskussionen mit Betreu-
ungslehrerInnen angelegt hat.

Insgesamt wurden 6 BetreuungslehrerIn-
nen, sowohl aus dem AHS- als auch dem BHS-
Bereich befragt, 3 Frauen und 3 Männer, sämt-
liche aus dem Großraum Wien. In der gemein-
samen Gruppendiskussion wurden diese mit 
einer verfremdeten Perspektive konfrontiert 
und konnten somit auch einen neuen Blick auf 
ihre bisherigen subjektiven Überzeugungen 
gewinnen.

Die befragten ReligionslehrerInnen ord-
nen ‚religiöses Lernen‘ primär dem Erwerb von 
Orientierungswissen zu. Der Umgang mit Ver-
fügungswissen spielt zwar auch eine wichtige 
Rolle, hat aber gegenüber der stärker existen-
ziellen Ausprägung von Orientierungswissen 
eher eine Dienstfunktion. Das Lernen und die 
Person der betroff enen SchülerInnen steht im 
Mittelpunkt dessen, was die LehrerInnen unter 
‚religiöses Lernen‘ subsumieren.

Erstaunlich ist ein auff älliger Unterschied 
zwischen wissenschaftlicher Theoriebildung 

Philosophie / Religionspädagogik


