
1372 ThPQ 165 2017), 132140

nna INTa

Heilige aume un das Raumerlebnıis
UÜber dıe Notwendigkeıt gesellschaftlicher ultorte
und ihre Wandlungsfähigkeit

v In uNnseren Tagen gilt, ass Religion auch als asthetische Erfahrung VOI-

tanden wird, die durch die Architektur inszenılert wird. Es geht nıicht mehr
DUr (wie In den nfängen des Christentums üblich war)} darum, einen
Versammlungsort für die Gemeinschaft ZUur Verfügung tellen Sakral-)
Bauten In uNserer Zeıit sind mehr als DUr die Huülle eines Raumes. Moderne
Sakral-)Bauten wollen beruühren. S1e markieren das Andere, eın Gegenüber
ZuUu agerplädiert die Autorin dafür, ass frühzeitig eın Austausch
darüber ren ist, welche Relevanz diese Gebäude für die Gesellscha
en sollen un: welche erte S1e vermitteln (Redaktion)

In den nfängen des Christentums, der chengebäude wurden €1 zunehmend
weitgehende Konsens ıIn den kunsthistori- einem dem alltäglichen, weltlichen Treiben
schen Forschungen ZU. christlichen Sa- entzogenen Raum, der besondere Verhal-
kralbau, hat CS das Kirchengebäude als tensregeln einforderte und hierarchische
eiligen aum nicht egeben.‘ DIe Urge- Ordnungsstrukturen etablierte. ber [ .1-
meinde nutztle unterschiedlichste profa- turgle und eler hinausgehend, wirken
1E Räumlichkeiten WwIe Katakomben und Kirche SOWI1eE die In iıhm elebte Religi-
Wohnhäuser als aume der Versammlung als sakraler, ordnungsstiftender aum

In Cie Gesellschaft hinein. Das In Kirchenund gemeinschaftlichen eler. Unabhängig
VO spezifischen (Ort standen 1M Zentrum verkündete religiöse Narratıv und Symbol-
der Zusammenkünfte Cie Gemeinschaft System, der Ethnologe Ofr'! (Gjeertz
der Gläubigen und das gemeinsame bereits 1966, vermittelt den Menschen Cie
als heilige andlung. Tst ber Cie Jahr- Vorstellung einer allgemeinen Seinsord-
hunderte entwickelten sich Clas Verständ- NUuNg mıt den ihr eigenen Kulturmustern,
N1s und Cie architektonische WIE rituelle Wertsystemen und Handlungsanleitun-
Taxls VO  b Kirche als sakralem aum KIr- gen.“ Kirchen und andere Kultorte über-

Eiınen Überblick über Clie spätantiken-frühchristlichen Entwicklungen des Kirchenbaus
1mmM Kontext VO  3 Heiligkeitskonzepten bieten Carola Jaggt, „Heilige Räume“. Architektur Uun:
Sakralität Geschichte einer Zuschreibung, 1n Angelika NoHert (He.) Kirchenbauten ın
der Gegenwart. Architektur zwischen Sakralität Uun: sO7laler Wirklichkeit, Regensburg 2011,
23-—31; dies., DIie Kirche als heiliger Kaum: /Fur Geschichte eiInNnes Paradoxons, 1N: Berndt Hamm

(Ho.) Sakralität zwischen Antike un: euzelt, Stuttgart 2007, / 5 Mırnam Czock, (Jottes
Haus. Untersuchungen ZuUu!r Kirche als heiligem Kaum VOo  3 der Spätantike bis 1Ns Frühmittelalter,
Berlin-Boston 2009
E1ın ‚Klassiker‘ der kulturanthropologischen Betrachtung VOo  3 Religion Ist. Clhifford G eertz, eli-
g10N als kulturelles 5ystem, 1N: ders., Dichte Beschreibungen. eitrage zu Verstehen kultureller

132

Anna Minta

Heilige Räume und das Raumerlebnis
Über die Notwendigkeit gesellschaftlicher Kultorte 
und ihre Wandlungsfähigkeit

◆ In unseren Tagen gilt, dass Religion auch als ästhetische Erfahrung ver-

standen wird, die durch die Architektur inszeniert wird. Es geht nicht mehr 

nur (wie es in den Anfängen des Christentums üblich war) darum, einen 

Versammlungsort für die Gemeinschaft  zur Verfügung zu stellen. (Sakral-)

Bauten in unserer Zeit sind mehr als nur die Hülle eines Raumes. Moderne 

(Sakral-)Bauten wollen berühren. Sie markieren das Andere, ein Gegenüber 

zum Alltag. Daher plädiert die Autorin dafür, dass frühzeitig ein Austausch 

darüber zu führen ist, welche Relevanz diese Gebäude für die Gesellschaft  

haben sollen und welche Werte sie vermitteln. (Redaktion)

1 Einen guten Überblick über die spätantiken-frühchristlichen Entwicklungen des Kirchenbaus 
im Kontext von Heiligkeitskonzepten bieten Carola Jäggi, „Heilige Räume“. Architektur und 
Sakralität. Geschichte einer Zuschreibung, in: Angelika Nollert u. a. (Hg.), Kirchenbauten in 
der Gegenwart. Architektur zwischen Sakralität und sozialer Wirklichkeit, Regensburg 2011, 
23 – 31; dies., Die Kirche als heiliger Raum: Zur Geschichte eines Paradoxons, in: Berndt Hamm 
u. a. (Hg.), Sakralität zwischen Antike und Neuzeit, Stuttgart 2007, 75 – 90; Miriam Czock, Gottes 
Haus. Untersuchungen zur Kirche als heiligem Raum von der Spätantike bis ins Frühmittelalter, 
Berlin–Boston 2009.

2 Ein ‚Klassiker‘ der kulturanthropologischen Betrachtung von Religion ist: Cliff ord Geertz, Reli-
gion als kulturelles System, in: ders., Dichte Beschreibungen. Beiträge zum Verstehen kultureller 

In den Anfängen des Christentums, so der 

weitgehende Konsens in den kunsthistori-

schen Forschungen zum christlichen Sa-

kralbau, hat es das Kirchengebäude als 

heiligen Raum nicht gegeben.1 Die Urge-

meinde nutzte unterschiedlichste profa-

ne Räumlichkeiten wie Katakomben und 

Wohnhäuser als Räume der Versammlung 

und gemeinschaftlichen Feier. Unabhängig 

vom spezifischen Ort standen im Zentrum 

der Zusammenkünfte die Gemeinschaft 

der Gläubigen und das gemeinsame Gebet 

als heilige Handlung. Erst über die Jahr-

hunderte entwickelten sich das Verständ-

nis und die architektonische wie rituelle 

Praxis von Kirche als sakralem Raum. Kir-

chengebäude wurden dabei zunehmend zu 

einem dem alltäglichen, weltlichen Treiben 

entzogenen Raum, der besondere Verhal-

tensregeln einforderte und hierarchische 

Ordnungsstrukturen etablierte. Über Li-

turgie und Feier hinausgehend, wirken 

Kirche sowie die in ihm gelebte Religi-

on als sakraler, ordnungsstiftender Raum 

in die Gesellschaft hinein. Das in Kirchen 

verkündete religiöse Narrativ und Symbol-

system, so der Ethnologe Clifford Geertz 

bereits 1966, vermittelt den Menschen die 

Vorstellung einer allgemeinen Seinsord-

nung mit den ihr eigenen Kulturmustern, 

Wertsystemen und Handlungsanleitun-

gen.2 Kirchen und andere Kultorte über-

ThPQ 165 (2017), 132  –140



1nta Heilige Kaume un: cdas Raumerlebnis 133

nehmen >ezitische religiöse und soziokul- (jott und SseiINer Verehrung 1M wird
urelle Funktionen, Cie diesem System VO  b auch In den Evangelien und der Apostelge-
Bedeutungen, Werten und Weltauffassung schichte immer wileder hervorgehoben. So
einen (Ort der Vermittlung und rituellen, kritisierte Paulus In SseiINner Rede auf dem
gemeinschaftlichen inübung geben Geht Areopag en Cie materiell-räumlich
IHNan VO  u Heiligkeit als kulturanthropologi- verhaftete Religionspraxis: „Gott, der Cie
scher Konstruktion und eligion als u- Welt emacht hat und alles, Was darin ist,

e 3 der Herr des Himmels und der Erde,rellem System aUs, Clas sich In Kirchen als
gebautem Handlungsraum manifestiert, wohnt nicht In Tempeln, Cie mıt Händen
bilden Transferprozesse des eiligen eine emacht sind.“ Apg och auch
fast logische KONSEQqUENZ. Es ist er Wenn beispielsweise Johannes die Ortsun-
beobachten, dass solche Zuschreibungen abhängigkeit der eiligen andlung des
als geheiligter aum und Cie iıhm SpezI1- (jebets betont „Gott ist Gelst, und Cie
ischen gesellschaftlichen (Be)Deutungs- ihn anbeten, Cie MUSSsSenN ihn 1M (Gjelst und
uster 1M Zuge einer Säkularisierung auch In der ahrhen anbeten (Joh 4,24)
auf andere Institutione und Bauaufgaben ist bereits In den frühen Versammlungs-
übertragbar wurden. raumen der urchristlichen (jemeinden In

der Spätantike Cie Tendenz ZUFK Errich-
Lung eigenständiger christlicher Kulträu-

Von der rkırche als Gemenn- als domus Del und eine zunehmende
schaft zur Kırche als geheiligtem religionsbezogene Dekorationspraxis ZUFK

aum Aus- und Kennzeichnung beobachten.
Miıt dem Verständnis, Class Cie cArısiliche

DIe Bezeichnung VO  u Versammlungsstät- Gemeinschaft Uurc den Vollzug eiliger
ten als akrale aume War den Mitgliedern Handlungen auch den (Ort heiligt, setizte 1M
der christlichen Tkırche tTem S1e VCI- 3. Jahrhundert eine Entwicklung e1In, Cie
sammelten sich ZU. und litur- den (GGebetsraum und Cdamıt auch Kirchen
ischen Felern In alltäglichen, anfänglich immer stärker einem eiligen Gebäude,
Me1s 1M Verborgenen liegenden Kaumen einem Bauwerk höherer sozlaler Bedeu-
DIe profan genutzten aumlıch- Lung und Ordnung werden 1e1$ TYsStie Al-

tar- und Kirchweihriten datieren AaUS$S Cle-keiten besafßen keine besondere Wertig-
keit, stattdessen War C4 Cie Gemeinschaft SCIT Zeıt; mıt dem Akt der Weihe erfolgte
der Gläubigen, Cie ZU. (Gottesdienst VCI- Cie Sakralisierung des Kultraumes und cla-
sammelte es19, die heilige Handlun- mıt Cie Materialisierung VO  u Heiligkeits-
SCH vollzog. DIe Ortsungebundenheit VO  b vorstellungen.“ In konstantinischer eit CI -

Systeme, Frankfurt a. M 1983, 44 —95 (engl. Original 1966 /Zum Konzept VO  3 Religion un:
Ordnungsstiftung vgl Matthias Sellmann, Religion un: O71a e Ordnung. Gesellschaftstheo-
retische Analysen, Frankfurt-New 'ork 2007
aul Corby Finney hat den Prozess der Sakralisierung bereits für Cdie vorkonstantinische e1t
nachgewiesen: ders., JTopos hieros Uun: christlicher Sakralbau ın vorkonstantinischer Überliefe-
Fungs, 1N: Koreas. Münstersche eıtrage ZuUuU!T Archäologie 1984 193225 Vgl uch Annn Marte
Yasın, Saıints and Church Spaces ın the Late Antique Mediterranean: Architecture, ult an
Community, Cambridge 2009, Cdie für die Defnition eiInNnes heiligen Kaumes 1mmM frühen C'hristen-
([uU  3 ın der Spätantike Cdie rituelle Uun: SO71ale Dimension miteinbezieht.
Vgl Carola Jaggt, Heilige Kaume S Anm 1)

133

nehmen spezifische religiöse und soziokul-

turelle Funktionen, die diesem System von 

Bedeutungen, Werten und Weltauffassung 

einen Ort der Vermittlung und rituellen, 

gemeinschaftlichen Einübung geben. Geht 

man von Heiligkeit als kulturanthropologi-

scher Konstruktion und Religion als kultu-

rellem System aus, das sich in Kirchen als 

gebautem Handlungsraum manifestiert, so 

bilden Transferprozesse des Heiligen eine 

fast logische Konsequenz. Es ist daher zu 

beobachten, dass solche Zuschreibungen 

als geheiligter Raum und die ihm spezi-

fischen gesellschaftlichen (Be)Deutungs-

muster im Zuge einer Säkularisierung auch 

auf andere Institutionen und Bauaufgaben 

übertragbar wurden.

1 Von der Urkirche als Gemein-
schaft zur Kirche als geheiligtem 
Raum

Die Bezeichnung von Versammlungsstät-

ten als sakrale Räume war den Mitgliedern 

der christlichen Urkirche fremd. Sie ver-

sammelten sich zum Gebet und zu litur-

gischen Feiern in alltäglichen, anfänglich 

meist im Verborgenen liegenden Räumen: 

Die sonst profan genutzten Räumlich-

keiten besaßen keine besondere Wertig-

keit, stattdessen war es die Gemeinschaft 

der Gläubigen, die zum Gottesdienst ver-

sammelte Ekklesia, die heilige Handlun-

gen vollzog. Die Ortsungebundenheit von 

Systeme, Frankfurt a. M. 1983, 44 – 95 (engl. Original 1966). Zum Konzept von Religion und 
Ordnungsstift ung vgl. Matthias Sellmann, Religion und soziale Ordnung. Gesellschaft stheo-
retische Analysen, Frankfurt–New York 2007.

3 Paul Corby Finney hat den Prozess der Sakralisierung bereits für die vorkonstantinische Zeit 
nachgewiesen: ders., Topos hieros und christlicher Sakralbau in vorkonstantinischer Überliefe-
rung, in: Boreas. Münstersche Beiträge zur Archäologie 7 (1984), 193 – 225. Vgl. auch Ann Marie 
Yasin, Saints and Church Spaces in the Late Antique Mediterranean: Architecture, Cult and 
Community, Cambridge 2009, die für die Defi nition eines heiligen Raumes im frühen Christen-
tum in der Spätantike die rituelle und soziale Dimension miteinbezieht.

4 Vgl. Carola Jäggi, Heilige Räume (s. Anm. 1), 23.

Gott und seiner Verehrung im Gebet wird 

auch in den Evangelien und der Apostelge-

schichte immer wieder hervorgehoben. So 

kritisierte Paulus in seiner Rede auf dem 

Areopag zu Athen die materiell-räumlich 

verhaftete Religionspraxis: „Gott, der die 

Welt gemacht hat und alles, was darin ist, 

er, der Herr des Himmels und der Erde, 

wohnt nicht in Tempeln, die mit Händen 

gemacht sind.“ (Apg 17,24) Doch auch 

wenn beispielsweise Johannes die Ortsun-

abhängigkeit der heiligen Handlung des 

Gebets betont – „Gott ist Geist, und die 

ihn anbeten, die müssen ihn im Geist und 

in der Wahrheit anbeten“ (Joh 4,24) –, so 

ist bereits in den frühen Versammlungs-

räumen der urchristlichen Gemeinden in 

der Spätantike die Tendenz zur Errich-

tung eigenständiger christlicher Kulträu-

me als domus Dei und eine zunehmende 

religionsbezogene Dekorationspraxis zur 

Aus- und Kennzeichnung zu beobachten.3 

Mit dem Verständnis, dass die christliche 

Gemeinschaft durch den Vollzug heiliger 

Handlungen auch den Ort heiligt, setzte im 

3. Jahrhundert eine Entwicklung ein, die 

den Gebetsraum und damit auch Kirchen 

immer stärker zu einem heiligen Gebäude, 

zu einem Bauwerk höherer sozialer Bedeu-

tung und Ordnung werden ließ. Erste Al-

tar- und Kirchweihriten datieren aus die-

ser Zeit; mit dem Akt der Weihe erfolgte 

die Sakralisierung des Kultraumes und da-

mit die Materialisierung von Heiligkeits-

vorstellungen.4 In konstantinischer Zeit er-

Minta / Heilige Räume und das Raumerlebnis



134 1nta Heilige Kaume un: cdas Raumerlebnis

fuhr die Vorstellung VO eiligen einen meinschaft SOWI1E die Materialisierung VO  b

starken Ortsbezug. Kalser Konstantın und Heiligkeitsvorstellungen In Form VO  b Sa-
SsSeine Multter Helena lokalisierten ahlrei- kraltopografien und Reliquienkulten
che mutma({fßliche irkungs- und Sterbe- rückzuführen. Gemeinschaft, aum und
Orte Christi und der Apostel 1M eiligen Ritual edingen einander und lassen Cie
Land SOWI1E In Kom und gründeten CAle- Kirche ZUFK architektonischen Manıilftestati-
SCI1 Stätten monumentale Kirchengebäude des eiligen und etapher für Cie (Je-
WwI1Ie Cie Geburtskirche In Bethlehem, Cie meinschaft der Gläubigen werden. Der
Grabeskirche In Jerusalem und 1t-Sankt- Tale aum ist AaUS$S dieser Perspektive
eler In Kom Mıt dem einsetzenden Reli- vorderst eine soz1lale Konstruktion VO  b

quienkult, WOZU VOTL em Cie Beigabe VO  b aum und Bedeutung. Durch Cie Jahrhun-
Reliquien 1M oder dem ar zähl- derte wurde ber die Architektur und i1ko-
ten, wurden der Sakralbau als Präsenzort nografische rogramme 1M Sakralbau
des eiligen und zugleic. eine Topografie WwI1Ie Urc. begleitende Weiherituale VCI-

des eiligen vorrangıg In Memuorialorten sucht, dessen ortspezifische Heiligkeit
festzuschreiben. rst die Reformation 1Mwelter ausgebaut.” Mıt der Eucharistie und

der Aufbewahrung der konsekrierten HOos- frühen 16 Jahrhundert SOWI1eE nachfolgend
tien 1M Tabernakel erfuhr Gott selbst eine Cie Kirchenbaudebatten auf evangelischer
dauerhafte Prasenz 1M Kirchenraum. Da- WwI1Ie auch katholischer Selte 1M und
bei seiztle sich eine Hierarchie der aum- Jahrhundert en den Hiıstorismus und
teile 1M Nnneren der Kirchen Urc. ZO0- erstarrende Traditionen SOWI1eE das KOon-
Hen unterschiedlicher Heiligkeit finden 1M zept VO  b Kirche als akralem und hierar-
Chorraum mıt dem ar, dem Tabernakel, chisch strukturiertem aum immer WI1e-
den Reliquien ihren Platz. DIe Hierarchie der In Frage gestellt. ntgegen der mittel-
des Kaumes hatte zugleic. eine Hierarchi- alterlıchen Auslegung des eiligen aums
lerung der Gemeinschaft und eine egle- als reale oder symbolische Präsenz (,ottes
mentlierung VO  b Verhaltensweisen ZUFK Fol- In der Eucharistie und ıIn Reliquien treten

SC, denn 1Ur bestimmte (Gsruppen dürfen insbesondere In der protestantischen Ke-
Cie einzelnen Gsrenzen überschreiten und ligionspraxis und den Liturgischen ewe-
das ‚Allerheiligste‘ betreten. Im Mittelalter SUNSCH beider Kirchen wlieder die Predigt
fand insbesondere Cie Irennung zwischen und Clas ıIn den Vordergrund, Cie In
alen und Klerus ıIn dem MmMassıven Ausbau ihrem Vollzug VOTL em die Gemeinschaft
VO  b Chorschranken und eitnern ihren AI - der Gläubigen und daruüuber den (Irt des
chitektonisch-räumlichen USAadruc. Geschehens eiligen. 1ese Verschiebung

Dass Kirchen sich als räumlich VO aum ZU. und ZUFK andlung
kennzeichnet VOTL em auch die Moder-grenzte Sakralräume durchgesetzt aben,

ist olglic auf Cie Institutionalisierung der Prägend für den Kirchenbau ach dem
Gemeinschaft VO  u Gläubigen als Kultge- Ersten Weltkrieg ist der Architekt (Itto

Sihle de Blaaw, DIie Kirchweihe 1mmM mittelalterlichen KOom: Ritual als Instrument der Sakralisie-
FunNng eINes Ytes, 1N: Berndt Hamm (He.) Sakralität (S. Anm. 1)_Vgl uch Mınrnam
Czock, (‚ottes Haus (S. Anm 1) Kapitel [Das Kirchengebäude ın der Spätantike eın heiliger
Ort®, 27 —50; Hanns etfier Neuheuser, Mundum € OTMNISECTAaAaTE e Kirchweihliturgie als Spiegel der
mittelalterlichen Raumwahrnehmung Uun: Weltaneignung, 1n EFEsaheth Vavra (He.) Virtuelle
Kaume. Raumwahrnehmung Uun: Raumvorstellung 1mmM Mittelalter, Berlin 2005, 259 —2580

134

fuhr die Vorstellung vom Heiligen einen 

starken Ortsbezug. Kaiser Konstantin und 

seine Mutter Helena lokalisierten zahlrei-

che mutmaßliche Wirkungs- und Sterbe-

orte Christi und der Apostel im Heiligen 

Land sowie in Rom und gründeten an die-

sen Stätten monumentale Kirchengebäude 

wie die Geburtskirche in Bethlehem, die 

Grabeskirche in Jerusalem und Alt-Sankt-

Peter in Rom. Mit dem einsetzenden Reli-

quienkult, wozu vor allem die Beigabe von 

Reliquien im oder unter dem Altar zähl-

ten, wurden der Sakralbau als Präsenzort 

des Heiligen und zugleich eine Topografie 

des Heiligen vorrangig in Memorialorten 

weiter ausgebaut.5 Mit der Eucharistie und 

der Aufbewahrung der konsekrierten Hos-

tien im Tabernakel erfuhr Gott selbst eine 

dauerhafte Präsenz im Kirchenraum. Da-

bei setzte sich eine Hierarchie der Raum-

teile im Inneren der Kirchen durch: Zo-

nen unterschiedlicher Heiligkeit finden im 

Chorraum mit dem Altar, dem Tabernakel, 

den Reliquien ihren Platz. Die Hierarchie 

des Raumes hatte zugleich eine Hierarchi-

sierung der Gemeinschaft und eine Regle-

mentierung von Verhaltensweisen zur Fol-

ge, denn nur bestimmte Gruppen dürfen 

die einzelnen Grenzen überschreiten und 

das ‚Allerheiligste‘ betreten. Im Mittelalter 

fand insbesondere die Trennung zwischen 

Laien und Klerus in dem massiven Ausbau 

von Chorschranken und Lettnern ihren ar-

chitektonisch-räumlichen Ausdruck.

Dass Kirchen sich als räumlich um-

grenzte Sakralräume durchgesetzt haben, 

ist folglich auf die Institutionalisierung der 

Gemeinschaft von Gläubigen als Kultge-

5 Sible L. de Blaaw, Die Kirchweihe im mittelalterlichen Rom: Ritual als Instrument der Sakralisie-
rung eines Ortes, in: Berndt Hamm u. a. (Hg.), Sakralität (s. Anm. 1), 91–100. Vgl. auch Miriam 
Czock, Gottes Haus (s. Anm. 1), Kapitel 2: Das Kirchengebäude in der Spätantike – ein heiliger 
Ort?, 27 – 50; Hanns Peter Neuheuser, Mundum consecrare. Die Kirchweihliturgie als Spiegel der 
mittelalterlichen Raumwahrnehmung und Weltaneignung, in: Elisabeth Vavra (Hg.), Virtuelle 
Räume. Raumwahrnehmung und Raumvorstellung im Mittelalter, Berlin 2005, 259 – 280.

meinschaft sowie die Materialisierung von 

Heiligkeitsvorstellungen in Form von Sa-

kraltopografien und Reliquienkulten zu-

rückzuführen. Gemeinschaft, Raum und 

Ritual bedingen einander und lassen die 

Kirche zur architektonischen Manifestati-

on des Heiligen und Metapher für die Ge-

meinschaft der Gläubigen werden. Der sa-

krale Raum ist aus dieser Perspektive zu-

vorderst eine soziale Konstruktion von 

Raum und Bedeutung. Durch die Jahrhun-

derte wurde über die Architektur und iko-

nografische Programme im Sakralbau so-

wie durch begleitende Weiherituale ver-

sucht, dessen ortspezifische Heiligkeit 

festzuschreiben. Erst die Reformation im 

frühen 16. Jahrhundert sowie nachfolgend 

die Kirchenbaudebatten auf evangelischer 

wie auch katholischer Seite im 19. und 20. 

Jahrhundert haben den Historismus und 

erstarrende Traditionen sowie das Kon-

zept von Kirche als sakralem und hierar-

chisch strukturiertem Raum immer wie-

der in Frage gestellt. Entgegen der mittel-

alterlichen Auslegung des heiligen Raums 

als reale oder symbolische Präsenz Gottes 

in der Eucharistie und in Reliquien treten 

insbesondere in der protestantischen Re-

ligionspraxis und den Liturgischen Bewe-

gungen beider Kirchen wieder die Predigt 

und das Gebet in den Vordergrund, die in 

ihrem Vollzug vor allem die Gemeinschaft 

der Gläubigen und darüber den Ort des 

Geschehens heiligen. Diese Verschiebung 

vom Raum zum Gebet und zur Handlung 

kennzeichnet vor allem auch die Moder-

ne. Prägend für den Kirchenbau nach dem 

Ersten Weltkrieg ist der Architekt Otto 

Minta / Heilige Räume und das Raumerlebnis



1nta Heilige Kaume un: cdas Raumerlebnis 135

artnıng, der VOTL em 1M evangelischen auf und beschrieb sowochl für den katholi-
akralbau aktiv ist. In Sseiner 1919 erschie- schen als auch den evangelischen Sakral-

chrift „Vom Kirchbau“ be- bau Cie Kirche als den (Ort des Anderen,
zeichnet artnıng Cie Kirche ZWaar welter- geschieden VO Profanen, In dem (jott ıIn
hin als „sakralen Ort”, jedoch „‚nich AaUS$S der eler der Kultgemeinde erfahren WECI -

Öörtlicher Gebundenhei der Religionsaus- den könne.® DIe ange Entwicklung iturgi-
übung nicht| In der materiell gebun- scher und kirchenräumlicher Reformdis-

kussionen fand 1M /welten Vatikanischendenen katholischen Raumhaftigkeit”, also
nicht Urc. einen räumlich definierten Konzil (1962-1965) ihren Niederschlag:
Ortsbezug, sondern als „ ZUK Raumform Das zentrale Dokument „S5acrosanctum
drängende[n| religiöse[n Idee“ Cie KIr- Concilium: onstıtuton ber die heilige
che gewinnt ihre Bedeutung nicht als (Je- Liturgie” VO  u 963 hob die (jemeinde In
häuse einer Versammlung VO  b Gläubigen, ihrer liturgischen Bedeutung hervor und
der Kirchenbau ist die „sichtbare Form forderte „beim Bau VO  b Kirchen SUOI$S-

Hund Gestalt der Gemeinschaft artnıng fältig darauf achten, Ca{fß S1€ für Cie li-
pricht In diesem Zusammenhang VO  b der turgischen Felern und für Cie tätıge Teil-
Selbstaufopferung des chs In der (Jemeln- nahme der Gläubigen geeignet sind.“ (SC
schaft, VO  b einer Selbstdarbringung Urc Im Bereich des Kirchenbaus entstan-
die Baukunst der rlösung willen. DIe den architektonische Experimente, WUTI -

Architektur ist Clas Medium, menschli- den CU«Cc räumliche Gemeinschaftskon-
che Stimmung und emotionales Erleben entwickelt, Cie aktive Partiızıpation

ördern und Kirche wleder 1M Leben VCI-als heilige andlung In der gottesdienst-
ich versammelten Gemeinschaft erfah- ankern, indem Cie (srenzen zwischen dem
Ie  S Ahnlich argumentierte der 1M O- Profanen und dem akralen aufgehoben

oder zumindest reduziert werden. In derischen Kirchenbau täatıge Architekt Ku-
dolf Schwarz.’ Das 1959 VO  b (Itto art- radikalen KONSsequenz uührten multitunk-
nıng und Willy Weyres herausgegeben tionale Raumhbhüllen In den spaten 1960er-

und 1970er-Jahren ZU. „Ende des KIır-andDuc für den Kirchenbau gri ach
dem /welten Weltkrieg diese Entwicklung chenbaus”.  < 10 DIe grundlegende konfessio-

{to artnıng, Vom Kirchbau, Berlin 1919, 119-120 Vgl uch Martın KoOt£ger, Protes-
tantischer Kirchenbau Uun: Ssakulare Freiheit. tto artnıng: Vom Kirchenbau 1919
1n ir Bockermann (He.) Freiheit gestalten. /Zum Demokratieverständnis des deutschen
Protestantismus Kommentierte Quellentexte 1789 U89, Göttingen 1996, —_D
Vgl beispielsweise Rudolf Schwarz, Rudalf chwarz Denken un: BKauen: Schriften Uun: Kau-
werke, Heidelberg 1963; Walter Zahner, Rudalf chwarz BKaumelIister der Neuen Gemeinde.
E1ın Beıltrag zu Gespräch zwischen Liturgietheologie un: Architektur 1ın der Liturgischen
ewegung, Altenberge 1992
Willy Weyres $to artnıng, Kirchen. Handbuch für den Kirchenbau, München 1959, 11—-372
un: 209214
Deutsche Übersetzung, Vatikan-website: www.vatican.va/archive/hist councils/1li vati-
can_ council/documents/vat-ii const 1 0653 204_sacrosanctum-concilium_ge.html | Abruf:
]
eier Poscharsky, Ende des Kirchenbaus?, Stuttgart 1969; vgl beispielsweise uch (Günter KOomMm-
hold (He.) Kirchen für Cdie Zukunft bauen. eıtrage zu Kirchenverständnis, Wıen-—
Freiburg i Br.—-Basel 1969; ders., Gegenwärtige Tendenzen 1mmM Kirchenbau. Kirchenbau ın der
KTr1ISE: 1N: Festschrift der Akademie der bildenden Kunste, Wiıen 1972, 208 -212; Hans Graß

135Minta / Heilige Räume und das Raumerlebnis

Bartning, der vor allem im evangelischen 

Sakralbau aktiv ist. In seiner 1919 erschie-

nenen Schrift „Vom neuen Kirchbau“ be-

zeichnet Bartning die Kirche zwar weiter-

hin als „sakralen Ort“, jedoch „nicht aus 

örtlicher Gebundenheit der Religionsaus-

übung […nicht] in der materiell gebun-

denen katholischen Raumhaftigkeit“, also 

nicht durch einen räumlich definierten 

Ortsbezug, sondern als „zur Raumform 

drängende[n] religiöse[n] Idee“: die Kir-

che gewinnt ihre Bedeutung nicht als Ge-

häuse einer Versammlung von Gläubigen, 

der Kirchenbau ist die „sichtbare Form 

und Gestalt der Gemeinschaft“6. Bartning 

spricht in diesem Zusammenhang von der 

Selbstaufopferung des Ichs in der Gemein-

schaft, von einer Selbstdarbringung durch 

die Baukunst um der Erlösung willen. Die 

Architektur ist das Medium, menschli-

che Stimmung und emotionales Erleben 

als heilige Handlung in der gottesdienst-

lich versammelten Gemeinschaft zu erfah-

ren. Ähnlich argumentierte der im katho-

lischen Kirchenbau tätige Architekt Ru-

dolf Schwarz.7 Das 1959 von Otto Bart-

ning und Willy Weyres herausgegeben 

Handbuch für den Kirchenbau griff nach 

dem Zweiten Weltkrieg diese Entwicklung 

6 Otto Bartning, Vom neuen Kirchbau, Berlin 1919, 119 –120. Vgl. auch Martin Röttger, Protes-
tantischer Kirchenbau und säkulare Freiheit. Otto Bartning: Vom neuen Kirchenbau (1919), 
in: Dirk Bockermann u. a. (Hg.), Freiheit gestalten. Zum Demokratieverständnis des deutschen 
Protestantismus. Kommentierte Quellentexte 1789 –1989, Göttingen 1996, 214 – 222.

7 Vgl. beispielsweise Rudolf Schwarz, Rudolf Schwarz – Denken und Bauen: Schrift en und Bau-
werke, Heidelberg 1963; Walter Zahner, Rudolf Schwarz – Baumeister der Neuen Gemeinde. 
Ein Beitrag zum Gespräch zwischen Liturgietheologie und Architektur in der Liturgischen 
Bewegung, Altenberge 1992.

8 Willy Weyres / Otto Bartning, Kirchen. Handbuch für den Kirchenbau, München 1959, 11– 32 
und 209 – 214.

9 Deutsche Übersetzung, Vatikan-website: www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vati-
can_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html [Abruf: 
26.01.2017].

10 Peter Poscharsky, Ende des Kirchenbaus?, Stuttgart 1969; vgl. beispielsweise auch Günter Rom-
bold (Hg.), Kirchen für die Zukunft  bauen. Beiträge zum neuen Kirchenverständnis, Wien–
Freiburg i. Br.–Basel 1969; ders., Gegenwärtige Tendenzen im Kirchenbau. Kirchenbau in der 
Krise: in: Festschrift  der Akademie der bildenden Künste, Wien 1972, 208 – 212; Hans Graß / 

auf und beschrieb sowohl für den katholi-

schen als auch den evangelischen Sakral-

bau die Kirche als den Ort des Anderen, 

geschieden vom Profanen, in dem Gott in 

der Feier der Kultgemeinde erfahren wer-

den könne.8 Die lange Entwicklung liturgi-

scher und kirchenräumlicher Reformdis-

kussionen fand im Zweiten Vatikanischen 

Konzil (1962 –1965) ihren Niederschlag: 

Das zentrale Dokument „Sacrosanctum 

Concilium: Konstitution über die heilige 

Liturgie“ von 1963 hob die Gemeinde in 

ihrer liturgischen Bedeutung hervor und 

forderte „beim Bau von Kirchen […] sorg-

fältig darauf zu achten, daß sie für die li-

turgischen Feiern und für die tätige Teil-

nahme der Gläubigen geeignet sind.“ (SC 

124)9 Im Bereich des Kirchenbaus entstan-

den architektonische Experimente, wur-

den neue räumliche Gemeinschaftskon-

zepte entwickelt, die aktive Partizipation 

fördern und Kirche wieder im Leben ver-

ankern, indem die Grenzen zwischen dem 

Profanen und dem Sakralen aufgehoben 

oder zumindest reduziert werden. In der 

radikalen Konsequenz führten multifunk-

tionale Raumhüllen in den späten 1960er- 

und 1970er-Jahren zum „Ende des Kir-

chenbaus“.10 Die grundlegende konfessio-



136 1nta Heilige Kaume un: cdas Raumerlebnis

ne Unterscheidung der beiden christli- lass alur sind weniger religiöse oder litur-
chen Kirchen VO  b Sakralräumen als Cau- gische Reformbewegungen, sondern häu-
erhaftem Präsenzort (,ottes vorrangıg In fig e1in zunehmendes Bedürfnis ach kon-
katholischer 1C. und dem protestantI1- templativen Rückzugsorten AaUS$S dem Alltag.
schen Verständnis göttlicher Prasenz 1M DIe Kunsthistorikerin Carola aggı pricht
(zottescdienst ging In den häufig gestalte- In diesem Zusammenhang VO  b der „Sehn-
risch reduzierten Mehrzweckbauten welt- sucht ach dem Heiligen *. Auch der ÄAr-
gehend verloren. Bereıts Ende der 1960er- chitekturkritiker Rudolf Stegers beschreibt
re konstatierten und kritisierten CNSA- diesen Ten 2008 In seinem Entwurfsatlas
gierte Theologen und Kunsthistoriker WwI1Ie Sakralbau „Auf jeden Fall scheint CS, als b
(‚üunter Romboaold, T1ISLIO Werner 1M heute für Architekten Cie ucC ach ‚5a-
Kirchenbau eine Verunklarung der CNe1- kralität‘ und ‚Atmosphäre' e1in starkes MO-
dung zwischen Sakral und tmosphä- 1V SEL Was immer Clas akrale Ssel, IHNan 11
risch, AaUS$S der e1in eher abstraktes, emot1o- CS Urc. Gestaltung ZUFK Anschauung brin-
nales oder aAsthetisch motiviertes Bedürf- SCH Urc. Ma{ß und Zahl, also Proporti-
N1s ach Kaumstimmung entstehe.‘!) 1esSe Urc. extreme Reinheit oder Rauheit
Entwicklung setizte sich fort In der Post- eiInNnes bestimmten Baustoffes, Class bar
moderne und VOTL em 1M zeitgenÖss1- jeden Nutzens, also SseiINer selbst willen
schen Kirchenbau ist e1in intensıiıves Inte- wirkt: Urc. ungemen Schwebendes

stimmungsvollen Sakralräumen oder Wuchtiges, dessen Kraftquelle sich
beobachten, das Kirchen wleder als klar dem Augenschein entzieht: Uurc translu-

definierten aum des Anderen VO Profa- Lransparente lächen, bel denen
Hen unterscheidet. ber architektonische Clas Licht Sgahz Licht SsSein cdarf und nicht
Qualitäten wird versucht, ASsp ekte des Sp1- blofß Cdileses oder Jenes Objekt erhellen
rituellen, Religiösen, Mystischen und KOon- hat. “ Religiöses Erleben wird hier ZUFK AS-
templativen ördern thetischen Erfahrung, Cie Urc. eine enNT-

sprechende architektonisch-räumliche In-
szenlerung evozlert werden soll. Entwurfs-

Vom genheiligten zu theoretisch steht €1 Clas rzeugen VO  b

atmosphärischen aum einer Kaumstimmung 1M Vordergrund,
Cie aume ZWaar etwas stimmungsvoll

er Kirchenferne ıIn welten Teilen der Anderem Jense1ts des Alltäglichen werden
Bevölkerung ZU. Irotz zeichnet sich eine lassen, jedoch nicht mehr spezifisch Cie

Institution Ooder Gemeinschaft der KircheTendenz der wirkungsästhetischen Re-Sa-
kralisierung VO  u Kirchenräumen aD AÄn- gebunden sein I1USS

arl- Wilhelm ahm (He.) Funktionswandel un: Raumstruktur. fur Mehrzwecknutzung SOL-
tescienstlicher Kaume. Eıne Untersuchung des Instituts für Kirchenbau un: kirchliche Uuns;
der Gegenwart der Philipps-Universität Marburg, Marburg 1974 Vgl uch Kainmer Bürgel
(Ho.) Kaum Uun: Ritual Kirchenbau Uun: Gottesdienst ın theologischer un: asthetischer Sicht,
Göttingen 1995

11 Günter Rombaold, Anmerkungen z u Problem des akralen un: des Profanen, 1N: ers (Ho.)
Kirchen für Cdie Zukunft bauen S Anm 10), 69 -—96; Cristof Werner, Sakralität WAS 1st das?, 1N:
Hans-Eckehard ahr (Ho.) Kirchen ın nachsakraler Zeıt, Hamburg 1968, 64 —50
Carola AgQ1, Heilige Kaume (S. Anm 1)
Rudolf Stegers, Entwurfsatlas Sakralbau, Basel 2008,

136

nelle Unterscheidung der beiden christli-

chen Kirchen – von Sakralräumen als dau-

erhaftem Präsenzort Gottes vorrangig in 

katholischer Sicht und dem protestanti-

schen Verständnis göttlicher Präsenz im 

Gottesdienst – ging in den häufig gestalte-

risch reduzierten Mehrzweckbauten weit-

gehend verloren. Bereits Ende der 1960er-

Jahre konstatierten und kritisierten enga-

gierte Theologen und Kunsthistoriker wie 

Günter Rombold, Christof Werner u. a. im 

Kirchenbau eine Verunklarung der Schei-

dung zwischen Sakral und Atmosphä-

risch, aus der ein eher abstraktes, emotio-

nales oder ästhetisch motiviertes Bedürf-

nis nach Raumstimmung entstehe.11 Diese 

Entwicklung setzte sich fort: In der Post-

moderne und vor allem im zeitgenössi-

schen Kirchenbau ist ein intensives Inte-

resse an stimmungsvollen Sakralräumen 

zu beobachten, das Kirchen wieder als klar 

definierten Raum des Anderen vom Profa-

nen unterscheidet. Über architektonische 

Qualitäten wird versucht, Aspekte des Spi-

rituellen, Religiösen, Mystischen und Kon-

templativen zu fördern.

2 Vom geheiligten zum 
atmosphärischen Raum

Aller Kirchenferne in weiten Teilen der 

Bevölkerung zum Trotz zeichnet sich eine 

Tendenz der wirkungsästhetischen Re-Sa-

kralisierung von Kirchenräumen ab. An-

Karl-Wilhelm Dahm (Hg.), Funktionswandel und Raumstruktur. Zur Mehrzwecknutzung got-
tesdienstlicher Räume. Eine Untersuchung des Instituts für Kirchenbau und kirchliche Kunst 
der Gegenwart an der Philipps-Universität Marburg, Marburg 1974. Vgl. auch Rainer Bürgel 
(Hg.), Raum und Ritual. Kirchenbau und Gottesdienst in theologischer und ästhetischer Sicht, 
Göttingen 1995.

11 Günter Rombold, Anmerkungen zum Problem des Sakralen und des Profanen, in: ders. (Hg.), 
Kirchen für die Zukunft  bauen (s. Anm. 10), 69 – 96; Cristof Werner, Sakralität – was ist das?, in: 
Hans-Eckehard Bahr (Hg.), Kirchen in nachsakraler Zeit, Hamburg 1968, 64 – 80.

12 Carola Jäggi, Heilige Räume (s. Anm. 1), 27.
13 Rudolf Stegers, Entwurfsatlas Sakralbau, Basel 2008, 27.

lass dafür sind weniger religiöse oder litur-

gische Reformbewegungen, sondern häu-

fig ein zunehmendes Bedürfnis nach kon-

templativen Rückzugsorten aus dem Alltag. 

Die Kunsthistorikerin Carola Jäggi spricht 

in diesem Zusammenhang von der „Sehn-

sucht nach dem Heiligen“12. Auch der Ar-

chitekturkritiker Rudolf Stegers beschreibt 

diesen Trend 2008 in seinem Entwurfsatlas 

Sakralbau: „Auf jeden Fall scheint es, als ob 

heute für Architekten die Suche nach ‚Sa-

kralität‘ und ‚Atmosphäre‘ ein starkes Mo-

tiv sei. Was immer das Sakrale sei, man will 

es durch Gestaltung zur Anschauung brin-

gen: durch Maß und Zahl, also Proporti-

on; durch extreme Reinheit oder Rauheit 

eines bestimmten Baustoffes, so dass er bar 

jeden Nutzens, also um seiner selbst willen 

wirkt; durch etwas ungemein Schwebendes 

oder Wuchtiges, dessen Kraftquelle sich 

dem Augenschein entzieht; durch translu-

zente statt transparente Flächen, bei denen 

das Licht ganz Licht sein darf und nicht 

bloß dieses oder jenes Objekt zu erhellen 

hat.“13 Religiöses Erleben wird hier zur äs-

thetischen Erfahrung, die durch eine ent-

sprechende architektonisch-räumliche In-

szenierung evoziert werden soll. Entwurfs-

theoretisch steht dabei das Erzeugen von 

einer Raumstimmung im Vordergrund, 

die Räume zwar zu etwas stimmungsvoll 

Anderem jenseits des Alltäglichen werden 

lassen, jedoch nicht mehr spezifisch an die 

Institution oder Gemeinschaft der Kirche 

gebunden sein muss.

Minta / Heilige Räume und das Raumerlebnis



1nta Heilige Kaume un: cdas Raumerlebnis 137

Architekten WIE der Schweizer Pe- nalen Wirkungsmacht gleich: „dass ich VOoO  b

ter Zumthor pragen ktuell Cle Diskus- eiInem Bauwerk berührt bin Der Be-
SIONeN aAsthetische und affektive Stim- gri cClazu ist Cle tmosphäre. Atmo-
mungsqualitäten In der Baukunst. In SE1- sphäre pricht Cle emotionale Wahrneh-
NCr chrift „Atmosphären: Architektoni- IMNUNg all, Clas ist Cle Wahrnehmung, Cle
sche Umgebungen. DIe ınge mich glaublich rasch funktioniert Sofortiges
herum Cle 2006 erschien, pricht Zum- Verständnis, sofortige Berührung.  15 Auch
thor VO  u ranszendierenden Phänome- Wenn Zumthor CS selbst Frage tellt, b
NenNn und dem „Geheimnis der Architektur, tmosphäre architektonisch planbar und
Class S1Ee ınge AaUs der Welt, Materialien AaUs Cdlamıit 1M Entwurf praktisch konstruilerbar
der Welt zusammenführt “ . Architektoni- Ssel,;, schlägt CI systematisch Cun Punk-
sche Qualität CI €1 einer emot1o- plus drei Ergänzungen („Überschreitun-

gen/Transzendenzen” als weitgehend Ob-
jektivierbare Handlungsanleitung für Clas

Weiterführende Lıteratur Entstehen VOoO  b atmosphärischen Kaumen
VOTI. Nntier Cdlesen Punkten subsumiert CIExemplarische Studien ZU. Kirchenbau

und (Gsrundwissen ZU. Architekturver- den gestalteten aukörper durch materiel-
ständnis SOWILE religiöser Taxls versammelt le Präsenz, den Klang, Cle JTemperatur und

Lichtstimmung des Kaumes, Clas harmon1i-Thomas TMNe (Hg.) Kirchenbau (Grund-
WwWwISsen Christentum 4 (,öttingen 2012 sche Zusammenspiel VOoO  b Kaum und Ob-

jekten, Cie Diversıtaäat der physischen undınen Überblick ber Cle frühchristlichen
Entwicklungen des Kirchenbaus 1M Kon- emotionalen Raumeindrücke, Cie Span-
text VOoO  b Heiligkeitskonzepten bileten Aro- NUuNg zwischen Of{ffenheit und Intiımıiıtat

zwischen innen und aufßen, Cle ihrer (Je-Ia AQQ1, „Heilige Räume“. Architektur und
Sakralität. Geschichte einer Zuschreibung, samtheit ZUFK ewegung 1M aum verfüh-

Ten und zugleic Mensch und ArchitekturIn ngelika Nollert (Hg.) Kirchen-
bauten In der (egenwart. Architektur ZW1- atmosphärisch zusammen(führen. So WIE

Zumthor VOoO  b der Konstruierbarkeit VO  u At-schen Sakralität und sozlaler Wirklichkeit,
mosphären ausgeht, verleiht auch der AÄAr-Regensburg 2011, 253-—3l; Miırıam ZOCK,

(,ottes Haus Untersuchungen Kirche hitekt ark Wigley seInem Aufsatz „DIe
Architektur der tmosphäre” VOIN 19985 AÄAr-als eiligem aum VO  u der Spätantike bis

1Ins Frühmittelalter, Berlin-Boston 2009 chitektinnen und Architekten Cle erant-

DIe 1e VO  u Transformationsprozessen wortung, tmosphäre Urc. Cle physische
Form eines Bauwerks „SIie ist1M Heiligkeitsverständnis und dessen Aus-

wirkungen auf die Baukunst In der Moder- gewissermafßen eine sinnlich wahrnehmba-
ITe INISSION VOoO  b Schall, Licht, Wärme, (Je-1E vgl Frank chmitz Anna 1IMNEQ (Hg.)

Auratische aume der Moderne, In kriti- ruch und Feuchtigkeit: ein wirbelndes Kli-
sche berichte. Zeitschri für unst- und nicht greifbarer Effekte, Cie VO  u eiInem

STtatiıonaren Objekt erzeugt werden. Eın (Je-Kulturwissenschaften (20 eft
aur konstruileren heißt SOIC. eine At-

eier Zumthor, Atmosphären: Architektonische Umgebungen. DIie iınge mich herum, Ka-
ce| 2006,
Ebd., 11—-15

137Minta / Heilige Räume und das Raumerlebnis

Architekten wie der Schweizer Pe-

ter Zumthor prägen aktuell die Diskus-

sionen um ästhetische und affektive Stim-

mungsqualitäten in der Baukunst. In sei-

ner Schrift „Atmosphären: Architektoni-

sche Umgebungen. Die Dinge um mich 

herum“, die 2006 erschien, spricht Zum-

thor von transzendierenden Phänome-

nen und dem „Geheimnis der Architektur, 

dass sie Dinge aus der Welt, Materialien aus 

der Welt zusammenführt“14. Architektoni-

sche Qualität setzt er dabei einer emotio-

14 Peter Zumthor, Atmosphären: Architektonische Umgebungen. Die Dinge um mich herum, Ba-
sel 2006, 23.

15 Ebd., 11–13.

nalen Wirkungsmacht gleich: „dass ich von 

einem Bauwerk berührt bin […] Der Be-

griff dazu ist die Atmosphäre. […] Atmo-

sphäre spricht die emotionale Wahrneh-

mung an, das ist die Wahrnehmung, die un-

glaublich rasch funktioniert […] Sofortiges 

Verständnis, sofortige Berührung.“15 Auch 

wenn Zumthor es selbst zur Frage stellt, ob 

Atmosphäre architektonisch planbar und 

damit im Entwurf praktisch konstruierbar 

sei, so schlägt er systematisch neun Punk-

te plus drei Ergänzungen („Überschreitun-

gen/Transzendenzen“) als weitgehend ob-

jektivierbare Handlungsanleitung für das 

Entstehen von atmosphärischen Räumen 

vor. Unter diesen Punkten subsumiert er 

den gestalteten Baukörper durch materiel-

le Präsenz, den Klang, die Temperatur und 

Lichtstimmung des Raumes, das harmoni-

sche Zusammenspiel von Raum und Ob-

jekten, die Diversität der physischen und 

emotionalen Raumeindrücke, die Span-

nung zwischen Offenheit und Intimität / 

zwischen innen und außen, die in ihrer Ge-

samtheit zur Bewegung im Raum verfüh-

ren und zugleich Mensch und Architektur 

atmosphärisch zusammenführen. So wie 

Zumthor von der Konstruierbarkeit von At-

mosphären ausgeht, so verleiht auch der Ar-

chitekt Mark Wigley in seinem Aufsatz „Die 

Architektur der Atmosphäre“ von 1998 Ar-

chitektinnen und Architekten die Verant-

wortung, Atmosphäre durch die physische 

Form eines Bauwerks zu erzeugen: „Sie ist 

gewissermaßen eine sinnlich wahrnehmba-

re Emission von Schall, Licht, Wärme, Ge-

ruch und Feuchtigkeit: ein wirbelndes Kli-

ma nicht greifbarer Effekte, die von einem 

stationären Objekt erzeugt werden. Ein Ge-

bäude konstruieren heißt solch eine At-

Weiterführende Literatur:

Exemplarische Studien zum Kirchenbau 

und Grundwissen zum Architekturver-

ständnis sowie religiöser Praxis versammelt 

Thomas Erne (Hg.), Kirchenbau (Grund-

wissen Christentum 4), Göttingen 2012. 

Einen Überblick über die frühchristlichen 

Entwicklungen des Kirchenbaus im Kon-

text von Heiligkeitskonzepten bieten Caro-

la Jäggi, „Heilige Räume“. Architektur und 

Sakralität. Geschichte einer Zuschreibung, 

in: Angelika Nollert u. a. (Hg.), Kirchen-

bauten in der Gegenwart. Architektur zwi-

schen Sakralität und sozialer Wirklichkeit, 

Regensburg 2011, 23 – 31; Miriam Czock, 

Gottes Haus. Untersuchungen zur Kirche 

als heiligem Raum von der Spätantike bis 

ins Frühmittelalter, Berlin–Boston 2009.

Die Vielfalt von Transformationsprozessen 

im Heiligkeitsverständnis und dessen Aus-

wirkungen auf die Baukunst in der Moder-

ne vgl. Frank Schmitz / Anna Minta (Hg.), 

Auratische Räume der Moderne, in: kriti-

sche berichte. Zeitschrift für Kunst- und 

Kulturwissenschaften (2016), Heft 2.



135 1nta Heilige Kaume un: cdas Raumerlebnis

mosphäre konstruileren.  16 Architektin- Mrystische, Spirituelle und Thabene archi-
Nen und Architekten entwerfen olglic eın tekturimmanent sind oder In Beziehung
Bauwerk nicht 1Ur als materielle Raumhüuüil- und emotionaler Disposition der ulLze-
le, sondern S1E zeichnen auch wesentlich für rinnen und utzer entsteht, sind solche
Cie Konstruktion einer emotionalen Präa- kontemplativen oder 24 transzendieren-
SCI17. und Cle atmosphärische Wirkung des den aume und Qualitäten In aktuellen
eDaudes auf Cle zukünftige Nutzung VCI- Entwurfisdebatten und der aupraxIıs nicht
antwortlich. Der stark objektimmanen- mehr Cie Bauaufgabe Kirche oder Kult-
ten Vorstellung VO  u tmosphäre als archi- bau gebunden. Zumthor und Wigley bei-
tektonische Qualität, Cle AaUs der Könner- spielweise übertragen ihre Entwurfsanlei-
schaft der Architektinnen und Architekten Lung einer atmosphärischen Architektur
entsteht, stellt der Philosoph (GJernot Böh- sowohl auf den akral- als auch den Pro-

eine Theorie der affektiven und viel- fanbau.!® DIes ist auch das rgebnis einer
mehr subjektiven Keziplentenverantwort- sich ber Jahrhunderte erstreckenden Ent-
1C.  el „ In der Wahrnehmung wicklung der gesellschaftlichen Moderni-
der tmosphäre spure ich, In welcher Art Sslierungs- und Säkularisierungstendenzen
mgebung ich mich befinde 1ese Wahr- se1it dem ausgehenden Jahrhundert. In
nehmung hat also Zzwel Seliten: auf der eiInen der Vormoderne hatten VOTL em Cie Ke-
Selte Cle mgebung, Cle eine Stimmungs- ligionen ber ihre Institutione WwIe bei-
qualität ausstrahlt, aufder anderen Selte ich, spielsweise Kirchen die soz1lalen Funktio-
indem ich In me1iner Befindlichkeit Cle- Hen der Vermittlung kollektiver eutungs-
SCI Stimmung eilhabe und darın gewahre, und Wertsysteme übernommen. Kirchen
Class ich Jetz hier bin. Umgekehrt sind als symbolisch verdichtete (OIrte en sich
tmosphären Cle e1ISE, In der sich Dinge AaUS$S den alltäglichen Ordnungsstrukturen,
und Umgebungen präsentieren.  17 Atmo- AaUS$S der gebauten Umwelt des Alltags, he-
sphäre löst sich hier AaUs der alleinigen Ur- Faus und pragen als aume übergeordne-
heberschaft des jektes und WITF einer ter gesellschaftlicher Bedeutung Clas SOZ1A-

le Handeln der Gemeinschaft. Als aumgemeinsamen Wirklic  el zwischen Wahr-
nehmenden und Wahrgenommenen. sozlaler Taxls und Alteritätswahrneh-

IHUNS Lragen S1E ZUFK tiftung distinktiver
Gemeinschaften bei. ” DIe hier eINgaNgS

Auratische Alternativorte genannten kulturanthropologischen Theo-
rien definieren eligion als integralen Be-

Unabhängig VO  b der Frage, b räumliche standteil eiInNnes kulturellen (Symbol)Sys-
Stimmungen WIE tmosphäre, Aura, das tems, eiInNnes komplexen und dynamischen

Mark Wigley, e Architektur der Atmosphären, 1n Daidalos G5 Juni 1998), 18—-27, hier
(Gernot Böhme, Atmosphären. ESSays ZuUu!r Asthetik, Frankfurt Maın 1995,
Exemplarisch für 1n€e Sakral anmutende Profanarchitektur wird Immer wieder elier Zumthors
1996 eröfftneten Iherme ın Vals, Graubünden, genannt, vgl beispielsweise Nadine Haepke, Sa-
krale Inszenlerungen 1ın der zeitgenössischen Architektur. John Pawson elier Kulka elier
Zumthor, Bielefeld
Vgl zu Beispiel Edward 50J4, Postmodern G eOgraphies. Ihe Keassertion of pace ın Y1IC1-
cal Soclal Theory, London-New 'ork 1989; MAarc AUuge, Yte un: Nicht-OÖOrte Vorüberlegungen

einer Ethnologie der Einsamkeit, Frankfurt 1994; Johan Frederik Hartle, Der geöffnete
Kaum. fur Politik der asthetischen Form, München 2006

138

mosphäre zu konstruieren.“16 Architektin-

nen und Architekten entwerfen folglich ein 

Bauwerk nicht nur als materielle Raumhül-

le, sondern sie zeichnen auch wesentlich für 

die Konstruktion einer emotionalen Prä-

senz und die atmosphärische Wirkung des 

Gebäudes auf die zukünftige Nutzung ver-

antwortlich. Der stark objektimmanen-

ten Vorstellung von Atmosphäre als archi-

tektonische Qualität, die aus der Könner-

schaft der Architektinnen und Architekten 

entsteht, stellt der Philosoph Gernot Böh-

me eine Theorie der affektiven und viel-

mehr subjektiven Rezipientenverantwort-

lichkeit entgegen: „In der Wahrnehmung 

der Atmosphäre spüre ich, in welcher Art 

Umgebung ich mich befinde. Diese Wahr-

nehmung hat also zwei Seiten: auf der einen 

Seite die Umgebung, die eine Stimmungs-

qualität ausstrahlt, auf der anderen Seite ich, 

indem ich in meiner Befindlichkeit an die-

ser Stimmung teilhabe und darin gewahre, 

dass ich jetzt hier bin. […] Umgekehrt sind 

Atmosphären die Weise, in der sich Dinge 

und Umgebungen präsentieren.“17 Atmo-

sphäre löst sich hier aus der alleinigen Ur-

heberschaft des Objektes und wird zu einer 

gemeinsamen Wirklichkeit zwischen Wahr-

nehmenden und Wahrgenommenen.

3 Auratische Alternativorte

Unabhängig von der Frage, ob räumliche 

Stimmungen wie Atmosphäre, Aura, das 

16 Mark Wigley, Die Architektur der Atmosphären, in: Daidalos 68 (Juni 1998), 18 – 27, hier: 18.
17 Gernot Böhme, Atmosphären. Essays zur neuen Ästhetik, Frankfurt a. Main 1995, 96.
18 Exemplarisch für eine sakral anmutende Profanarchitektur wird immer wieder Peter Zumthors 

1996 eröff neten Th erme in Vals, Graubünden, genannt, vgl. beispielsweise Nadine Haepke, Sa-
krale Inszenierungen in der zeitgenössischen Architektur. John Pawson – Peter Kulka – Peter 
Zumthor, Bielefeld 2013.

19 Vgl. zum Beispiel Edward W. Soja, Postmodern Geographies. Th e Reassertion of Space in Criti-
cal Social Th eory, London–New York 1989; Marc Augé, Orte und Nicht-Orte. Vorüberlegungen 
zu einer Ethnologie der Einsamkeit, Frankfurt a. M. 1994; Johan Frederik Hartle, Der geöff nete 
Raum. Zur Politik der ästhetischen Form, München 2006.

Mystische, Spirituelle und Erhabene archi-

tekturimmanent sind oder in Beziehung 

und emotionaler Disposition der Nutze-

rinnen und Nutzer entsteht, sind solche 

kontemplativen oder gar transzendieren-

den Räume und Qualitäten in aktuellen 

Entwurfsdebatten und der Baupraxis nicht 

mehr an die Bauaufgabe Kirche oder Kult-

bau gebunden. Zumthor und Wigley bei-

spielweise übertragen ihre Entwurfsanlei-

tung einer atmosphärischen Architektur 

sowohl auf den Sakral- als auch den Pro-

fanbau.18 Dies ist auch das Ergebnis einer 

sich über Jahrhunderte erstreckenden Ent-

wicklung der gesellschaftlichen Moderni-

sierungs- und Säkularisierungstendenzen 

seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert. In 

der Vormoderne hatten vor allem die Re-

ligionen über ihre Institutionen wie bei-

spielsweise Kirchen die sozialen Funktio-

nen der Vermittlung kollektiver Deutungs- 

und Wertsysteme übernommen. Kirchen 

als symbolisch verdichtete Orte heben sich 

aus den alltäglichen Ordnungsstrukturen, 

aus der gebauten Umwelt des Alltags, he-

raus und prägen als Räume übergeordne-

ter gesellschaftlicher Bedeutung das sozia-

le Handeln der Gemeinschaft. Als Raum 

sozialer Praxis und Alteritätswahrneh-

mung tragen sie zur Stiftung distinktiver 

Gemeinschaften bei.19 Die hier eingangs 

genannten kulturanthropologischen Theo-

rien definieren Religion als integralen Be-

standteil eines kulturellen (Symbol)Sys-

tems, eines komplexen und dynamischen 

Minta / Heilige Räume und das Raumerlebnis



1nta Heilige Kaume un: cdas Raumerlebnis 139

ellechts VO  b vielschichtigen Werten ich national WwIe international behaup-
ten können, entstehen ZUFK architektoni-und Bedeutungen, Cie VO  u Gemeinschaf-

ten verhandelt und interpretiert werden schen Manifestation Bauten Me1s mıt
und 1M Menschen emotionale und hand- ratischem Wirkungsanspruch, Cie der VI1-
lungsleitende Dispositionen auslösen. DIe- uellen Prasenz und der Legltimation

Bedeutungskonstruktionen manıiftestie- gleich dienen sollen. Baupolitik ist immer
Ten sich, der französische Anthropolo- auch Kultur- und Symbolpolitik. In aktuel-

len Diskussionen Sakralbauten OoderSC Marc Auge, als gebauter Handlungsrah-
IHNen In bedeutungsverdichteten Orten.“ andere Ollfentliche Bauaufgaben ollten
Michel Foucault bezeichnet solche ande- nächst weniger Cie architektonisch-atmo-
Ten Orte als „Gegenorte‘ ZUFK Realität.?! In sphärischen Qualitäten 1M Zentrum STE-
der Moderne erfahren diese anderen Orte hen, sondern zuvorderst ollten sich Cie Öf-
eine CU«C 1e fentlichen Institutionen, darunter Cie KIır-

akulare Religionskritik und Profanie- chen, darüber verständigen, welche gesell-
rungstendenzen In der Moderne schaff- Sschaltlıche Relevanz S1€ für Cie (Jemeln-
ten Cie Sehnsucht ach besonderen (Jr- schaft-, SINnn- und Wertstiftung überneh-
ten und Clas sozlale Bedürfnis ach zeitlo- IHNen können. Das Bereitstellen VO  b Kau-
SCI1 SINnn- und Ordnungsstrukturen nicht IHNen ZUTFK gemeinschaftlichen Aneignung
ab, sondern transformierten S1E und ließen dieser Systeme und ihre spezifische Form
Cie Semantik des Nicht-Alltäglichen auf WIE Ausstattung MUSSsSenN diesen Diskussio-
CU«Cc Orte übertragbar werden.“ Neue Nen folgen und nicht als losgelöstes Form-
Deutungsmuster egeller Weltanschauung problem ihnen vorangehen.
und (säkularisierter) Heiligkeit wurden
In der Durchdringung VO  b Religion, Po- DIe Autorin: Anna inftd, geb 197/0, ist
1{1 und Nationalismus respektive Religi- seit Maärz 2016 Professorin für eschich-

uns und Bildung entwickelt, die SC und Theorie der Architektur der Ka-
meinschaftlichen Sınn stiften ollten Zur tholischen Privat-  nıversıitat 1INZ. Zuvor
Konstitulerung und Stabilisierung geme1l1n- Wdir Sie SNF-Professorin Kunsthistori-
schaftlicher Ordnung und ihrer OZ10MO0- schen ASLIEU der Untversitd Zürich und
ralischen Grundlagen werden en Glo- wissenschaftliche Assıstentin Institut für
balisierungstendenzen ZU. Irotz exklu- Kunstgeschichte In ern Seit 20174 leitet Sie
SIVE gemeinschafts- und identitätsstiftende das Vo  S Schweizerischen Nationalfonds fi
Kultur-, Politik- und Nationskonzepte he- nmanzıerte Forschungsprojekt „Heilige KAau-
LANSCZOHCNH, Cie teils In Konkurrenz ZUEe1- In der Moderne. Transformationen und
nander, teils In Durchdringung mıiıt- architektonische Manifestationen ; wichtige

Publikationen: Auratische AauUume der Mo-einander auftreten. Um sich gesellschaft-

Vgl dazu Marc AUuge, Yte Uun: Nicht-Orte S Anm 19)
21 Michel Foucault, Andere Kaume, 1967, 1N: Karlheinz Barck (He.) Aisthesis. Wahrnehmung

heute der Perspektiven einer anderen Asthetik, Le1pz1g 1992, 34-46; vgl uch Jurgen Mohn,
Heterotopilen ın der Religionsgeschichte. Anmerkungen zu „Heiligen Raum  ‚6C nach Miırcea
Eliade, 1n Theologische Zeitschrift G3 2007), 4, 331—-357
Anna INa Frank Schmitz (He.) Auratische Kaume der Moderne, 1N: kritische berichte. Ee1It-
cschrift für Uunst- Uun: Kulturwissenschaften 2016), 2; vgl insbesondere Anna inla, Aura-
tische Yte der Gemeinschaftsstiftung. Unıiversitaten als nationale Bauaufgabe, 1N: eb: 3446

139Minta / Heilige Räume und das Raumerlebnis

Geflechts von vielschichtigen Werten 

und Bedeutungen, die von Gemeinschaf-

ten verhandelt und interpretiert werden 

und im Menschen emotionale und hand-

lungsleitende Dispositionen auslösen. Die-

se Bedeutungskonstruktionen manifestie-

ren sich, so der französische Anthropolo-

ge Marc Augé, als gebauter Handlungsrah-

men in bedeutungsverdichteten Orten.20 

Michel Foucault bezeichnet solche ande-

ren Orte als „Gegenorte“ zur Realität.21 In 

der Moderne erfahren diese anderen Orte 

eine neue Vielfalt.

Säkulare Religionskritik und Profanie-

rungstendenzen in der Moderne schaff-

ten die Sehnsucht nach besonderen Or-

ten und das soziale Bedürfnis nach zeitlo-

sen Sinn- und Ordnungsstrukturen nicht 

ab, sondern transformierten sie und ließen 

die Semantik des Nicht-Alltäglichen auf 

neue Orte übertragbar werden.22 Neue 

Deutungsmuster ideeller Weltanschauung 

und (säkularisierter) Heiligkeit wurden 

in der Durchdringung von Religion, Po-

litik und Nationalismus respektive Religi-

on, Kunst und Bildung entwickelt, die ge-

meinschaftlichen Sinn stiften sollten. Zur 

Konstituierung und Stabilisierung gemein-

schaftlicher Ordnung und ihrer soziomo-

ralischen Grundlagen werden – allen Glo-

balisierungstendenzen zum Trotz – exklu-

sive gemeinschafts- und identitätsstiftende 

Kultur-, Politik- und Nationskonzepte he-

rangezogen, die teils in Konkurrenz zuei-

nander, teils in enger Durchdringung mit-

einander auftreten. Um sich gesellschaft-

20 Vgl. dazu Marc Augé, Orte und Nicht-Orte (s. Anm. 19).
21 Michel Foucault, Andere Räume, 1967, in: Karlheinz Barck u. a. (Hg.), Aisthesis. Wahrnehmung 

heute oder Perspektiven einer anderen Ästhetik, Leipzig 1992, 34 – 46; vgl. auch Jürgen Mohn, 
Heterotopien in der Religionsgeschichte. Anmerkungen zum „Heiligen Raum“ nach Mircea 
Eliade, in: Th eologische Zeitschrift  63 (2007), H. 4, 331– 357.

22 Anna Minta / Frank Schmitz (Hg.), Auratische Räume der Moderne, in: kritische berichte. Zeit-
schrift  für Kunst- und Kulturwissenschaft en (2016), H. 2; vgl. insbesondere Anna Minta, Aura-
tische Orte der Gemeinschaft sstift ung. Universitäten als nationale Bauaufgabe, in: ebd., 34 – 46.

lich – national wie international – behaup-

ten zu können, entstehen zur architektoni-

schen Manifestation Bauten meist mit au-

ratischem Wirkungsanspruch, die der vi-

suellen Präsenz und der Legitimation zu-

gleich dienen sollen. Baupolitik ist immer 

auch Kultur- und Symbolpolitik. In aktuel-

len Diskussionen um Sakralbauten oder 

andere öffentliche Bauaufgaben sollten zu-

nächst weniger die architektonisch-atmo-

sphärischen Qualitäten im Zentrum ste-

hen, sondern zuvorderst sollten sich die öf-

fentlichen Institutionen, darunter die Kir-

chen, darüber verständigen, welche gesell-

schaftliche Relevanz sie für die Gemein-

schaft-, Sinn- und Wertstiftung überneh-

men können. Das Bereitstellen von Räu-

men zur gemeinschaftlichen Aneignung 

dieser Systeme und ihre spezifische Form 

wie Ausstattung müssen diesen Diskussio-

nen folgen und nicht als losgelöstes Form-

problem ihnen vorangehen.

Die Autorin: Anna Minta, geb. 1970, ist 

seit März 2016 Professorin für Geschich-

te und Theorie der Architektur an der Ka-

tholischen Privat-Universität Linz. Zuvor 

war sie SNF-Professorin am Kunsthistori-

schen Institut der Universität Zürich und 

wissenschaftliche Assistentin am Institut für 

Kunstgeschichte in Bern. Seit 2014 leitet sie 

das vom Schweizerischen Nationalfonds fi-

nanzierte Forschungsprojekt „Heilige Räu-

me in der Moderne. Transformationen und 

architektonische Manifestationen“; wichtige 

Publikationen: Auratische Räume der Mo-



14() 1nta Heilige Kaume un: cdas Raumerlebnis

derne, In kritische herichte (2016) Heft 2) Habil.-Schrift); Israel hauen. rchitek-
hrSsg. mMIit Schmitz; Staatsbauten und Sa- LUT, Städtebau und Denkmalpolitik nach der
kralarchitektur In Washington/DC. tilkon- Staatsgründung 1948, Berlin 2004 DISS.-

patriotischer Baukunst, Berlin 2015 Ci  r

Islam un Christentum
WRETR 1

TOBIAS MUNAÄA HG.) 102  ATP3} W PE

Kritik, Widerspruch,
Blasphemie
nfragen Christentum und Islam A{l 4
Religion ist wleder ein gesellschaftlich
SICLIENES ema. Dabei stehen nicht LL

WT SS eeinzelne Formen religiöser Prax1ıs 1M Fokus,
sondern auch grundlegende Glaubensüber- Blasphemie

ATZEUSUNSCN. Wlıe kritikfähig sind Religionen?®
SN und siamWelches Veränderungspotenzial wird durch

Clie Kritik den Religionen mobilisiert? Oder
reagleren S1E mıt Abschottung und Gegenwehr‘
20) S., kart., ISBN U/8-3-/917/-28585/-2

(D) 26,95 (A) 27/,80 uch als ‚0O

Verlag Friedrich Pustet Wwww.verlag-pustet.de

140

derne, in: kritische berichte (2016), Heft 2, 

hrsg. mit F. Schmitz; Staatsbauten und Sa-

kralarchitektur in Washington/DC. Stilkon-

zepte patriotischer Baukunst, Berlin 2015. 

(= Habil.-Schrift); Israel bauen. Architek-

tur, Städtebau und Denkmalpolitik nach der 

Staatsgründung 1948, Berlin 2004 (= Diss.-

Schrift).

Minta / Heilige Räume und das Raumerlebnis

Verlag Friedrich Pustet www.verlag-pustet.de

 Islam und Christentum
CHRISTIAN STRÖBELE / MOHAMMAD GHARAIBEH / 

TOBIAS SPECKER / MUNA TATARI (HG.) 

Kritik, Widerspruch, 
Blasphemie
Anfragen an Christentum und Islam

Religion ist (wieder) ein gesellschaftlich um- 

strittenes Thema. Dabei stehen nicht nur 

einzelne Formen religiöser Praxis im Fokus, 

sondern auch grundlegende Glaubensüber-

zeugungen. Wie kritikfähig sind Religionen? 

Welches Veränderungspotenzial wird durch 

die Kritik in den Religionen mobilisiert? Oder 

reagieren sie mit Abschottung und Gegenwehr?

292 S., kart., ISBN 978-3-7917-2887-2 
€ (D) 26,95 / € (A) 27,80 / auch als eBook

NEU


