132

ThPQ 165 (2017), 132-140

Anna Minta

Heilige Raume und das Raumerlebnis

Uber die Notwendigkeit gesellschaftlicher Kultorte
und ihre Wandlungsfahigkeit

¢ In unseren Tagen gilt, dass Religion auch als dsthetische Erfahrung ver-
standen wird, die durch die Architektur inszeniert wird. Es geht nicht mehr
nur (wie es in den Anfingen des Christentums iiblich war) darum, einen
Versammlungsort fiir die Gemeinschaft zur Verfiigung zu stellen. (Sakral-)
Bauten in unserer Zeit sind mehr als nur die Hiille eines Raumes. Moderne
(Sakral-)Bauten wollen beriihren. Sie markieren das Andere, ein Gegeniiber
zum Alltag. Daher pléddiert die Autorin dafiir, dass friihzeitig ein Austausch
dariiber zu fiihren ist, welche Relevanz diese Gebdude fiir die Gesellschaft
haben sollen und welche Werte sie vermitteln. (Redaktion)

In den Anfingen des Christentums, so der
weitgehende Konsens in den kunsthistori-
schen Forschungen zum christlichen Sa-
kralbau, hat es das Kirchengebdude als
heiligen Raum nicht gegeben.! Die Urge-
meinde nutzte unterschiedlichste profa-
ne Raumlichkeiten wie Katakomben und
Wohnhauser als Rdume der Versammlung
und gemeinschaftlichen Feier. Unabhéngig
vom spezifischen Ort standen im Zentrum
der Zusammenkiinfte die Gemeinschaft
der Gldubigen und das gemeinsame Gebet
als heilige Handlung. Erst iiber die Jahr-
hunderte entwickelten sich das Verstind-
nis und die architektonische wie rituelle
Praxis von Kirche als sakralem Raum. Kir-

chengebdude wurden dabei zunehmend zu
einem dem alltdglichen, weltlichen Treiben
entzogenen Raum, der besondere Verhal-
tensregeln einforderte und hierarchische
Ordnungsstrukturen etablierte. Uber Li-
turgie und Feier hinausgehend, wirken
Kirche sowie die in ihm gelebte Religi-
on als sakraler, ordnungsstiftender Raum
in die Gesellschaft hinein. Das in Kirchen
verkiindete religiése Narrativ und Symbol-
system, so der Ethnologe Clifford Geertz
bereits 1966, vermittelt den Menschen die
Vorstellung einer allgemeinen Seinsord-
nung mit den ihr eigenen Kulturmustern,
Wertsystemen und Handlungsanleitun-
gen.? Kirchen und andere Kultorte iiber-

Einen guten Uberblick iiber die spitantiken-frithchristlichen Entwicklungen des Kirchenbaus
im Kontext von Heiligkeitskonzepten bieten Carola Jiggi, ,Heilige Raume® Architektur und
Sakralitdt. Geschichte einer Zuschreibung, in: Angelika Nollert u.a. (Hg.), Kirchenbauten in
der Gegenwart. Architektur zwischen Sakralitit und sozialer Wirklichkeit, Regensburg 2011,
23-31; dies., Die Kirche als heiliger Raum: Zur Geschichte eines Paradoxons, in: Berndt Hamm
u.a. (Hg.), Sakralitit zwischen Antike und Neuzeit, Stuttgart 2007, 75-90; Miriam Czock, Gottes
Haus. Untersuchungen zur Kirche als heiligem Raum von der Spatantike bis ins Frithmittelalter,
Berlin-Boston 2009.

Ein ,Klassiker‘ der kulturanthropologischen Betrachtung von Religion ist: Clifford Geertz, Reli-
gion als kulturelles System, in: ders., Dichte Beschreibungen. Beitrdge zum Verstehen kultureller



Minta / Heilige Raume und das Raumerlebnis

133

nehmen spezifische religiése und soziokul-
turelle Funktionen, die diesem System von
Bedeutungen, Werten und Weltauffassung
einen Ort der Vermittlung und rituellen,
gemeinschaftlichen Einlibung geben. Geht
man von Heiligkeit als kulturanthropologi-
scher Konstruktion und Religion als kultu-
rellem System aus, das sich in Kirchen als
gebautem Handlungsraum manifestiert, so
bilden Transferprozesse des Heiligen eine
fast logische Konsequenz. Es ist daher zu
beobachten, dass solche Zuschreibungen
als geheiligter Raum und die ihm spezi-
fischen gesellschaftlichen (Be)Deutungs-
muster im Zuge einer Sékularisierung auch
auf andere Institutionen und Bauaufgaben
tibertragbar wurden.

1 Von der Urkirche als Gemein-
schaft zur Kirche als geheiligtem
Raum

Die Bezeichnung von Versammlungsstt-
ten als sakrale Rdume war den Mitgliedern
der christlichen Urkirche fremd. Sie ver-
sammelten sich zum Gebet und zu litur-
gischen Feiern in alltiglichen, anfinglich
meist im Verborgenen liegenden Raumen:
Die sonst profan genutzten Réumlich-
keiten besaflen keine besondere Wertig-
keit, stattdessen war es die Gemeinschaft
der Glaubigen, die zum Gottesdienst ver-
sammelte Ekklesia, die heilige Handlun-
gen vollzog. Die Ortsungebundenheit von

Gott und seiner Verehrung im Gebet wird
auch in den Evangelien und der Apostelge-
schichte immer wieder hervorgehoben. So
kritisierte Paulus in seiner Rede auf dem
Areopag zu Athen die materiell-rdumlich
verhaftete Religionspraxis: ,Gott, der die
Welt gemacht hat und alles, was darin ist,
er, der Herr des Himmels und der Erde,
wohnt nicht in Tempeln, die mit Hénden
gemacht sind.“ (Apg 17,24) Doch auch
wenn beispielsweise Johannes die Ortsun-
abhingigkeit der heiligen Handlung des
Gebets betont - ,Gott ist Geist, und die
ihn anbeten, die miissen ihn im Geist und
in der Wahrheit anbeten® (Joh 4,24) -, so
ist bereits in den frithen Versammlungs-
rdumen der urchristlichen Gemeinden in
der Spitantike die Tendenz zur Errich-
tung eigenstiandiger christlicher Kultrau-
me als domus Dei und eine zunehmende
religionsbezogene Dekorationspraxis zur
Aus- und Kennzeichnung zu beobachten.’
Mit dem Verstindnis, dass die christliche
Gemeinschaft durch den Vollzug heiliger
Handlungen auch den Ort heiligt, setzte im
3.Jahrhundert eine Entwicklung ein, die
den Gebetsraum und damit auch Kirchen
immer stéirker zu einem heiligen Gebdude,
zu einem Bauwerk hoherer sozialer Bedeu-
tung und Ordnung werden lie8. Erste Al-
tar- und Kirchweihriten datieren aus die-
ser Zeit; mit dem Akt der Weihe erfolgte
die Sakralisierung des Kultraumes und da-
mit die Materialisierung von Heiligkeits-
vorstellungen.* In konstantinischer Zeit er-

Systeme, Frankfurt a. M. 1983, 44-95 (engl. Original 1966). Zum Konzept von Religion und
Ordnungsstiftung vgl. Matthias Sellmann, Religion und soziale Ordnung. Gesellschaftstheo-

retische Analysen, Frankfurt-New York 2007.
Paul Corby Finney hat den Prozess der Sakralisierung bereits fiir die vorkonstantinische Zeit

nachgewiesen: ders., Topos hieros und christlicher Sakralbau in vorkonstantinischer Uberliefe-
rung, in: Boreas. Miinstersche Beitrage zur Archdologie 7 (1984), 193-225. Vgl. auch Ann Marie
Yasin, Saints and Church Spaces in the Late Antique Mediterranean: Architecture, Cult and
Community, Cambridge 2009, die fiir die Definition eines heiligen Raumes im frithen Christen-
tum in der Spatantike die rituelle und soziale Dimension miteinbezieht.

Vgl. Carola Jiggi, Heilige Raume (s. Anm. 1), 23.



134

Minta / Heilige Raume und das Raumerlebnis

fuhr die Vorstellung vom Heiligen einen
starken Ortsbezug. Kaiser Konstantin und
seine Mutter Helena lokalisierten zahlrei-
che mutmaflliche Wirkungs- und Sterbe-
orte Christi und der Apostel im Heiligen
Land sowie in Rom und griindeten an die-
sen Stitten monumentale Kirchengebédude
wie die Geburtskirche in Bethlehem, die
Grabeskirche in Jerusalem und Alt-Sankt-
Peter in Rom. Mit dem einsetzenden Reli-
quienkult, wozu vor allem die Beigabe von
Reliquien im oder unter dem Altar z&hl-
ten, wurden der Sakralbau als Priasenzort
des Heiligen und zugleich eine Topografie
des Heiligen vorrangig in Memorialorten
weiter ausgebaut.” Mit der Eucharistie und
der Aufbewahrung der konsekrierten Hos-
tien im Tabernakel erfuhr Gott selbst eine
dauerhafte Prasenz im Kirchenraum. Da-
bei setzte sich eine Hierarchie der Raum-
teile im Inneren der Kirchen durch: Zo-
nen unterschiedlicher Heiligkeit finden im
Chorraum mit dem Altar, dem Tabernakel,
den Reliquien ihren Platz. Die Hierarchie
des Raumes hatte zugleich eine Hierarchi-
sierung der Gemeinschaft und eine Regle-
mentierung von Verhaltensweisen zur Fol-
ge, denn nur bestimmte Gruppen diirfen
die einzelnen Grenzen iiberschreiten und
das ,Allerheiligste’ betreten. Im Mittelalter
fand insbesondere die Trennung zwischen
Laien und Klerus in dem massiven Ausbau
von Chorschranken und Lettnern ihren ar-
chitektonisch-rdumlichen Ausdruck.

Dass Kirchen sich als rdumlich um-
grenzte Sakralraume durchgesetzt haben,
ist folglich auf die Institutionalisierung der
Gemeinschaft von Glaubigen als Kultge-

meinschaft sowie die Materialisierung von
Heiligkeitsvorstellungen in Form von Sa-
kraltopografien und Reliquienkulten zu-
riickzufithren. Gemeinschaft, Raum und
Ritual bedingen einander und lassen die
Kirche zur architektonischen Manifestati-
on des Heiligen und Metapher fiir die Ge-
meinschaft der Gldubigen werden. Der sa-
krale Raum ist aus dieser Perspektive zu-
vorderst eine soziale Konstruktion von
Raum und Bedeutung. Durch die Jahrhun-
derte wurde iber die Architektur und iko-
nografische Programme im Sakralbau so-
wie durch begleitende Weiherituale ver-
sucht, dessen ortspezifische Heiligkeit
festzuschreiben. Erst die Reformation im
frithen 16. Jahrhundert sowie nachfolgend
die Kirchenbaudebatten auf evangelischer
wie auch katholischer Seite im 19. und 20.
Jahrhundert haben den Historismus und
erstarrende Traditionen sowie das Kon-
zept von Kirche als sakralem und hierar-
chisch strukturiertem Raum immer wie-
der in Frage gestellt. Entgegen der mittel-
alterlichen Auslegung des heiligen Raums
als reale oder symbolische Priasenz Gottes
in der Eucharistie und in Reliquien treten
insbesondere in der protestantischen Re-
ligionspraxis und den Liturgischen Bewe-
gungen beider Kirchen wieder die Predigt
und das Gebet in den Vordergrund, die in
ihrem Vollzug vor allem die Gemeinschaft
der Gldubigen und dariiber den Ort des
Geschehens heiligen. Diese Verschiebung
vom Raum zum Gebet und zur Handlung
kennzeichnet vor allem auch die Moder-
ne. Pragend fiir den Kirchenbau nach dem
Ersten Weltkrieg ist der Architekt Otto

Sible L. de Blaaw, Die Kirchweihe im mittelalterlichen Rom: Ritual als Instrument der Sakralisie-

rung eines Ortes, in: Berndt Hamm u.a. (Hg.), Sakralitét (s. Anm. 1), 91-100. Vgl. auch Miriam
Czock, Gottes Haus (s. Anm. 1), Kapitel 2: Das Kirchengebaude in der Spétantike - ein heiliger
Ort?, 27-50; Hanns Peter Neuheuser, Mundum consecrare. Die Kirchweihliturgie als Spiegel der
mittelalterlichen Raumwahrnehmung und Weltaneignung, in: Elisabeth Vavra (Hg.), Virtuelle
Réaume. Raumwahrnehmung und Raumvorstellung im Mittelalter, Berlin 2005, 259-280.



Minta / Heilige Raume und das Raumerlebnis

135

Bartning, der vor allem im evangelischen
Sakralbau aktiv ist. In seiner 1919 erschie-
nenen Schrift ,Vom neuen Kirchbau® be-
zeichnet Bartning die Kirche zwar weiter-
hin als ,sakralen Ort® jedoch ,nicht aus
ortlicher Gebundenheit der Religionsaus-
tibung [...nicht] in der materiell gebun-
denen katholischen Raumbhaftigkeit®, also
nicht durch einen rdumlich definierten
Ortsbezug, sondern als ,zur Raumform
dringende[n] religiose[n] Idee“: die Kir-
che gewinnt ihre Bedeutung nicht als Ge-
héuse einer Versammlung von Gldubigen,
der Kirchenbau ist die ,sichtbare Form
und Gestalt der Gemeinschaft“. Bartning
spricht in diesem Zusammenhang von der
Selbstaufopferung des Ichs in der Gemein-
schaft, von einer Selbstdarbringung durch
die Baukunst um der Erlosung willen. Die
Architektur ist das Medium, menschli-
che Stimmung und emotionales Erleben
als heilige Handlung in der gottesdienst-
lich versammelten Gemeinschaft zu erfah-
ren. Ahnlich argumentierte der im katho-
lischen Kirchenbau titige Architekt Ru-
dolf Schwarz.” Das 1959 von Otto Bart-
ning und Willy Weyres herausgegeben
Handbuch fiir den Kirchenbau griff nach
dem Zweiten Weltkrieg diese Entwicklung

auf und beschrieb sowohl fiir den katholi-
schen als auch den evangelischen Sakral-
bau die Kirche als den Ort des Anderen,
geschieden vom Profanen, in dem Gott in
der Feier der Kultgemeinde erfahren wer-
den konne.® Die lange Entwicklung liturgi-
scher und kirchenrdumlicher Reformdis-
kussionen fand im Zweiten Vatikanischen
Konzil (1962-1965) ihren Niederschlag:
Das zentrale Dokument ,Sacrosanctum
Concilium: Konstitution iiber die heilige
Liturgie® von 1963 hob die Gemeinde in
ihrer liturgischen Bedeutung hervor und
forderte ,,beim Bau von Kirchen |[...] sorg-
faltig darauf zu achten, dafi sie fiir die li-
turgischen Feiern und fiir die tatige Teil-
nahme der Glaubigen geeignet sind.“ (SC
124)° Im Bereich des Kirchenbaus entstan-
den architektonische Experimente, wur-
den neue rdumliche Gemeinschaftskon-
zepte entwickelt, die aktive Partizipation
fordern und Kirche wieder im Leben ver-
ankern, indem die Grenzen zwischen dem
Profanen und dem Sakralen aufgehoben
oder zumindest reduziert werden. In der
radikalen Konsequenz fithrten multifunk-
tionale Raumbhiillen in den spaten 1960er-
und 1970er-Jahren zum ,,Ende des Kir-
chenbaus®'® Die grundlegende konfessio-

10

Otto Bartning, Vom neuen Kirchbau, Berlin 1919, 119-120. Vgl. auch Martin Réttger, Protes-
tantischer Kirchenbau und sakulare Freiheit. Otto Bartning: Vom neuen Kirchenbau (1919),
in: Dirk Bockermann u.a. (Hg.), Freiheit gestalten. Zum Demokratieverstindnis des deutschen
Protestantismus. Kommentierte Quellentexte 1789-1989, Gottingen 1996, 214-222.

Vgl. beispielsweise Rudolf Schwarz, Rudolf Schwarz — Denken und Bauen: Schriften und Bau-
werke, Heidelberg 1963; Walter Zahner, Rudolf Schwarz — Baumeister der Neuen Gemeinde.
Ein Beitrag zum Gesprach zwischen Liturgietheologie und Architektur in der Liturgischen
Bewegung, Altenberge 1992.

Willy Weyres | Otto Bartning, Kirchen. Handbuch fiir den Kirchenbau, Miinchen 1959, 11-32
und 209-214.

Deutsche  Ubersetzung, ~ Vatikan-website:
can_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
26.01.2017].

Peter Poscharsky, Ende des Kirchenbaus?, Stuttgart 1969; vgl. beispielsweise auch Giinter Rom-
bold (Hg.), Kirchen fiir die Zukunft bauen. Beitrige zum neuen Kirchenverstindnis, Wien—
Freiburg i. Br.-Basel 1969; ders., Gegenwirtige Tendenzen im Kirchenbau. Kirchenbau in der
Krise: in: Festschrift der Akademie der bildenden Kiinste, Wien 1972, 208-212; Hans Graf§ /

www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vati-
[Abruf:



136

Minta / Heilige Raume und das Raumerlebnis

nelle Unterscheidung der beiden christli-
chen Kirchen - von Sakralrdumen als dau-
erhaftem Prisenzort Gottes vorrangig in
katholischer Sicht und dem protestanti-
schen Verstandnis gottlicher Prasenz im
Gottesdienst — ging in den hdufig gestalte-
risch reduzierten Mehrzweckbauten weit-
gehend verloren. Bereits Ende der 1960er-
Jahre konstatierten und kritisierten enga-
gierte Theologen und Kunsthistoriker wie
Glinter Rombold, Christof Werner u. a. im
Kirchenbau eine Verunklarung der Schei-
dung zwischen Sakral und Atmosphé-
risch, aus der ein eher abstraktes, emotio-
nales oder dsthetisch motiviertes Bediirf-
nis nach Raumstimmung entstehe." Diese
Entwicklung setzte sich fort: In der Post-
moderne und vor allem im zeitgendssi-
schen Kirchenbau ist ein intensives Inte-
resse an stimmungsvollen Sakralrdumen
zu beobachten, das Kirchen wieder als klar
definierten Raum des Anderen vom Profa-
nen unterscheidet. Uber architektonische
Qualitdten wird versucht, Aspekte des Spi-
rituellen, Religiosen, Mystischen und Kon-
templativen zu férdern.

2 Vom geheiligten zum
atmospharischen Raum

Aller Kirchenferne in weiten Teilen der
Bevolkerung zum Trotz zeichnet sich eine
Tendenz der wirkungsésthetischen Re-Sa-
kralisierung von Kirchenrdumen ab. An-

lass dafiir sind weniger religiose oder litur-
gische Reformbewegungen, sondern héu-
tig ein zunehmendes Bediirfnis nach kon-
templativen Riickzugsorten aus dem Alltag.
Die Kunsthistorikerin Carola Jaggi spricht
in diesem Zusammenhang von der ,,Sehn-
sucht nach dem Heiligen“"?. Auch der Ar-
chitekturkritiker Rudolf Stegers beschreibt
diesen Trend 2008 in seinem Entwurfsatlas
Sakralbau: ,,Auf jeden Fall scheint es, als ob
heute fiir Architekten die Suche nach ,Sa-
kralitdt und ,Atmosphére® ein starkes Mo-
tiv sei. Was immer das Sakrale sei, man will
es durch Gestaltung zur Anschauung brin-
gen: durch Mafl und Zahl, also Proporti-
on; durch extreme Reinheit oder Rauheit
eines bestimmten Baustoffes, so dass er bar
jeden Nutzens, also um seiner selbst willen
wirkt; durch etwas ungemein Schwebendes
oder Wuchtiges, dessen Kraftquelle sich
dem Augenschein entzieht; durch translu-
zente statt transparente Flachen, bei denen
das Licht ganz Licht sein darf und nicht
blof} dieses oder jenes Objekt zu erhellen
hat.“" Religioses Erleben wird hier zur &s-
thetischen Erfahrung, die durch eine ent-
sprechende architektonisch-raumliche In-
szenierung evoziert werden soll. Entwurfs-
theoretisch steht dabei das Erzeugen von
einer Raumstimmung im Vordergrund,
die Rdume zwar zu etwas stimmungsvoll
Anderem jenseits des Alltaglichen werden
lassen, jedoch nicht mehr spezifisch an die
Institution oder Gemeinschaft der Kirche
gebunden sein muss.

Karl-Wilhelm Dahm (Hg.), Funktionswandel und Raumstruktur. Zur Mehrzwecknutzung got-
tesdienstlicher Rdume. Eine Untersuchung des Instituts fiir Kirchenbau und kirchliche Kunst
der Gegenwart an der Philipps-Universitit Marburg, Marburg 1974. Vgl. auch Rainer Biirgel
(Hg.), Raum und Ritual. Kirchenbau und Gottesdienst in theologischer und ésthetischer Sicht,

Gottingen 1995.

Giinter Rombold, Anmerkungen zum Problem des Sakralen und des Profanen, in: ders. (Hg.),

Kirchen fiir die Zukunft bauen (s. Anm. 10), 69-96; Cristof Werner, Sakralitat — was ist das?, in:
Hans-Eckehard Bahr (Hg.), Kirchen in nachsakraler Zeit, Hamburg 1968, 64-80.

Carola Jiggi, Heilige Rdume (s. Anm. 1), 27.

13 Rudolf Stegers, Entwurfsatlas Sakralbau, Basel 2008, 27.



Minta / Heilige Raume und das Raumerlebnis

137

Architekten wie der Schweizer Pe-
ter Zumthor pragen aktuell die Diskus-
sionen um &sthetische und affektive Stim-
mungsqualititen in der Baukunst. In sei-
ner Schrift ,, Atmosphéren: Architektoni-
sche Umgebungen. Die Dinge um mich
herum’, die 2006 erschien, spricht Zum-
thor von transzendierenden Phinome-
nen und dem ,,Geheimnis der Architektur,
dass sie Dinge aus der Welt, Materialien aus
der Welt zusammenfiithrt“**, Architektoni-
sche Qualitat setzt er dabei einer emotio-

Weiterfithrende Literatur:

Exemplarische Studien zum Kirchenbau
und Grundwissen zum Architekturver-
standnis sowie religioser Praxis versammelt
Thomas Erne (Hg.), Kirchenbau (Grund-
wissen Christentum 4), Géttingen 2012.
Einen Uberblick iiber die frithchristlichen
Entwicklungen des Kirchenbaus im Kon-
text von Heiligkeitskonzepten bieten Caro-
la Jiggi, ,Heilige Raume®. Architektur und
Sakralitit. Geschichte einer Zuschreibung,
in: Angelika Nollert u.a. (Hg.), Kirchen-
bauten in der Gegenwart. Architektur zwi-
schen Sakralitat und sozialer Wirklichkeit,
Regensburg 2011, 23-31; Miriam Czock,
Gottes Haus. Untersuchungen zur Kirche
als heiligem Raum von der Spitantike bis
ins Frithmittelalter, Berlin—-Boston 2009.
Die Vielfalt von Transformationsprozessen
im Heiligkeitsverstdndnis und dessen Aus-
wirkungen auf die Baukunst in der Moder-
ne vgl. Frank Schmitz | Anna Minta (Hg.),
Auratische Riume der Moderne, in: kriti-
sche berichte. Zeitschrift fiir Kunst- und
Kulturwissenschaften (2016), Heft 2.

nalen Wirkungsmacht gleich: ,,dass ich von
einem Bauwerk beriihrt bin [...] Der Be-
griff dazu ist die Atmosphare. [...] Atmo-
sphére spricht die emotionale Wahrneh-
mung an, das ist die Wahrnehmung, die un-
glaublich rasch funktioniert [...] Sofortiges
Verstindnis, sofortige Beriihrung.“'* Auch
wenn Zumthor es selbst zur Frage stellt, ob
Atmosphire architektonisch planbar und
damit im Entwurf praktisch konstruierbar
sei, so schldgt er systematisch neun Punk-
te plus drei Erginzungen (,Uberschreitun-
gen/Transzendenzen®) als weitgehend ob-
jektivierbare Handlungsanleitung fiir das
Entstehen von atmosphérischen Raumen
vor. Unter diesen Punkten subsumiert er
den gestalteten Baukorper durch materiel-
le Prasenz, den Klang, die Temperatur und
Lichtstimmung des Raumes, das harmoni-
sche Zusammenspiel von Raum und Ob-
jekten, die Diversitit der physischen und
emotionalen Raumeindriicke, die Span-
nung zwischen Offenheit und Intimitdt /
zwischen innen und auflen, die in ihrer Ge-
samtheit zur Bewegung im Raum verfiih-
ren und zugleich Mensch und Architektur
atmosphdrisch zusammenfiihren. So wie
Zumthor von der Konstruierbarkeit von At-
mosphiren ausgeht, so verleiht auch der Ar-
chitekt Mark Wigley in seinem Aufsatz ,,Die
Architektur der Atmosphare® von 1998 Ar-
chitektinnen und Architekten die Verant-
wortung, Atmosphdre durch die physische
Form eines Bauwerks zu erzeugen: ,,Sie ist
gewissermaflen eine sinnlich wahrnehmba-
re Emission von Schall, Licht, Warme, Ge-
ruch und Feuchtigkeit: ein wirbelndes Kli-
ma nicht greifbarer Effekte, die von einem
stationdren Objekt erzeugt werden. Ein Ge-
baude konstruieren heifst solch eine At-

" Peter Zumthor, Atmosphiren: Architektonische Umgebungen. Die Dinge um mich herum, Ba-

sel 2006, 23.
15 Ebd., 11-13.



138

Minta / Heilige Raume und das Raumerlebnis

mosphdre zu konstruieren.“® Architektin-
nen und Architekten entwerfen folglich ein
Bauwerk nicht nur als materielle Raumhiil-
le, sondern sie zeichnen auch wesentlich fiir
die Konstruktion einer emotionalen Pra-
senz und die atmosphiérische Wirkung des
Gebdudes auf die zukiinftige Nutzung ver-
antwortlich. Der stark objektimmanen-
ten Vorstellung von Atmosphére als archi-
tektonische Qualitit, die aus der Konner-
schaft der Architektinnen und Architekten
entsteht, stellt der Philosoph Gernot Boh-
me eine Theorie der affektiven und viel-
mehr subjektiven Rezipientenverantwort-
lichkeit entgegen: ,In der Wahrnehmung
der Atmosphdre spiire ich, in welcher Art
Umgebung ich mich befinde. Diese Wahr-
nehmung hat also zwei Seiten: auf der einen
Seite die Umgebung, die eine Stimmungs-
qualitit ausstrahlt, auf der anderen Seite ich,
indem ich in meiner Befindlichkeit an die-
ser Stimmung teilhabe und darin gewahre,
dass ich jetzt hier bin. [...] Umgekehrt sind
Atmosphdren die Weise, in der sich Dinge
und Umgebungen prasentieren.”’ Atmo-
sphére 16st sich hier aus der alleinigen Ur-
heberschaft des Objektes und wird zu einer
gemeinsamen Wirklichkeit zwischen Wahr-
nehmenden und Wahrgenommenen.

3 Auratische Alternativorte

Unabhiéngig von der Frage, ob raumliche
Stimmungen wie Atmosphire, Aura, das

Mystische, Spirituelle und Erhabene archi-
tekturimmanent sind oder in Beziehung
und emotionaler Disposition der Nutze-
rinnen und Nutzer entsteht, sind solche
kontemplativen oder gar transzendieren-
den Riume und Qualititen in aktuellen
Entwurfsdebatten und der Baupraxis nicht
mehr an die Bauaufgabe Kirche oder Kult-
bau gebunden. Zumthor und Wigley bei-
spielweise iibertragen ihre Entwurfsanlei-
tung einer atmosphirischen Architektur
sowohl auf den Sakral- als auch den Pro-
fanbau.’”® Dies ist auch das Ergebnis einer
sich Uiber Jahrhunderte erstreckenden Ent-
wicklung der gesellschaftlichen Moderni-
sierungs- und Sikularisierungstendenzen
seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert. In
der Vormoderne hatten vor allem die Re-
ligionen tber ihre Institutionen wie bei-
spielsweise Kirchen die sozialen Funktio-
nen der Vermittlung kollektiver Deutungs-
und Wertsysteme tibernommen. Kirchen
als symbolisch verdichtete Orte heben sich
aus den alltdglichen Ordnungsstrukturen,
aus der gebauten Umwelt des Alltags, he-
raus und préagen als Rdume tibergeordne-
ter gesellschaftlicher Bedeutung das sozia-
le Handeln der Gemeinschaft. Als Raum
sozialer Praxis und Alteritatswahrneh-
mung tragen sie zur Stiftung distinktiver
Gemeinschaften bei.'” Die hier eingangs
genannten kulturanthropologischen Theo-
rien definieren Religion als integralen Be-
standteil eines kulturellen (Symbol)Sys-
tems, eines komplexen und dynamischen

16 Mark Wigley, Die Architektur der Atmosphéren, in: Daidalos 68 (Juni 1998), 18-27, hier: 18.

18

Gernot Bohme, Atmosphéren. Essays zur neuen Asthetik, Frankfurt a. Main 1995, 96.
Exemplarisch fiir eine sakral anmutende Profanarchitektur wird immer wieder Peter Zumthors

1996 eréffneten Therme in Vals, Graubiinden, genannt, vgl. beispielsweise Nadine Haepke, Sa-
krale Inszenierungen in der zeitgendssischen Architektur. John Pawson - Peter Kulka - Peter

Zumthor, Bielefeld 2013.
19

Vgl. zum Beispiel Edward W. Soja, Postmodern Geographies. The Reassertion of Space in Criti-

cal Social Theory, London-New York 1989; Marc Augé, Orte und Nicht-Orte. Voriiberlegungen
zu einer Ethnologie der Einsamkeit, Frankfurt a. M. 1994; Johan Frederik Hartle, Der ge6ftnete
Raum. Zur Politik der dsthetischen Form, Miinchen 2006.



Minta / Heilige Raume und das Raumerlebnis

139

Geflechts von vielschichtigen Werten
und Bedeutungen, die von Gemeinschaf-
ten verhandelt und interpretiert werden
und im Menschen emotionale und hand-
lungsleitende Dispositionen ausldsen. Die-
se Bedeutungskonstruktionen manifestie-
ren sich, so der franzosische Anthropolo-
ge Marc Augé, als gebauter Handlungsrah-
men in bedeutungsverdichteten Orten.?
Michel Foucault bezeichnet solche ande-
ren Orte als ,Gegenorte® zur Realitdt.?! In
der Moderne erfahren diese anderen Orte
eine neue Vielfalt.

Sakulare Religionskritik und Profanie-
rungstendenzen in der Moderne schaff-
ten die Sehnsucht nach besonderen Or-
ten und das soziale Bediirfnis nach zeitlo-
sen Sinn- und Ordnungsstrukturen nicht
ab, sondern transformierten sie und liefSen
die Semantik des Nicht-Alltaglichen auf
neue Orte iibertragbar werden.”? Neue
Deutungsmuster ideeller Weltanschauung
und (sdkularisierter) Heiligkeit wurden
in der Durchdringung von Religion, Po-
litik und Nationalismus respektive Religi-
on, Kunst und Bildung entwickelt, die ge-
meinschaftlichen Sinn stiften sollten. Zur
Konstituierung und Stabilisierung gemein-
schaftlicher Ordnung und ihrer soziomo-
ralischen Grundlagen werden - allen Glo-
balisierungstendenzen zum Trotz - exklu-
sive gemeinschafts- und identititsstiftende
Kultur-, Politik- und Nationskonzepte he-
rangezogen, die teils in Konkurrenz zuei-
nander, teils in enger Durchdringung mit-
einander auftreten. Um sich gesellschaft-

lich - national wie international — behaup-
ten zu konnen, entstehen zur architektoni-
schen Manifestation Bauten meist mit au-
ratischem Wirkungsanspruch, die der vi-
suellen Prasenz und der Legitimation zu-
gleich dienen sollen. Baupolitik ist immer
auch Kultur- und Symbolpolitik. In aktuel-
len Diskussionen um Sakralbauten oder
andere 6ffentliche Bauaufgaben sollten zu-
néchst weniger die architektonisch-atmo-
sphérischen Qualititen im Zentrum ste-
hen, sondern zuvorderst sollten sich die 6f-
fentlichen Institutionen, darunter die Kir-
chen, dariiber verstandigen, welche gesell-
schaftliche Relevanz sie fiir die Gemein-
schaft-, Sinn- und Wertstiftung tiberneh-
men konnen. Das Bereitstellen von Réu-
men zur gemeinschaftlichen Aneignung
dieser Systeme und ihre spezifische Form
wie Ausstattung miissen diesen Diskussio-
nen folgen und nicht als losgel6stes Form-
problem ihnen vorangehen.

Die Autorin: Anna Minta, geb. 1970, ist
seit Mdrz 2016 Professorin fiir Geschich-
te und Theorie der Architektur an der Ka-
tholischen Privat-Universitit Linz. Zuvor
war sie SNF-Professorin am Kunsthistori-
schen Institut der Universitit Ziirich und
wissenschaftliche Assistentin am Institut fiir
Kunstgeschichte in Bern. Seit 2014 leitet sie
das vom Schweizerischen Nationalfonds fi-
nanzierte Forschungsprojekt ,,Heilige Riiu-
me in der Moderne. Transformationen und
architektonische Manifestationen®; wichtige
Publikationen: Auratische Raume der Mo-

20 Vgl. dazu Marc Augé, Orte und Nicht-Orte (s. Anm. 19).

21

Michel Foucault, Andere Rdume, 1967, in: Karlheinz Barck u.a. (Hg.), Aisthesis. Wahrnehmung

heute oder Perspektiven einer anderen Asthetik, Leipzig 1992, 34-46; vgl. auch Jiirgen Mohn,
Heterotopien in der Religionsgeschichte. Anmerkungen zum ,Heiligen Raum® nach Mircea
Eliade, in: Theologische Zeitschrift 63 (2007), H. 4, 331-357.

22

Anna Minta | Frank Schmitz (Hg.), Auratische Raume der Moderne, in: kritische berichte. Zeit-

schrift fir Kunst- und Kulturwissenschaften (2016), H. 2; vgl. insbesondere Anna Minta, Aura-
tische Orte der Gemeinschaftsstiftung. Universitdten als nationale Bauaufgabe, in: ebd., 34-46.



140

Minta / Heilige Raume und das Raumerlebnis

derne, in: kritische berichte (2016), Heft 2,
hrsg. mit F. Schmitz; Staatsbauten und Sa-
kralarchitektur in Washington/DC. Stilkon-
zepte patriotischer Baukunst, Berlin 2015.

(= Habil.-Schrift); Israel bauen. Architek-
tur, Stddtebau und Denkmalpolitik nach der
Staatsgriindung 1948, Berlin 2004 (= Diss.-
Schrift).

TOBIAS SPECKER / MUNA TATARI (HG.)

292 S., kart., ISBN 978-3-7917-2887-2
€ (D) 26,95/ € (A) 27,80 / auch als eBook

Verlag Friedrich Pustet

Islam und Christentum

CHRISTIAN STROBELE / MOHAMMAD GHARAIBEH /

Kritik, Widerspruch,

Blasphemie

Anfragen an Christentum und Islam NEU

Religion ist (wieder) ein gesellschaftlich um- Kritik

strittenes Thema. Dabei stehen nicht nur et

einzelne Formen religioser Praxis im Fokus, Widersp rU.Ch ’
sondern auch grundlegende Glaubensiiber- Blasphemie
zeugungen. Wie kritikfihig sind Religionen? Anfragen an

Welches Veranderungspotenzial wird durch
die Kritik in den Religionen mobilisiert? Oder
reagieren sie mit Abschottung und Gegenwehr?

Christentum und Islam

m www.verlag-pustet.de




