
364 ThPQ 165 2017), 364 —374

Franz Gruber

Theologıie der offnung n Zeıten der ngs
v Hoffnung stellt menschliche Ex1istenz grundsätzlich unter die Perspektive
Vo  A Sinn un Heilung, hne das Katastrophische In der Geschichte leug-
Nen. DIies mMac. die Hoffnung einer genuln theologischen Kategorie
Franz Gruber, Rektor un Professor für Dogmatik der Katholischen Prı1-
vat-Unıversıitat a VA Seın Artikel gibt einen instruktiven Überblick ber die
grofßen Entwürfe einer Theologie WI1e Philosophie der Hoffnung Zugleich
arbeitet der ulor den Kern biblischer un: christlicher Hoffnung heraus,;
der sıch In Zeiten der Ängste nıcht uletzt durch eine humane Praxıs
bewähren ann. (Redaktion)

Hinführung zu ema teil Der Mensch ist für ihn der Inbegriff
VO  b „Hoffnung”.

1esSes Bekenntnis stelle ich den„ Was ist für Sie der Mensch? Eın eigenart1-
SCH Experiment. Vor em ist der Mensch Beginn me1lner Überlegungen. Ich werde
offnung, ollnung WwIe die Jugend auf versuchen begründen, dass olInung
eEssereSs, aber auch offnung, Class viel- Cie eigentümliche mMenschliche Fähigkeit
leicht den rsprung findet, Gott, dem ist, Cie grundsätzliche Oftenheit VO  u (Je-
nachgebildet 1sT. Denn Cdazu ist eschaf- schichte und menschlicher Ex1istenz In der
fen«1 Perspektive ihrer Erlösung, ihrer Heilung,

DIe Antwort des israelischen Malers ihres Sinnes für das Stärker-Sein des (‚uten
Jehuda acon VO  b einer arhern erfassen und auszurichten. 1ese ähig-
und vVeELWESCHECN Kühnheit, Cie ihresglei- keit unterscheidet sich wesentlich VO  b Up-
chen sucht. S1e ist Clas ergreifende Zeugnis 1M1ISMUS oder VO positiven Denken IN -
eiInNnes hochbetagten Künstlers, der Cie (Je- sofern, als S1E Clas „Katastrophische”
walttätigkeit VO  b Menschen In unvorstell- Benjamin) und Ungeheilte der eschıich-
bar SIAUSAaMICI e1se erlitten hat, dass nicht verdrängt, sondern bewusst er1in-
Cles eigentlich Cie Zerstörung eiInNnes jegli- ert hre Kraft und ihre Überzeugung SC
chen auDens den Menschen hätte be- nerlert S1E nicht AaUs dem Glauben den
deuten MUSSeN. GGeboren 1929 ıIn (Istrawa Fortschritt der Geschichte, sondern AaUS$S

wurde Yehuda acon aufgrun SseiINner Jüdi- dem Glauben Kettung und Wiedergut-
schen Abstammung 19472 samıt SseiINer Fa- machung. olInung In diesem Sinne VCI-

milie ach Theresienstadt und e1in Jahr Cla- standen ist darum eine genuln eologi-
rauf ach Auschwitz verbracht. och der sche KategorIe, weil allein der Glaube
Holocaust-Überlebende hat den Glauben Heilserfahrung Jene Kraft und Überzeu-

Cie ollnung nicht verloren, 1M egen- SUuNg freisetzt, Cie philosophisch-rational

Jehuda Bacon / Manfred LUtZ, „Solange WIr leben, mMuUssen WIr ul entscheiden.“ Leben nach
Auschwitz, Güterslioh G, 164

364

Franz Gruber

Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst
◆ Hoff nung stellt menschliche Existenz grundsätzlich unter die Perspektive 

von Sinn und Heilung, ohne das Katastrophische in der Geschichte zu leug-

nen. Dies macht die Hoff nung zu einer genuin theologischen Kategorie – so 

Franz Gruber, Rektor und Professor für Dogmatik an der Katholischen Pri-

vat-Universität Linz. Sein Artikel gibt einen instruktiven Überblick über die 

großen Entwürfe einer Th eologie wie Philosophie der Hoff nung. Zugleich 

arbeitet der Autor den Kern biblischer und christlicher Hoff nung heraus, 

der sich in Zeiten der Ängste – nicht zuletzt durch eine humane Praxis – 

bewähren kann. (Redaktion) 

1 Jehuda Bacon / Manfred Lütz, „Solange wir leben, müssen wir uns entscheiden.“ Leben nach 
Auschwitz, Gütersloh 2016, 164.

1 Hinführung zum Thema

„Was ist für Sie der Mensch? Ein eigenarti-

ges Experiment. Vor allem ist der Mensch 

Hoffnung, Hoffnung wie die Jugend auf 

Besseres, aber auch Hoffnung, dass er viel-

leicht den Ursprung findet, Gott, dem er 

nachgebildet ist. Denn dazu ist er geschaf-

fen.“1

Die Antwort des israelischen Malers 

Jehuda Bacon zeugt von einer Klarheit 

und verwegenen Kühnheit, die ihresglei-

chen sucht. Sie ist das ergreifende Zeugnis 

eines hochbetagten Künstlers, der die Ge-

walttätigkeit von Menschen in unvorstell-

bar grausamer Weise erlitten hat, so dass 

dies eigentlich die Zerstörung eines jegli-

chen Glaubens an den Menschen hätte be-

deuten müssen. Geboren 1929 in Ostrawa 

wurde Yehuda Bacon aufgrund seiner jüdi-

schen Abstammung 1942 samt seiner Fa-

milie nach Theresienstadt und ein Jahr da-

rauf nach Auschwitz verbracht. Doch der 

Holocaust-Überlebende hat den Glauben 

an die Hoffnung nicht verloren, im Gegen-

teil: Der Mensch ist für ihn der Inbegriff 

von „Hoffnung“.

Dieses Bekenntnis stelle ich an den 

Beginn meiner Überlegungen. Ich werde 

versuchen zu begründen, dass Hoffnung 

die eigentümliche menschliche Fähigkeit 

ist, die grundsätzliche Offenheit von Ge-

schichte und menschlicher Existenz in der 

Perspektive ihrer Erlösung, ihrer Heilung, 

ihres Sinnes für das Stärker-Sein des Guten 

zu erfassen und auszurichten. Diese Fähig-

keit unterscheidet sich wesentlich von Op-

timismus oder vom positiven Denken in-

sofern, als sie das „Katastrophische“ (W. 

Benjamin) und Ungeheilte der Geschich-

te nicht verdrängt, sondern bewusst erin-

nert. Ihre Kraft und ihre Überzeugung ge-

neriert sie nicht aus dem Glauben an den 

Fortschritt der Geschichte, sondern aus 

dem Glauben an Rettung und Wiedergut-

machung. Hoffnung – in diesem Sinne ver-

standen – ist darum eine genuin theologi-

sche Kategorie, weil allein der Glaube an 

Heilserfahrung jene Kraft und Überzeu-

gung freisetzt, die philosophisch-rational 

ThPQ 165 (2017), 364 – 374



Gruber Theologie der Hoffnung ın /eiten der ngs 365

als Postulat (I Kant), psychologisch-exis- altete sich einem epochalen Zivilisa-
tenziell als Projektion (F Freud) oder als tionsmerkmal, Clas alle Ebenen VO  b alur
USsS1ON arX) interpretiert werden und Kultur erfasst hat Zurecht sprechen
mussten WITr VO  b Revolutionen, Wenn WITFr Cie ol-

Selbstverständlic. sollen Cie anthro- SC dieser Entwicklung betrachten: zuerst

pologischen Konnotationen Ooder „‚säkula- erfasste die mechanische Revolution Cie
ren Aspekte VO  b olInung nicht gemin- frühneuzeitlichen Gesellschaften, CS folgte
dert oder abgewertet SC1IN. „Hoffnung” ist Cie industrielle und SCHLHEISLIC Cie digita-
offenkundig eine anthropologische Eigen- le Revolution. Jede CU«C Phase dieser Ent-
schaft, Cie mıt der Zeiterfahrung und den wicklung ging einher mıt tiefgreifenden
Handlungsdispositionen verbunden Sind. sozlalen und ökologischen Veränderun-
on der Philosoph Platon reflektiert In SCH, Cie nicht 1Ur technische „Fortschrit-
seInem Dialog 35  11eDOs  C6 einen dreifachen te  C6 zeitigten, sondern ebenso fundamenta-
ezug ZUFK eit DIe Gegenwart wird erfasst le Krisen und Verwerfungen ach sich
Urc. Cie Wahrnehmung (aisthesis), Cie SCH DIe optimistische Leitidee, Class mıt
Vergangenheit Urc. Cie Erinnerung (mi technischem Fortschritt Cie Zukunft bes-
mMEeSsiS), die Zukunft Urc. Cie ollnung SCIT werde, erwelst sich als eine Vorstellung,
(elpis).“ Das Phänomen der Zukunft ist 1M Cie starke ideologische Zuüge rag jel-
Unterschie den anderen Zeitmodi Je- mehr lösten Cie Revolutionen immer auch
doch mıt dem Faktum ihrer Unbestimm- Ängste und Befürchtungen aUs, welche
barkeit charakterisiert WITr w1IsSssen nicht, Cie Kontingenzerfahrung der unbekann-
Was auf uns zu-kommt und Olflenkun- ten Zukunft iImMMens steigerten. DIe poli-
dig ist eine hoffnungsvolle, optimistische tischen und sozlalen Erschütterungen des
Einstellung ZUFK Zukunft eine evolutionäre Jahrhunderts lassen uns 1M Rückblick
Strategle der Kontingenzbewältigung. diese e1it als e1in „Jahrhundert der Extre-

DIe kulturgeschichtliche Relevanz Cle- (E Hobsbawn) erscheinen, als eine
SCI formalen Struktur wird dann sichtbar, erschreckende Erkenntnis der „Dialektik
WenNnn WITFr auf jeweilige Zeiten und EDO- der Aufklärung” Horkheimer/Th.W.
chen SCHAUCI blicken In diesem Beltrag Adorno)
können 1Ur ein1Ige Hınwelse auf den ak- Fur unNnsere Gegenwart scheint CS kenn-
uellen Zeithorizont egeben werden, In zeichnend se1IN, dass ach einer Phase
dem offenkundig erfahrbar wird, WwI1Ie sich des optimistischen Zukunftsglaubens, WwI1Ie
innerhalb kurzer eit Cie ukuniftseinstel- die nachkriegszeitlichen 1950er- und
lungen fundamental andern können. ach 1960er-Jahre pragte, bedrohliche Aussich-
WwI1Ie VOTL dominieren heute Strukturen der ten den Zukunftshorizont verdunkeln AÄAm
neuzeitlich-modernen UOptimlerung der deutlichsten springen Cie Öökologischen
Zukunft Urc. wissenschaftlich-techno- und die sozlalen Krisen 1Ns Auge, Cie VOTL

logische Errungenschaften. Was Francıs em Urc. technologische Folgewirkun-
Bacon” als wissenschaftlich-technologi- SCH der Modernisierungsprozesse der (Je-
sche Utopl1e erstmals entworfen hat, enT- sellschaft ausgelöst worden sind und VO  b

Vgl Hans-Georg Link, Art Hoffnung, 1N: Historisches Wörterbuch der Philosophie 1974
Sp. 1158
FYancıs Bacon, Neues UOrganon, hg Uun: mıt einer Einleitung VOo  3 Krohn, Hamburg 1990,

Teilbände.

365

als Postulat (I. Kant), psychologisch-exis-

tenziell als Projektion (F. Freud) oder als 

Illusion (K. Marx) interpretiert werden 

müssten.

Selbstverständlich sollen die anthro-

pologischen Konnotationen oder „säkula-

ren“ Aspekte von Hoffnung nicht gemin-

dert oder abgewertet sein. „Hoffnung“ ist 

offenkundig eine anthropologische Eigen-

schaft, die mit der Zeiterfahrung und den 

Handlungsdispositionen verbunden sind. 

Schon der Philosoph Platon reflektiert in 

seinem Dialog „Philebos“ einen dreifachen 

Bezug zur Zeit: Die Gegenwart wird erfasst 

durch die Wahrnehmung (aisthesis), die 

Vergangenheit durch die Erinnerung (mi-

mesis), die Zukunft durch die Hoffnung 

(elpis).2 Das Phänomen der Zukunft ist im 

Unterschied zu den anderen Zeitmodi je-

doch mit dem Faktum ihrer Unbestimm-

barkeit charakterisiert – wir wissen nicht, 

was auf uns zu-kommt – und offenkun-

dig ist eine hoffnungsvolle, optimistische 

Einstellung zur Zukunft eine evolutionäre 

Strategie der Kontingenzbewältigung.

Die kulturgeschichtliche Relevanz die-

ser formalen Struktur wird dann sichtbar, 

wenn wir auf jeweilige Zeiten und Epo-

chen genauer blicken. In diesem Beitrag 

können nur einige Hinweise auf den ak-

tuellen Zeithorizont gegeben werden, in 

dem offenkundig erfahrbar wird, wie sich 

innerhalb kurzer Zeit die Zukunftseinstel-

lungen fundamental ändern können. Nach 

wie vor dominieren heute Strukturen der 

neuzeitlich-modernen Optimierung der 

Zukunft durch wissenschaftlich-techno-

logische Errungenschaften. Was Francis 

Bacon3 als wissenschaftlich-technologi-

sche Utopie erstmals entworfen hat, ent-

2 Vgl. Hans-Georg Link, Art. Hoff nung, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie 3 (1974), 
Sp. 1157–1166, 1158.

3 Francis Bacon, Neues Organon, hg. und mit einer Einleitung von W. Krohn, Hamburg 1990, 
2 Teilbände.

faltete sich zu einem epochalen Zivilisa-

tionsmerkmal, das alle Ebenen von Natur 

und Kultur erfasst hat. Zurecht sprechen 

wir von Revolutionen, wenn wir die Abfol-

ge dieser Entwicklung betrachten: zuerst 

erfasste die mechanische Revolution die 

frühneuzeitlichen Gesellschaften, es folgte 

die industrielle und schließlich die digita-

le Revolution. Jede neue Phase dieser Ent-

wicklung ging einher mit tiefgreifenden 

sozialen und ökologischen Veränderun-

gen, die nicht nur technische „Fortschrit-

te“ zeitigten, sondern ebenso fundamenta-

le Krisen und Verwerfungen nach sich zo-

gen. Die optimistische Leitidee, dass mit 

technischem Fortschritt die Zukunft bes-

ser werde, erweist sich als eine Vorstellung, 

die starke ideologische Züge trägt. Viel-

mehr lösten die Revolutionen immer auch 

Ängste und Befürchtungen aus, welche 

die Kontingenzerfahrung der unbekann-

ten Zukunft immens steigerten. Die poli-

tischen und sozialen Erschütterungen des 

20. Jahrhunderts lassen uns im Rückblick 

diese Zeit als ein „Jahrhundert der Extre-

me“ (E. Hobsbawn) erscheinen, als eine 

erschreckende Erkenntnis der „Dialektik 

der Aufklärung“ (M. Horkheimer / Th.W. 

Adorno).

Für unsere Gegenwart scheint es kenn-

zeichnend zu sein, dass nach einer Phase 

des optimistischen Zukunftsglaubens, wie 

er die nachkriegszeitlichen 1950er- und 

1960er-Jahre prägte, bedrohliche Aussich-

ten den Zukunftshorizont verdunkeln. Am 

deutlichsten springen die ökologischen 

und die sozialen Krisen ins Auge, die vor 

allem durch technologische Folgewirkun-

gen der Modernisierungsprozesse der Ge-

sellschaft ausgelöst worden sind und von 

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst



366 Gruber Theologie der Hoffnung ın /eiten der ngs

der Soziologie als Entstehung einer der westlichen Welt kämpfen mıt Proble-
„Risikogesellschaft” interpretiert werden: IHNen der Arbeitslosigkeit, des wirtschaftli-

chen Wachstums, der Finanzierbarkeit desDIe Folgen der Modernisierungen errel-
chen paradoxerweise einen Grad Gesun:  elits- und Wohlfahrtssystems, und
Risiken, welche Clas Grundgefüge der (Je- inzwischen schlagen diese Krisen auf Cie
sellschaft erschüttern und den Glauben Legitimation demokratischer Keglerungs-
die Kontingenzbewältigung verblassen las- formen Urc. Politik wird heute nicht
SCI1 mehr als Quelle der Zukunftsbewältigung,

Eın anderes Bildl vermitteln Cie sondern beinahe gegenteilig als Ursache
Ciebiomedizinischen Wissenschaften, der Angststeigerung empfunden.

heute offenkundig Cie der früheren 1ese Gefühlslage signalisiert auch
technologischen Zukunftsutopien über- eine Erschöpfung einer „postmodernen
nehmen. ıne der hoffnungsträchtigsten Leichtigkeit” und Gleichgültigkeit, welche
Zweige ist beispielsweise Cie genetische Er- Cie Milleniumsjahre bestimmten: ach

dem usammenbruch des Ostblocks undforschung der Alterungsprozesse biologi-
scher Systeme und Cie Frage, b Uurc SC der kommunistischen Ideologie sprach
netische Eingriffe der Altersprozess VCI- IHNan VO „Ende der Geschichte“ (F Fu-
zögert Ooder gal werden könnte. kujama), als b CS keine Zukunft mehr
och sind Cie Forschungsergebnisse VaBC, gäbe und es erreicht ware Der Kultau-
aber In den Medien” oder In populärmedi- tor Davıd ouplan hat diese Einstellung
zinischen Publikationen® werden Cie Er- Tellen: beschrieben und In Frage gestellt:
wartungen auf eine „CWIge Ju. bereits „Das Leben War voller Zauber, aber ohne
unübersehbar befeuert. Ahnliche off- Politik und eligion. Es War das Leben VO  b

NUNSCH werden auf revolutionäre Möglich- Kindern der 10N1ere e1in Leben ach
keiten der Krebstherapien proJizlert, Cie (jott ein Leben irdischer rlösung
Urc. Stammzellentherapie den Sieg ber Rande des Himmels. Vielleicht ist Cles das
diese Krankheitstorm nähren. Herrlichste, ach dem WITr streben können,

e1in Leben voller Frieden, der verschwom -Demgegenüber sind politische off-
NUNSCH auf eine bessere Zukunft heu- IHNeNeE Bereich zwischen ertraumtem und

weitgehend verblasst. Galt VOTL Zzwel (Je- wahrem Leben doch ich mu(f{fß feststellen,
neratiıonen och der Grundsatz: „Unse- Ca{fß ich diese Oorlte voller Zweifel SdHC.
Ten Kindern soll C4 einmal besser ergehen Ich glaube, irgendwo auf der trecke sind
el die Eev1se heute „Unseren Kın- WITFr übers Ohr ehauen worden. Ich eNKe,

dern soll CS In Zukunft nicht schlechter SC der TEIS, den WITr für Cdieses oldene Leben
hen als uns  L DIe (Gsrenzen der Problem- zahlen hatten, War die Unfähigkeit, voll
lösungskompetenzen der Politik sind In und Sahnz Cie Liebe lauben; stattdes-
den VEISANSCHEN Jahren zudem überdeut- SCI1 hatten WITr uns eine Ironlie zugelegt, Cie
ich sichtbar geworden: Alle Gesellschaften alles, Was S1E berührte, /  versengte. ” DIe-

Vgl dazu Ulrich Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg ın 1n€e andere Moderne, Frankfurt
19856
Vgl e e1t VO 6.4.2017,
Vgl Johannes Huber, ESs evıistiert. DIie Wissenschaft entdeckt das Unsichtbare, Wiıen 2016,
53 —S0
Douglas Coupland, Life fter God DIie Geschichten der (Jeneration Ä, Berlin 269

366

der Soziologie als Entstehung einer neuen 

„Risikogesellschaft“ interpretiert werden: 

Die Folgen der Modernisierungen errei-

chen paradoxerweise einen Grad an neuen 

Risiken, welche das Grundgefüge der Ge-

sellschaft erschüttern und den Glauben an 

die Kontingenzbewältigung verblassen las-

sen.4

Ein etwas anderes Bild vermitteln die 

biomedizinischen Wissenschaften, die 

heute offenkundig die Rolle der früheren 

technologischen Zukunftsutopien über-

nehmen. Eine der hoffnungsträchtigsten 

Zweige ist beispielsweise die genetische Er-

forschung der Alterungsprozesse biologi-

scher Systeme und die Frage, ob durch ge-

netische Eingriffe der Altersprozess ver-

zögert oder gar gestoppt werden könnte. 

Noch sind die Forschungsergebnisse vage, 

aber in den Medien5 oder in populärmedi-

zinischen Publikationen6 werden die Er-

wartungen auf eine „ewige Jugend“ bereits 

unübersehbar befeuert. Ähnliche Hoff-

nungen werden auf revolutionäre Möglich-

keiten der Krebstherapien projiziert, die 

durch Stammzellentherapie den Sieg über 

diese Krankheitsform nähren.

Demgegenüber sind politische Hoff-

nungen auf eine bessere Zukunft heu-

te weitgehend verblasst. Galt vor zwei Ge-

nerationen noch der Grundsatz: „Unse-

ren Kindern soll es einmal besser ergehen“, 

so heißt die Devise heute: „Unseren Kin-

dern soll es in Zukunft nicht schlechter ge-

hen als uns“. Die Grenzen der Problem-

lösungskompetenzen der Politik sind in 

den vergangenen Jahren zudem überdeut-

lich sichtbar geworden: Alle Gesellschaften 

4 Vgl. dazu Ulrich Beck, Risikogesellschaft . Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt a. M. 
1986.

5 Vgl. Die Zeit vom 6.4.2017, 29 f. 
6 Vgl. Johannes Huber, Es existiert. Die Wissenschaft  entdeckt das Unsichtbare, Wien 2016, 

53  –  80.
7 Douglas Coupland, Life aft er God. Die Geschichten der Generation X, Berlin 21995, 269. 

der westlichen Welt kämpfen mit Proble-

men der Arbeitslosigkeit, des wirtschaftli-

chen Wachstums, der Finanzierbarkeit des 

Gesundheits- und Wohlfahrtssystems, und 

inzwischen schlagen diese Krisen auf die 

Legitimation demokratischer Regierungs-

formen durch. Politik wird heute nicht 

mehr als Quelle der Zukunftsbewältigung, 

sondern beinahe gegenteilig als Ursache 

der Angststeigerung empfunden.

Diese Gefühlslage signalisiert auch 

eine Erschöpfung einer „postmodernen 

Leichtigkeit“ und Gleichgültigkeit, welche 

die Milleniumsjahre bestimmten: Nach 

dem Zusammenbruch des Ostblocks und 

der kommunistischen Ideologie sprach 

man vom „Ende der Geschichte“ (F. Fu-

kujama), so als ob es keine Zukunft mehr 

gäbe und alles erreicht wäre. Der Kultau-

tor David Coupland hat diese Einstellung 

treffend beschrieben und in Frage gestellt: 

„Das Leben war voller Zauber, aber ohne 

Politik und Religion. Es war das Leben von 

Kindern der Pioniere – ein Leben nach 

Gott – ein Leben irdischer Erlösung am 

Rande des Himmels. Vielleicht ist dies das 

Herrlichste, nach dem wir streben können, 

ein Leben voller Frieden, der verschwom-

mene Bereich zwischen erträumtem und 

wahrem Leben – doch ich muß feststellen, 

daß ich diese Worte voller Zweifel sage. 

Ich glaube, irgendwo auf der Strecke sind 

wir übers Ohr gehauen worden. Ich denke, 

der Preis, den wir für dieses goldene Leben 

zu zahlen hatten, war die Unfähigkeit, voll 

und ganz an die Liebe zu glauben; stattdes-

sen hatten wir uns eine Ironie zugelegt, die 

alles, was sie berührte, versengte.“7 Die-

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst



Gruber Theologie der Hoffnung ın /eiten der ngs 36 /

SCI1 ironischen (Jestus ori auch der Jour- Theologıe der offnung Fın
nalist und TV-Moderator eler Hahne auf ntwurft n Dra  ıscher INSIC
und forderte definitiv e1in „Schluss mıt lus-
t1g 146 emerkenswert ist allerdings Cie Con- Mıt dem Begriff einer „Theologie der of{ff-
clusio Se1INeEes Buches ber clas „Ende der nung“ ist auf den ersten 1C. VOTL em e1in
Spafßßgesellschaft”: „Wiır brauchen off- Name verknüpftt: Jurgen Moltmann. Sein
nungstrager 1M wahrsten Ortsınn. Mır theologischer Ansatz ist WIE kein anderer

mıt diesem ema verbunden. Der ref{or-scheint Cie erschütterndste 1agNO0se 115

Ter eit Cie abgrundtiefe Hoffnungslosig- matorische eologe veröffentlicht 964
keit SC1IN. Wahre Hoffnungsträger, also SeEINeE „T’heologie der offnung‘ und —-

Menschen und Ideen, Cie sich als tragfähig, de schlagartig einer der grofßen (jalions-
als lebens- und existenztragend erwelsen, figuren der evangelischen Theologie welt-
scheinen anden gekommen sein.“ well. Vor em Zzwel Faktoren gaben AÄn-

1ese Entwicklungen spiegeln sich lass Moltmanns Werk: Zum einen War

selbstverständlic. auch In den religiö- In der protestantischen Theologie se1it den
SCI1 Strömungen wider. tanden Cie CIS- 1850er-Jahren eine intensiıve bibe  e010-
ten Jahrzehnte der Nachkriegszeit 1M Zel- gische und systematische Diskussion ber
chen emanzipatorischer und gesellschafts- den Begriff „Eschatologie” 1M Gange, Cie In
kritischer Geschichtstheologien, SCHIU- den 1 960er-Jahren einen neuerlichen Hö-
SCH VOTL dem Hintergrund der Okologiekri- hepunkt erreichte.? Zum anderen War der
5 der Bedrohung und der ANSC- Begriff der „Hoffnung” Urc Cie Publika-

eCC1()Entwicklungen auf dem Arbeits- tion VO  u TINSsS Blochs „FPrinzıp ollnung
markt MaAassSIıve Zukunftsängste urch, Cie einem philosophischen Zentralbegriff
eine Kenalssance apokalyptischer Diskur- der Kritischen Theorie avanclert. Jurgen

beflügelte. Moltmann erkannte Cle herausragende Be-
Angesichts dieser grob skizzierten deutung des Themas offnung, Clas für ihn

Stimmungslage stellt sich Cie Frage ach nicht mehr blofß ein Teilaspekt der christ-
einer Theologie der olinung folgender- lichen Tugendlehre oder des dogmatischen
mafßen: (1) orın ijeg Cie theologische Traktats der Eschatologie Se1IN konnte, SOI1-

Profilierung VO  u Hoffnung? (2) Wile VCI- dern WIE schon bel Kar]l] Barth als rund-
hält sich dieser theologische Gehalt VO  b TINZIp des auDens verstehen ıst „ In
ollnung gegenüber den Sinnstrukturen ahrheı aber el Eschatologie Cie Lehre
uUunNnscIer Geschichts- und Leidenserfahrun- VO  u der christlichen offnung, Cie sowohl
gen£ (3) Was musste eine zukünftige Theo- Clas WwI1Ie Clas VO  u iıhm bewegte Hof-
ogie der ollnung leisten? fen umfasst. Das Christentum ist Sahnz und

eier Hahne, chluss mıt lustig. [Das Ende der Spafsgesellschaft, Lahr/Schwarzwald /2006, 14)
DIie ersie Phase der Diskussion wurde durch Cdie historisch-kritische Forschung ausgelöst, Cdie
cdas eschatologisch-apokalyptische Selbstverständnis der frühjüdischen e1t AT1S Tageslicht
brachte un: Cdie genannte „Leben-Jesu-Forschung” inspirlerte. e Zzwelte Phase mıt
arl Barth 1Nn, der Cdie theologischen Schlüsse einer „KOonsequenten Eschatologie” WI1IE 61€

Schweitzer verTtrat, zurückwies Uun: cdas „Eschatologische” als Kennzeichen des biblischen
Glaubens überhaupt betonte. e dritte Phase SEeI7(E ın den 1950er-Jahren 1Nn, als wiederum
exegetisch inspirlert der zentrale Begrift der OÖffenbarung miıt den Konzepten VOo  3 Heilsge-
schichte Uun: Eschatologie gekoppelt wurde.
YTNS Bloch, Prinzıp Hoffnung, Frankfurt 1959

367Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst

sen ironischen Gestus griff auch der Jour-

nalist und TV-Moderator Peter Hahne auf 

und forderte definitiv ein „Schluss mit lus-

tig!“ Bemerkenswert ist allerdings die Con-

clusio seines Buches über das „Ende der 

Spaßgesellschaft“: „Wir brauchen Hoff-

nungsträger im wahrsten Wortsinn. Mir 

scheint die erschütterndste Diagnose unse-

rer Zeit die abgrundtiefe Hoffnungslosig-

keit zu sein. Wahre Hoffnungsträger, also 

Menschen und Ideen, die sich als tragfähig, 

als lebens- und existenztragend erweisen, 

scheinen abhanden gekommen zu sein.“8

Diese Entwicklungen spiegeln sich 

selbstverständlich auch in den religiö-

sen Strömungen wider. Standen die ers-

ten Jahrzehnte der Nachkriegszeit im Zei-

chen emanzipatorischer und gesellschafts-

kritischer Geschichtstheologien, so schlu-

gen vor dem Hintergrund der Ökologiekri-

se, der atomaren Bedrohung und der ange-

spannten Entwicklungen auf dem Arbeits-

markt massive Zukunftsängste durch, die 

eine Renaissance apokalyptischer Diskur-

se beflügelte.

Angesichts dieser grob skizzierten 

Stimmungslage stellt sich die Frage nach 

einer Theologie der Hoffnung folgender-

maßen: (1) Worin liegt die theologische 

Profilierung von Hoffnung? (2) Wie ver-

hält sich dieser theologische Gehalt von 

Hoffnung gegenüber den Sinnstrukturen 

unserer Geschichts- und Leidenserfahrun-

gen? (3) Was müsste eine zukünftige Theo-

logie der Hoffnung leisten?

8 Peter Hahne, Schluss mit lustig. Das Ende der Spaßgesellschaft , Lahr/Schwarzwald 732006, 142.
9 Die erste Phase der Diskussion wurde durch die historisch-kritische Forschung ausgelöst, die 

das eschatologisch-apokalyptische Selbstverständnis der frühjüdischen Zeit ans Tageslicht 
brachte und die so genannte „Leben-Jesu-Forschung“ inspirierte. Die zweite Phase setzt mit 
Karl Barth ein, der die theologischen Schlüsse einer „Konsequenten Eschatologie“ wie sie 
A. Schweitzer vertrat, zurückwies und das „Eschatologische“ als Kennzeichen des biblischen 
Glaubens überhaupt betonte. Die dritte Phase setzte in den 1950er-Jahren ein, als wiederum 
exegetisch inspiriert der zentrale Begriff  der Off enbarung mit den Konzepten von Heilsge-
schichte und Eschatologie gekoppelt wurde. 

10 Ernst Bloch, Prinzip Hoff nung, Frankfurt a. M. 1959.

2 Theologie der Hoffnung – Ein 
Entwurf in praktischer Hinsicht

Mit dem Begriff einer „Theologie der Hoff-

nung“ ist auf den ersten Blick vor allem ein 

Name verknüpft: Jürgen Moltmann. Sein 

theologischer Ansatz ist wie kein anderer 

mit diesem Thema verbunden. Der refor-

matorische Theologe veröffentlichte 1964 

seine „Theologie der Hoffnung“ und wur-

de schlagartig zu einer der großen Galions-

figuren der evangelischen Theologie welt-

weit. Vor allem zwei Faktoren gaben An-

lass zu Moltmanns Werk: Zum einen war 

in der protestantischen Theologie seit den 

1850er-Jahren eine intensive bibeltheolo-

gische und systematische Diskussion über 

den Begriff „Eschatologie“ im Gange, die in 

den 1960er-Jahren einen neuerlichen Hö-

hepunkt erreichte.9 Zum anderen war der 

Begriff der „Hoffnung“ durch die Publika-

tion von Ernst Blochs „Prinzip Hoffnung“10 

zu einem philosophischen Zentralbegriff 

der Kritischen Theorie avanciert. Jürgen 

Moltmann erkannte die herausragende Be-

deutung des Themas Hoffnung, das für ihn 

nicht mehr bloß ein Teilaspekt der christ-

lichen Tugendlehre oder des dogmatischen 

Traktats der Eschatologie sein konnte, son-

dern wie schon bei Karl Barth als Grund-

prinzip des Glaubens zu verstehen ist: „In 

Wahrheit aber heißt Eschatologie die Lehre 

von der christlichen Hoffnung, die sowohl 

das Erhoffte wie das von ihm bewegte Hof-

fen umfasst. Das Christentum ist ganz und 



365 Gruber Theologie der Hoffnung ın /eiten der ngs

24 und nicht 1Ur 1M Anhang Eschatologie, Cie Zukunft Jesu Christi In den Fokus SC
ist offnung, Aussicht und Ausrichtung rückt Yıstlıche Eschatologie pricht

C133ach OÖINC, darum auch Aufbruch und VO  b ESUS Christus und seinmer Zukunft.
andlung der (Gegenwart. Das Eschatolo- Denn In der Auferstehung Jesu ist nicht
gische ist nicht Christentum, SOI - 1Ur Cie Überwindung VO  u un: und Tod
dern C4 ist schlechterdings Clas Medium des bereits erfolgt, sondern C4 ist zugleic. eine
christlichen auDens, der 1lon, auf den In Differenz, etwas Ausstehendes und och-
iıhm es gestimm Ist, Cle Farbe der MoOT- nicht-Erfülltes ausgesagtT. So ist der (jott
genrote eiINes erwarteten ages, Jesu Christi der „Gott der offnung” Röm

C] ]Cie hier es getaucht ist. >  » und dieser (jott hat für Moltmann
Der semantisch als „Genetiv-Theo- mıt Rückegriff auf ITNs OC e1in „Futu-

Iu. als Seinsbeschaffenheit “* Im (jlau-ogi  C6 artikulierte Neuansatz Moltmanns
sollte also gerade nicht als eine weltere (Je- ben den (jott Jesu und den gekreu-
netiv- Theologie verstanden werden, SOI - zigten Auferstandenen ist 1U  b Cie Zukunft
dern den eigentlichen ern christlichen der SaAaNZCH Wirklichkeit In den 1C SC
auDens HNEeU freilegen. 1eser Hoffnungs- NOomMmMMeEeN.: „DIe Auferstehung Christi CI -

kennen el darum, ıIn diesem Gesche-kern ründet auf dem Zeugnis der uler-
weckung Jesu Christi. Allerdings stellt sich hen Cie Zukunft (‚ottes ZUFK Welt und Cie

Zukunft des Menschen, Cie diesemdann Cie Frage, Waruml ollnung als Fun-
dament und Grundbegriff des auDens (jott und seInem Handeln findet, erken-
ıIn der Theologiegeschichte ihre eschatolo- N  5 Wo immer Cdieses Erkennen geschieht,
gische Bedeutung verloren hat und e1- vollzieht sich auch Erinnerung Cie Ver-
Her WenNnn auch göttlichen Tugend WUL - heißungsgeschichte des en Testamen-
de ach Moltmann ging der Geschichts- tes In einer kritischen und verwandelnden

15ezug christlicher olinung deshalb verlo- Vergegenwärtigung.
Insofern also ESUS Christus selbstTCI, weil Clas Unabgegoltene der Auferste-

hung Jesu selbst zugunsten einer Glorien- och eine Zukunft hat, nämlich Cie rf{ül-
theologie der pantokratischen Herrschaft lung der Verheifßßungen, Class Ende der
Christi AaUs dem Bewusstsein verschwun- Zeiten (jott es In em Se1IN werde Kor
den ist. Demgegenüber betont Moltmann: >  » ist damıit nicht 1Ur e1in TIrost ANSC-
„Es gibt368  Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst  gar und nicht nur im Anhang Eschatologie,  die Zukunft Jesu Christi in den Fokus ge-  ist Hoffnung, Aussicht und Ausrichtung  rückt: „Christliche Eschatologie spricht  «13  nach vorne, darum auch Aufbruch und  von Jesus Christus und seiner Zukunft.  Wandlung der Gegenwart. Das Eschatolo-  Denn in der Auferstehung Jesu ist nicht  gische ist nicht etwas am Christentum, son-  nur die Überwindung von Sünde und Tod  dern es ist schlechterdings das Medium des  bereits erfolgt, sondern es ist zugleich eine  christlichen Glaubens, der Ton, auf den in  Differenz, etwas Ausstehendes und Noch-  ihm alles gestimmt ist, die Farbe der Mor-  nicht-Erfülltes ausgesagt. So ist der Gott  genröte eines erwarteten neuen Tages, in  Jesu Christi der „Gott der Hoffnung“ (Röm  «1]1  die hier alles getaucht ist.  15,13), und dieser Gott hat für Moltmann  Der semantisch als „Genetiv-Theo-  mit Rückgriff auf Ernst Bloch ein „Futu-  rum als Seinsbeschaffenheit“*. Im Glau-  logie“ artikulierte Neuansatz Moltmanns  sollte also gerade nicht als eine weitere Ge-  ben an den Gott Jesu und an den gekreu-  netiv-Theologie verstanden werden, son-  zigten Auferstandenen ist nun die Zukunft  dern den eigentlichen Kern christlichen  der ganzen Wirklichkeit in den Blick ge-  Glaubens neu freilegen. Dieser Hoffnungs-  nommen: „Die Auferstehung Christi er-  kennen heißt darum, in diesem Gesche-  kern gründet auf dem Zeugnis der Aufer-  weckung Jesu Christi. Allerdings stellt sich  hen die Zukunft Gottes zur Welt und die  Zukunft des Menschen, die er an diesem  dann die Frage, warum Hoffnung als Fun-  dament und Grundbegriff des Glaubens  Gott und seinem Handeln findet, erken-  in der Theologiegeschichte ihre eschatolo-  nen. Wo immer dieses Erkennen geschieht,  gische Bedeutung verloren hat und zu ei-  vollzieht sich auch Erinnerung an die Ver-  ner - wenn auch göttlichen - Tugend wur-  heißungsgeschichte des Alten Testamen-  de. Nach Moltmann ging der Geschichts-  tes in einer kritischen und verwandelnden  «15  bezug christlicher Hoffnung deshalb verlo-  Vergegenwärtigung.  Insofern also Jesus Christus selbst  ren, weil das Unabgegoltene der Auferste-  hung Jesu selbst zugunsten einer Glorien-  noch eine Zukunft hat, nämlich die Erfül-  theologie der pantokratischen Herrschaft  lung der Verheißungen, dass am Ende der  Christi aus dem Bewusstsein verschwun-  Zeiten Gott alles in allem sein werde (1 Kor  den ist. Demgegenüber betont Moltmann:  15,28), ist damit nicht nur ein Trost ange-  „Es gibt ... nur ein wirkliches Problem der  sagt, sondern auch ein Widerstand gegen  christlichen Theologie, das ihr von ihrem  Leiden und Sterben, Unterdrückung und  Gegenstand her gestellt ist und das durch  Demütigung, das in der menschheitlichen  sie der Menschheit und dem menschlichen  Geschichte vor sich geht.'* Hoffnung ist  Denken gestellt wird: das Problem der Zu-  nicht der Inbegriff von Optimismus oder  kunft.“? Damit ist nun nicht nur die inner-  Harmonie, sondern macht die „christliche  weltliche Zukunft, sondern im Besonderen  Gemeinde zu einer beständigen Unruhe  11  Jürgen Moltmann, Theologie der Hoffnung, München (11964) ''1980, 11f.  12  Ebd., 12.  13  Ebd.,, 13.  14  15  Ebd., 12.  Ebd., 176.  16  Ebd., 204.1Ur e1in wirkliches Problem der sagt, sondern auch e1in Widerstand
christlichen Theologie, das ihr VO  b ihrem Leiden und Sterben, Unterdrückung und
Gegenstand her gestellt ist und Clas Urc. Demutigung, Clas ıIn der menschheitlichen
S1€ der Menschheit und dem menschlichen Geschichte VOTL sich geht.'° olinung ist
Denken gestellt WwIrcd: Clas Problem der Zu- nicht der Inbegriff VO  b Uptimismus oder
kunft. “* amı ist 1U  b nicht 1Ur die inner- armon16e, sondern macht die „Christliche
weltliche Zukunft, sondern 1M Besonderen (jemeinde einer beständigen Unruhe

11 Jurgen Moltmann, Theologie der Hoffnung, München (1 1964 '1980, 11
Ebd.,
Ebd.,
Ebd.,
Ebd., 176
Ebd., 04

368

gar und nicht nur im Anhang Eschatologie, 

ist Hoffnung, Aussicht und Ausrichtung 

nach vorne, darum auch Aufbruch und 

Wandlung der Gegenwart. Das Eschatolo-

gische ist nicht etwas am Christentum, son-

dern es ist schlechterdings das Medium des 

christlichen Glaubens, der Ton, auf den in 

ihm alles gestimmt ist, die Farbe der Mor-

genröte eines erwarteten neuen Tages, in 

die hier alles getaucht ist.“11

Der semantisch als „Genetiv-Theo-

logie“ artikulierte Neuansatz Moltmanns 

sollte also gerade nicht als eine weitere Ge-

netiv-Theologie verstanden werden, son-

dern den eigentlichen Kern christlichen 

Glaubens neu freilegen. Dieser Hoffnungs-

kern gründet auf dem Zeugnis der Aufer-

weckung Jesu Christi. Allerdings stellt sich 

dann die Frage, warum Hoffnung als Fun-

dament und Grundbegriff des Glaubens 

in der Theologiegeschichte ihre eschatolo-

gische Bedeutung verloren hat und zu ei-

ner – wenn auch göttlichen – Tugend wur-

de. Nach Moltmann ging der Geschichts-

bezug christlicher Hoffnung deshalb verlo-

ren, weil das Unabgegoltene der Auferste-

hung Jesu selbst zugunsten einer Glorien-

theologie der pantokratischen Herrschaft 

Christi aus dem Bewusstsein verschwun-

den ist. Demgegenüber betont Moltmann: 

„Es gibt ... nur ein wirkliches Problem der 

christlichen Theologie, das ihr von ihrem 

Gegenstand her gestellt ist und das durch 

sie der Menschheit und dem menschlichen 

Denken gestellt wird: das Problem der Zu-

kunft.“12 Damit ist nun nicht nur die inner-

weltliche Zukunft, sondern im Besonderen 

11 Jürgen Moltmann, Th eologie der Hoff nung, München (11964) 111980, 11 f. 
12 Ebd., 12. 
13 Ebd., 13.
14 Ebd., 12. 
15 Ebd., 176. 
16 Ebd., 204. 

die Zukunft Jesu Christi in den Fokus ge-

rückt: „Christliche Eschatologie spricht 

von Jesus Christus und seiner Zukunft.“13 

Denn in der Auferstehung Jesu ist nicht 

nur die Überwindung von Sünde und Tod 

bereits erfolgt, sondern es ist zugleich eine 

Differenz, etwas Ausstehendes und Noch-

nicht-Erfülltes ausgesagt. So ist der Gott 

Jesu Christi der „Gott der Hoffnung“ (Röm 

15,13), und dieser Gott hat für Moltmann 

mit Rückgriff auf Ernst Bloch ein „Futu-

rum als Seinsbeschaffenheit“14. Im Glau-

ben an den Gott Jesu und an den gekreu-

zigten Auferstandenen ist nun die Zukunft 

der ganzen Wirklichkeit in den Blick ge-

nommen: „Die Auferstehung Christi er-

kennen heißt darum, in diesem Gesche-

hen die Zukunft Gottes zur Welt und die 

Zukunft des Menschen, die er an diesem 

Gott und seinem Handeln findet, erken-

nen. Wo immer dieses Erkennen geschieht, 

vollzieht sich auch Erinnerung an die Ver-

heißungsgeschichte des Alten Testamen-

tes in einer kritischen und verwandelnden 

Vergegenwärtigung.“15

Insofern also Jesus Christus selbst 

noch eine Zukunft hat, nämlich die Erfül-

lung der Verheißungen, dass am Ende der 

Zeiten Gott alles in allem sein werde (1 Kor 

15,28), ist damit nicht nur ein Trost ange-

sagt, sondern auch ein Widerstand gegen 

Leiden und Sterben, Unterdrückung und 

Demütigung, das in der menschheitlichen 

Geschichte vor sich geht.16 Hoffnung ist 

nicht der Inbegriff von Optimismus oder 

Harmonie, sondern macht die „christliche 

Gemeinde zu einer beständigen Unruhe 

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst



Gruber Theologie der Hoffnung ın /eiten der ngs 369

In menschlichen Gesellschaft off- tischen und emanzipatorischen Theolo-
NUuNg steht für eine gesellschaftskritische, gieansätze der NEeEUCIEN Theologien der

1960er- und 1970er-Jahre.politische Aktivität des Christentums, Cie
eschatologische pannung der auf Vollen- och diese Inspirationsdynamik e1-
dung hiın och ffenen Zukunft und der Ner Theologie der olinung flaute ab,
gegenwärtigen Geschichte In ichtung e1- Class CS 1M Rückblick VO  b heute AaUS$S erscheli-
NCes dynamisierenden uIDruchAs, eiINnes EX- Nen könnte, als Se1 dieser Ansatz der zeıt-
Oodus AaUS$S gegebenen inakzeptablen gesell- geistigen optimistischen Grundstimmung
schaftlichen Konstellationen fruchtbar den 1960er-Jahre geschuldet. Eın Orn-
machen: „ 50 hat 1M christlichen Leben der chen ahrher INas In der Tat darın liegen,
Glaube Clas T1US; aber Cie ollnung den aber Cie Gründe liegen tiefer, Cie olt-

18Primat. IHann selbst In seInNnem Werk schon wenI1g
Moltmanns Theologie der ollnung spater berücksichtigt hat Es geht Clas

wirkte sich höchst inspirierend für Cie Späa- Verhältnis VO  u Leiden und offnung, VO  b

Entwürfe einer Politischen Geschichte und Erlösung.“
Theologie und einer Theologie der Be-
freiung aUS Katholischerseits gri Johann

Leiden, Toa un Schuld DıeBaptist Meftz diese Sichtweise auf und enNT-
wickelte Cdamıt eine „T’heologie der Welt“* Widerfahrnisse Vo offnung.
SOWI1eE eine „Praktische Fundamentaltheo- Über einıge InwurTe der
logie  C200 Meftz inspirlerte Jener e1it auch Philosophie
Cie Würzburger Synode, welche Cie „Hoff-
nung” als Leitkategorie des Synodendoku- Wlıe ist ollnung überhaupt möglich, Wenn

In den Mittelpunkt stellte.*! (justa- Cie Leidensgeschichte der pfer nicht VCI-

Gutlierrez, Leonardo Boff und viele drängt, sondern erinner Wwirdc? Eın 1C.
dere Befreiungstheologinnen und -theolo- auf Cie marxistische Denktradition ist
SCH wliederum reziplerten Clas ema der dieser Stelle aufschlussreich, denn der Mar-
eschatologischen ollnung VOLr dem Hor1- XISMUS versucht olinung stiften, ohne
ZONLT der lateinamerikanischen Erfahrung Bezugnahme auf Transzendenz.
VO  b Armut und Unterdrückung.““ In einer Karl Marx hat diese Frage mıt ach-
gewIlssen Hinsicht War Cie „T’heologie der TUC. gestellt, aber bekanntlic. für Cie
offnung” Cie inspirierende KONnzeption Möglichkeit einer auf religiösem Glauben
für eine Theologie der Befreiung und al- gegründeten ollnung negatıv beantwor-
ler gesellschaftskritischen, politisch-prak- tel. Er anerkennt, Class eligion auch „Pro-

Ebd.,
Ebd.,
Johann Baptıst Meftz, Miıt dem Gesicht ZuUu!r Welt (GS D) Freiburg Br -Basel-Wien 2015
DEerS., Glaube ın Geschichte Uun: Gesellschaft. Studien einer praktischen Fundamentaltheolo-
g1e, 1N: ders., Im dialektischen Prozess der Aufklärung (GS 3/ 1) Freiburg Br —-Basel-Wien 2016

21 Vgl ders., Aufstand der Hoffnung, 1n ders., Lerngemeinschaft Kirche (GS 6/ 1) Freiburg Kr —
Basel-Wien, 165 75
(Justavo Gulierrez, Theologie der Befreiung. Miıt einem Vorwort VO  3 Johann Baptıist Metz, Mun-
hen Teonardo Boff, AÄus dem 'Tal der Iranen 1Ns gelobte Land, Düsseldorf 1982
Jurgen Moltmann, Der gekreuzigte ott. [Das Kreuz C'hristi als Grund Uun: Kritik christlicher
Theologie, München 1972

369Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst

in menschlichen Gesellschaften“17. Hoff-

nung steht für eine gesellschaftskritische, 

politische Aktivität des Christentums, die 

eschatologische Spannung der auf Vollen-

dung hin noch offenen Zukunft und der 

gegenwärtigen Geschichte in Richtung ei-

nes dynamisierenden Aufbruchs, eines Ex-

odus aus gegebenen inakzeptablen gesell-

schaftlichen Konstellationen fruchtbar zu 

machen: „So hat im christlichen Leben der 

Glaube das Prius, aber die Hoffnung den 

Primat.“18

Moltmanns Theologie der Hoffnung 

wirkte sich höchst inspirierend für die spä-

teren Entwürfe einer neuen Politischen 

Theologie und einer Theologie der Be-

freiung aus. Katholischerseits griff Johann 

Baptist Metz diese Sichtweise auf und ent-

wickelte damit eine „Theologie der Welt“19 

sowie eine „Praktische Fundamentaltheo-

logie“20. Metz inspirierte zu jener Zeit auch 

die Würzburger Synode, welche die „Hoff-

nung“ als Leitkategorie des Synodendoku-

ments in den Mittelpunkt stellte.21 Gusta-

vo Gutierrez, Leonardo Boff und viele an-

dere Befreiungstheologinnen und -theolo-

gen wiederum rezipierten das Thema der 

eschatologischen Hoffnung vor dem Hori-

zont der lateinamerikanischen Erfahrung 

von Armut und Unterdrückung.22 In einer 

gewissen Hinsicht war die „Theologie der 

Hoffnung“ die inspirierende Konzeption 

für eine Theologie der Befreiung und al-

ler gesellschaftskritischen, politisch-prak-

17 Ebd., 17. 
18 Ebd., 16. 
19 Johann Baptist Metz, Mit dem Gesicht zur Welt (GS I), Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2015.
20 Ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft . Studien zu einer praktischen Fundamentaltheolo-

gie, in: ders., Im dialektischen Prozess der Aufk lärung (GS 3/1), Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2016.
21 Vgl. ders., Aufstand der Hoff nung, in: ders., Lerngemeinschaft  Kirche (GS 6/1), Freiburg i. Br.–

Basel–Wien, 165  –175.
22 Gustavo Gutierrez, Th eologie der Befreiung. Mit einem Vorwort von Johann Baptist Metz, Mün-

chen 61983; Leonardo Boff , Aus dem Tal der Tränen ins gelobte Land, Düsseldorf 1982.
23 Jürgen Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher 

Th eologie, München 1972.

tischen und emanzipatorischen Theolo-

gieansätze der neueren Theologien der 

1960er- und 1970er-Jahre.

Doch diese Inspirationsdynamik ei-

ner Theologie der Hoffnung flaute ab, so 

dass es im Rückblick von heute aus erschei-

nen könnte, als sei dieser Ansatz der zeit-

geistigen optimistischen Grundstimmung 

den 1960er-Jahre geschuldet. Ein Körn-

chen Wahrheit mag in der Tat darin liegen, 

aber die Gründe liegen tiefer, die Molt-

mann selbst in seinem Werk schon wenig 

später berücksichtigt hat: Es geht um das 

Verhältnis von Leiden und Hoffnung, von 

Geschichte und Erlösung.23

3 Leiden, Tod und Schuld: Die 
Widerfahrnisse von Hoffnung. 
Über einige Einwürfe der 
Philosophie

Wie ist Hoffnung überhaupt möglich, wenn 

die Leidensgeschichte der Opfer nicht ver-

drängt, sondern erinnert wird? Ein Blick 

auf die marxistische Denktradition ist an 

dieser Stelle aufschlussreich, denn der Mar-

xismus versucht Hoffnung zu stiften, ohne 

Bezugnahme auf Transzendenz.

Karl Marx hat diese Frage mit Nach-

druck gestellt, aber bekanntlich für die 

Möglichkeit einer auf religiösem Glauben 

gegründeten Hoffnung negativ beantwor-

tet. Er anerkennt, dass Religion auch „Pro-



3 /() Gruber Theologie der Hoffnung ın /eiten der ngs

testation Clas wirkliche en! IN schen Reflexionen auf Clas Motiv der Jüdi-
DIe eligion ist der eufzer der bedräng- schen olinung auf eine endgeschichtliche
ten Kreatur. “* Aber S1E verschleiert Cleses Kettung der pfer. (jerade In der Gestalt
en! als imagınäre Blume, clas el mıt des esSsS1As ist für enjJamın eine Fiıgur des
ihrer ilusionären olinung ach rlösung Eingedenkens egeben, Cie „1M ergange-

Lund Kettung, Cie aber als Projektion Nen den Funken der ollnung anzufa-
Zustand des Menschen nichts andert. Da- chen VeEIMAS. enjJamın ist dieser Wider-
Iu. ordert Marx Cie Kritik der Religion, spruch bewusst, verbietet sich eologi-
welche „die imagınären Blumen der Ket- sches Denken und kann doch cdlavon nicht

zerpflückt, nicht cdamıit der Mensch Cle gänzlic Abstand nehmen: Als „materialis-
phantasielose, trostlose > SOIl - tischer Denker“ steht CI mıt dieser MEeEeSsSS1A-
dern cdamıit CI Cie bwerfe und Cie le- nischen ollnung der Theologie In absolu-
bendige Blume breche.”“ och Marx VCI- ter Konkurrenz: „Meın Denken verhält sich
kannte mıt Sse1INer Religionskritik den ern ZUFK Theologie WIE Clas Löschblatt ZUFK Tin-
religiöser offnung, vielmehr wird 1M Es ist Sahnz VO  u ihr vollgesogen. inge C4

Rückblick der Geschichte ach Marx CI- aber ach dem Löschblatt, wurde nichts,
kennbar, Class Cle marxistischen er nicht Was geschrieben steht, übrig bleibenOR

weniger Cle apitalistischen) Zukunftshoff- 1ne markante Korrelation VO  b reli-
NUNSCH selbst sich als Ulusionen erwıiesen g1Ööser ollnung und geschichtlichem, hu-
aben, en S1E doch ihrerseits eine UNSC- manıtärem Fortschritt finden WITFr auch 1M
heure Zahl Opfern hervorgebracht. Werk VO  u Jurgen Habermas. Das KOonzept

einer kommunikativen Vernunft, Cie sich1eser iderspruch ist den Denkern
der Frankfurter Schule nicht verborgen SC einer metaphysischen Verankerung In e1-
blieben, vielmehr setzen S1E bei iıhm unmıt- Her „Iranszendenz VO  b außen‘ verwehrt,

Habermas ZU. chluss, Class einetelbar AÄAm r1gorosesten hat bekannt-
ich Walter enjamın diese Aporie aufge- solche Vernunft keine olInung auf Erlö-
riffen und clas Verhältnis VO  b opfersensi- SUunNng und Versöhnung geben kann. 1ese
blem Geschichtsbewusstsein und der off- ist grundsätzlich „trostlos”, weil S1e als phi-
NUNg auf Cie Kettung der pfer der Ver- losophisch begrün  are Vernunfit nicht
gangenheit In einer der tiefsinnigsten Aus- den Sprung In den Glauben machen kann,

uUuNnserIer eit epragt: K 1M E1In- aber S1e kann mıt eligion „koexistieren”,
gedenken machen WITFr eine Erfahrung, Cle denn Cie religiöse Sprache och „1N-
uns verbietet, Cle Geschichte grundsätzlich spirierende, Ja unaufgebbare semantische

Gehalte mıt sich, Cie sich der Ausdrucks-atheologisch begreifen, wen1g WITr S1E
In unmittelbar theologischen Begriffen Ta einer philosophischen Sprache (vOr-
schreiben versuchen dürftfen. CCOG Ben]aMn erst?) entziehen““” Jurgen Habermas hat In
rekurriert In seiINen geschichtsphilosophi- seinen religionsphilosophischen Reflexio-

arl MAarxX, fur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, 1N: arl Marx / Friedrich Engels, Wer-
ke 1, Berlin 1981, 378
Ebd., 379
Walter Benjamin, (Gesammelte Schriften V, Frankfurt 1974, 589
G5 695
G5 1 12535
Jurgen Habermas, Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt 1988,

370

testation gegen das wirkliche Elend (ist). 

Die Religion ist der Seufzer der bedräng-

ten Kreatur.“24 Aber sie verschleiert dieses 

Elend als imaginäre Blume, das heißt mit 

ihrer illusionären Hoffnung nach Erlösung 

und Rettung, die aber als Projektion am 

Zustand des Menschen nichts ändert. Da-

rum fordert Marx die Kritik der Religion, 

welche „die imaginären Blumen an der Ket-

te zerpflückt, nicht damit der Mensch die 

phantasielose, trostlose Kette trage, son-

dern damit er die Kette abwerfe und die le-

bendige Blume breche.“25 Doch Marx ver-

kannte mit seiner Religionskritik den Kern 

religiöser Hoffnung, vielmehr wird im 

Rückblick der Geschichte nach Marx er-

kennbar, dass die marxistischen (aber nicht 

weniger die kapitalistischen) Zukunftshoff-

nungen selbst sich als Illusionen erwiesen 

haben, haben sie doch ihrerseits eine unge-

heure Zahl an Opfern hervorgebracht.

Dieser Widerspruch ist den Denkern 

der Frankfurter Schule nicht verborgen ge-

blieben, vielmehr setzen sie bei ihm unmit-

telbar an. Am rigorosesten hat bekannt-

lich Walter Benjamin diese Aporie aufge-

griffen und das Verhältnis von opfersensi-

blem Geschichtsbewusstsein und der Hoff-

nung auf die Rettung der Opfer der Ver-

gangenheit in einer der tiefsinnigsten Aus-

sagen unserer Zeit geprägt: „[…] im Ein-

gedenken machen wir eine Erfahrung, die 

uns verbietet, die Geschichte grundsätzlich 

atheologisch zu begreifen, so wenig wir sie 

in unmittelbar theologischen Begriffen zu 

schreiben versuchen dürfen.“26 Benjamin 

rekurriert in seinen geschichtsphilosophi-

24 Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in: Karl Marx / Friedrich Engels, Wer-
ke. Bd. 1, Berlin 1981, 378.

25 Ebd., 379.
26 Walter Benjamin, Gesammelte Schrift en V, Frankfurt a. M. 1974, 589.
27 GS I 695.
28 GS I 1235.
29 Jürgen Habermas, Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a. M. 1988, 60.

schen Reflexionen auf das Motiv der jüdi-

schen Hoffnung auf eine endgeschichtliche 

Rettung der Opfer. Gerade in der Gestalt 

des Messias ist für Benjamin eine Figur des 

Eingedenkens gegeben, die „im Vergange-

nen den Funken der Hoffnung“27 anzufa-

chen vermag. Benjamin ist dieser Wider-

spruch bewusst, er verbietet sich theologi-

sches Denken und kann doch davon nicht 

gänzlich Abstand nehmen: Als „materialis-

tischer Denker“ steht er mit dieser messia-

nischen Hoffnung der Theologie in absolu-

ter Konkurrenz: „Mein Denken verhält sich 

zur Theologie wie das Löschblatt zur Tin-

te. Es ist ganz von ihr vollgesogen. Ginge es 

aber nach dem Löschblatt, so würde nichts, 

was geschrieben steht, übrig bleiben.“28

Eine markante Korrelation von reli-

giöser Hoffnung und geschichtlichem, hu-

manitärem Fortschritt finden wir auch im 

Werk von Jürgen Habermas. Das Konzept 

einer kommunikativen Vernunft, die sich 

einer metaphysischen Verankerung in ei-

ner „Transzendenz von außen“ verwehrt, 

führt Habermas zum Schluss, dass eine 

solche Vernunft keine Hoffnung auf Erlö-

sung und Versöhnung geben kann. Diese 

ist grundsätzlich „trostlos“, weil sie als phi-

losophisch begründbare Vernunft nicht 

den Sprung in den Glauben machen kann, 

aber sie kann mit Religion „koexistieren“, 

denn die religiöse Sprache führt noch „in-

spirierende, ja unaufgebbare semantische 

Gehalte mit sich, die sich der Ausdrucks-

kraft einer philosophischen Sprache (vor-

erst?) entziehen“29. Jürgen Habermas hat in 

seinen religionsphilosophischen Reflexio-

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst



Gruber Theologie der Hoffnung ın /eiten der ngs 371

Hen diese Ausdruckskraft näher bestimmt der ngs und der Verfolgung WIE kein
anderer frühchristlicher Brief Cie off-als Cie „Frage ach der Kettung der VCI-

C 3(}nichteten pfer aber zugleic. festgehal- NUNg als Essenz und Kraft des Christ-
ten, dass der „R1SS zwischen Imodernem se1ns.” DIe bekannte Aufforderung,

G.| Weltwissen und Offenbarungswissen bereit se1IN, „Jedem Rede und Antwort
sich nicht wleder kitten läfßt].”> Dass stehen, der VOoO  b euch Rechenscha for-

Cie „verlorene olInung auf Auferstehung dert ber die offnung, Cie euch rfullt.“
eine pürbare eere ( hinterläfßt| 3° ist Petr 3,15), hat ihre Grundlage 1M Van-

für Habermas eine Gefahr, welche Cie gelium der offnung: (jott hat „ U1115 In S@1-
derne Vernunft ıIn einen Defätismus trel- N großen Erbarmen HNEeUu ezeugt e1-
ben kann, den CS anzukämpfen gilt. Ner lebendigen Hoffnung urs Urc.

Damıt ist eine bemerkenswerte DIS- Cie Auferstehung Jesu Christi VO  u den 1o-
position VO  u ollnung A4aUSs Glauben und ten  C6 Petr 1,3)
ollnung auf einen humanen Fortschritt olInung ist 1M biblischen Kontext
der Geschichte egeben: ıne äkulare Ver- kein blofß subjektives ermögen, Krisen
nunft cdarft wider ihre Selbstaufgabe Clas CI- bestehen, sondern zuerst eine unbedingte
innernde Bewusstsein des Leidens, der Zusage. Es ist (jott selbst, der diese off-
ZU. Himmel schreienden Ungerechtigkei- NUNg stiftet, indem Jenen handelt, die
ten nicht verlieren, zugleic aber ist S1E „ dUuS verzweifeln. olInung ist ausgerichtet auf
sich heraus“ keine Quelle der ollnung auf eine verheißene Wirklichkeit, also gerade
Kettung mehr) 1ne Theologie der off- keine Extrapolation der jeweiligen egen-
NUNg dagegen ware herausgefordert, ihren wart auf Cie Zukunft, sondern Vorwegnah-
utlkern ZUFK Sprache bringen, Class VO  b Zukunft für Cie Gegenwart. „Hoff-
S1E nicht In Jene ilusionierende Vertrös- NUNg wird nicht als psychische Zuständ-
Lung a. Cie Marx der eligion ZU. VOTr- 1C.  eit, sondern als eine Urc. Cie SC
wurf emacht hat dem Menschen eine fal- schichtlichen Heilserweise Jahwes röffne-
sche ollnung auf Besserung geben und qualitative Möglichkeit des Vertrauens,;,
Cie Welt ihrem Schicksal überlassen. der Zuversicht, der JIreue, des Zuflucht-

uchens konstituilert. Ihr Tun ist nicht
mMenschliche utonomıile und Möglichkeit,

Rechenschaft über das Zeugnıs sondern Jahwe selbst!
der offnung eIne eolog!- arum bricht Cie Möglichkeit hof-
sche Erwiderung fen Jenen existenziellen und histori-

schen Situationen auf, die VO  b der Reali-
Der Petrusbrief fokussiert für SE1- tat des Leidens und der Verzweiflung be-
1E Leserinnen und eser In einer eit stimmt Sind. (JewWwI1SS fasst Cie biblische

DEerSs., lexte Uun: ontexte, Frankfurt 1991, 14)
41 DEerSs., E1ın BKewusstsein VOo  3 dem WAS fehlt, 1n Michael Reder / Josef Schmidt (He.) „n BKewusst-

se1in VO  3 dem, WAS fehlt.“ Eiıne Diskussion miıt Jurgen Habermas edition suhrkamp 2537),
Frankfurt 2008, 26-—36, hier
DEerSs., Glauben un: Wiıssen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels, Frankfurt 2001
Vgl Gudrun Guttenberger, Passıo C'hristiana. e alltagsmartyrologische Position des Ersten
Petrusbriefes SBS 223), Stuttgart 2010
arl Matthaus Woschitz, Elpis. Hoffnung. Geschichte, Philosophie, LExegese, Theologie eiInNnes
Schlüsselbegrifts, Freiburg BKr. _Basel-Wien 1979, 7

371Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst

nen diese Ausdruckskraft näher bestimmt 

als die „Frage nach der Rettung der ver-

nichteten Opfer“30, aber zugleich festgehal-

ten, dass der „Riss zwischen [modernem 

F. G.] Weltwissen und Offenbarungswissen 

[…] sich nicht wieder kitten [läßt].“31 Dass 

die „verlorene Hoffnung auf Auferstehung 

[…] eine spürbare Leere [hinterläßt]“32, ist 

für Habermas eine Gefahr, welche die mo-

derne Vernunft in einen Defätismus trei-

ben kann, gegen den es anzukämpfen gilt.

Damit ist eine bemerkenswerte Dis-

position von Hoffnung aus Glauben und 

Hoffnung auf einen humanen Fortschritt 

der Geschichte gegeben: Eine säkulare Ver-

nunft darf wider ihre Selbstaufgabe das er-

innernde Bewusstsein des Leidens, der 

zum Himmel schreienden Ungerechtigkei-

ten nicht verlieren, zugleich aber ist sie „aus 

sich heraus“ keine Quelle der Hoffnung auf 

Rettung (mehr). Eine Theologie der Hoff-

nung dagegen wäre herausgefordert, ihren 

Glutkern so zur Sprache zu bringen, dass 

sie nicht in jene illusionierende Vertrös-

tung fällt, die Marx der Religion zum Vor-

wurf gemacht hat: dem Menschen eine fal-

sche Hoffnung auf Besserung zu geben und 

die Welt ihrem Schicksal zu überlassen.

4 Rechenschaft über das Zeugnis 
der Hoffnung – eine theologi-
sche Erwiderung

Der erste Petrusbrief fokussiert für sei-

ne Leserinnen und Leser in einer Zeit 

30 Ders., Texte und Kontexte, Frankfurt a. M. 1991, 142.
31 Ders., Ein Bewusstsein von dem was fehlt, in: Michael Reder / Josef Schmidt (Hg.), „Ein Bewusst-

sein von dem, was fehlt.“ Eine Diskussion mit Jürgen Habermas (edition suhrkamp 2537), 
Frankfurt a. M. 2008, 26 –36, hier: 28.

32 Ders., Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels, Frankfurt a. M. 2001.
33 Vgl. Gudrun Guttenberger, Passio Christiana. Die alltagsmartyrologische Position des Ersten 

Petrusbriefes (SBS 223), Stuttgart 2010.
34 Karl Matthäus Woschitz, Elpis. Hoff nung. Geschichte, Philosophie, Exegese, Th eologie eines 

Schlüsselbegriff s, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 1979, 221.

der Angst und der Verfolgung wie kein 

anderer frühchristlicher Brief die Hoff-

nung als Essenz und Kraft des Christ-

seins.33 Die bekannte Aufforderung, stets 

bereit zu sein, „jedem Rede und Antwort 

zu stehen, der von euch Rechenschaft for-

dert über die Hoffnung, die euch erfüllt.“ 

(1 Petr 3,15), hat ihre Grundlage im Evan-

gelium der Hoffnung: Gott hat „uns in sei-

nem großen Erbarmen neu gezeugt zu ei-

ner lebendigen Hoffnung (kurs. F. G.) durch 

die Auferstehung Jesu Christi von den To-

ten“ (1 Petr 1,3).

Hoffnung ist im biblischen Kontext 

kein bloß subjektives Vermögen, Krisen zu 

bestehen, sondern zuerst eine unbedingte 

Zusage. Es ist Gott selbst, der diese Hoff-

nung stiftet, indem er an jenen handelt, die 

verzweifeln. Hoffnung ist ausgerichtet auf 

eine verheißene Wirklichkeit, also gerade 

keine Extrapolation der jeweiligen Gegen-

wart auf die Zukunft, sondern Vorwegnah-

me von Zukunft für die Gegenwart. „Hoff-

nung wird nicht als psychische Zuständ-

lichkeit, sondern als eine durch die ge-

schichtlichen Heilserweise Jahwes eröffne-

te qualitative Möglichkeit des Vertrauens, 

der Zuversicht, der Treue, des Zuflucht-

Suchens konstituiert. Ihr Grund ist nicht 

menschliche Autonomie und Möglichkeit, 

sondern Jahwe selbst.“34

Darum bricht die Möglichkeit zu hof-

fen an jenen existenziellen und histori-

schen Situationen auf, die von der Reali-

tät des Leidens und der Verzweiflung be-

stimmt sind. Gewiss fasst die biblische 



37° Gruber Theologie der Hoffnung ın /eiten der ngs

Theologie ıIn ihren narratıven ZeugnIis- les Auf Cdich ich den SaNzenh Tag  ‚C6
SCI1 kollektive und individuelle Krisenzel- (Ps och radikaler formuliert Psalm
ten 1M (3anzen auf und formuliert AaUS$S der Clas Hoffen 1M Kontext der Vergänglich-
Spannung VO  b Verzweiflung und Kettung keit und Vergeblichkeit menschlichen Raf-
heraus Cie Je CUuU«Cc Gotteserfahrung als fens angesichts des „Wie-Nichts-Seins” des
Hoffnungszeugnis. (jott ist CS, der ıIn der Menschen VOTr der Urze SE1INES Lebens:
Not reitet Clas ist Cie substanzielle Aus- „Und HU, HERK,; worauf habe ich geho
Sdsc der Exodus- Theologie, Cie erst 1M eine offnung, S1E gilt dlr ß (Ps 39,8)
Blickwinkel des zweıten Exils, des babylo- Miıt der Gerichts- und Exilsprophe-
nischen, Cie Glaubensbotschaft 1M Modus tie wird der individuelle Or1zon gewel-
der ollnung beschreibt „DIe SPCS, (UA tel auf die universale geschichtliche Heils-
ratur, ründet SOMIL ıIn der SDCS, UQUAC erwartung, In Cie selbst Fremdvölker inte-

Das Hoftfen hat 1M Erhofften SE1- griert werden Jes 2,2-—4) Im euen Tes-
1E Aussicht. Da der letzte Bezugspunkt der tament findet diese Erwartung ihren ZC1I1-

ollnung Jahwe ist alle irdischen (juter tralen Begriff 1M Evangelium ıIn der schon
werden als en und egen Jahwes erfah- ahe gekommenen Königsherrschaft (J0T-
Ten gehört ZUFK olinung Clas PCISONA- tes (Mk 1) Hıer sind apokalyptische
le Element des Vertrauens“35. Motive prasent und zugleic. trans{for-

Eindrucksvoll ist der Psalter e1in sol- mler Cie zwischentestamentarische ADO-
ches Zeugnis Cdileses personalen Kingens kalyptik dagegen annulliert jede olinung

Zukunft, Clas AaUS$S dem illen, (Gott auf eine innergeschichtliche Wende ZU.

vertirauen, Cie Entdeckung der olinung Guten, der Wirkungsbereich des Osen CI -

macht „Zu dir, HERK, erhebe ich Mel- scheint als umfassend, Class AaUS$S der (Je-
1E eele Meın Gott, auf Cdich ich schichte heraus die messianischen Erwar-

denn du bist der (jott mMe1lnes He1l- Lungen der Heilsprophetie nicht mehr grel-
fen. Fur ESUS VO  b Nazaret aber ist Cdileses
Ankommen (,ottes AaUs der endgültigen

Weiterführende Lıteratur: Zukunft schon 1M ange. arum ädt CI

e1In, dieser Wirklichkeit vertirauen undJürgen Moltmann, Theologie der off-
NUN$S. Untersuchungen ZUTFK Begründung es auf S1E seizen. Angesichts dieser

Einladung Jesu usste Se1IN eigenes Odes-und den KONsequenzen einer christli-
chen Eschatologie, München Eın schicksal WwI1Ie eine Zerstörung jeder off-

NUuNg auf Kettung und Heilung empfundentheologischer Klassiker, der selbst heute
och mıt pannung lesen ist. werden. Lukas beschreibt In SseinNner Erzäh-

Jürgen Habermas, Glauben und WiıIissen lung der Junger beim (ang ach Emmaus
diese trostlose Erfahrung als Echo der KrI1-Friedenspreis des Deutschen Buc.  andels

2001 1U10N uhrkamp. Sonderdruck), VO  u Karfreitag.
Frankfurt Maın 200 ıner der beeindru- Aber der cArısiliche Glaube hat S@1-

ckendsten religionsphilosophischen Tex- 1E Geburtsstunde In Jener „Erfahrung”,
Cie WITFr abstrakt die „Auferstehungserfah-VO  b Habermas, den IHNan elesen en

IUSS. rung“ NECNNEN, Jener analogielosen, mıt
nichts vergleichbaren Überzeugung, Class

Ebd., 762

372

Theologie in ihren narrativen Zeugnis-

sen kollektive und individuelle Krisenzei-

ten im Ganzen auf und formuliert aus der 

Spannung von Verzweiflung und Rettung 

heraus die je neue Gotteserfahrung als 

Hoffnungszeugnis. Gott ist es, der in der 

Not rettet – das ist die substanzielle Aus-

sage der Exodus-Theologie, die erst im 

Blickwinkel des zweiten Exils, des babylo-

nischen, die Glaubensbotschaft im Modus 

der Hoffnung beschreibt: „Die spes, qua 

speratur, gründet somit in der spes, quae 

speratur. Das Hoffen hat im Erhofften sei-

ne Aussicht. Da der letzte Bezugspunkt der 

Hoffnung Jahwe ist – alle irdischen Güter 

werden als Gaben und Segen Jahwes erfah-

ren –, so gehört zur Hoffnung das persona-

le Element des Vertrauens“35.

Eindrucksvoll ist der Psalter ein sol-

ches Zeugnis dieses personalen Ringens 

um Zukunft, das aus dem Willen, Gott zu 

vertrauen, die Entdeckung der Hoffnung 

macht: „Zu dir, HERR, erhebe ich mei-

ne Seele. Mein Gott, auf dich vertraue ich. 

[…] denn du bist der Gott meines Hei-

35 Ebd., 762.

les. Auf dich hoffe ich den ganzen Tag“ 

(Ps 25,1.5) Noch radikaler formuliert Psalm 

39 das Hoffen im Kontext der Vergänglich-

keit und Vergeblichkeit menschlichen Raf-

fens angesichts des „Wie-Nichts-Seins“ des 

Menschen vor der Kürze seines Lebens: 

„Und nun, HERR, worauf habe ich gehofft? 

Meine Hoffnung, sie gilt dir.“ (Ps 39,8)

Mit der Gerichts- und Exilsprophe-

tie wird der individuelle Horizont gewei-

tet auf die universale geschichtliche Heils-

erwartung, in die selbst Fremdvölker inte-

griert werden (Jes 2,2  –   4). Im Neuen Tes-

tament findet diese Erwartung ihren zen-

tralen Begriff im Evangelium in der schon 

nahe gekommenen Königsherrschaft Got-

tes (Mk 1,14 f.). Hier sind apokalyptische 

Motive präsent und zugleich transfor-

miert: die zwischentestamentarische Apo-

kalyptik dagegen annulliert jede Hoffnung 

auf eine innergeschichtliche Wende zum 

Guten, der Wirkungsbereich des Bösen er-

scheint als so umfassend, dass aus der Ge-

schichte heraus die messianischen Erwar-

tungen der Heilsprophetie nicht mehr grei-

fen. Für Jesus von Nazaret aber ist dieses 

Ankommen Gottes aus der endgültigen 

Zukunft schon im Gange. Darum lädt er 

ein, dieser Wirklichkeit zu vertrauen und 

alles auf sie zu setzen. Angesichts dieser 

Einladung Jesu musste sein eigenes Todes-

schicksal wie eine Zerstörung jeder Hoff-

nung auf Rettung und Heilung empfunden 

werden. Lukas beschreibt in seiner Erzäh-

lung der Jünger beim Gang nach Emmaus 

diese trostlose Erfahrung als Echo der Kri-

se von Karfreitag.

Aber der christliche Glaube hat sei-

ne Geburtsstunde in jener „Erfahrung“, 

die wir abstrakt die „Auferstehungserfah-

rung“ nennen, jener analogielosen, mit 

nichts vergleichbaren Überzeugung, dass 

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst

Weiterführende Literatur:

Jürgen Moltmann, Theologie der Hoff-

nung. Untersuchungen zur Begründung 

und zu den Konsequenzen einer christli-

chen Eschatologie, München 22005: Ein 

theologischer Klassiker, der selbst heute 

noch mit Spannung zu lesen ist.

Jürgen Habermas, Glauben und Wissen. 

Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 

2001 (Edition Suhrkamp. Sonderdruck), 

Frankfurt a. Main 2001: Einer der beeindru-

ckendsten religionsphilosophischen Tex-

te von Habermas, den man gelesen haben 

muss.



Gruber Theologie der Hoffnung ın /eiten der ngs 373

ESUS „VON den Toten auferweckt“ WOII - e1in (jott ist, der reitel; andererseits 1M (jott
den ist. Fur Paulus hat sich (jott als Jene Jesu Christi, der In dessen Auferweckung
Wirklichkeit gezelgt, Cie restlos Quel- den Tod überwindet und den ZU. pfer
le der ollnung ist, weil In Tod und Auf- VO  b Gewalt (jewordenen zurück 1Ins Le-
erweckung Jesu Jene letzte radıkale ruk- ben ruft (Jewl1ss: diese olinung ist (jlau-
tur überwunden und transformiert 1st, Cie be, den weder Cie Vernunfit stiften och
Clas Grundgesetz der Schöpfung ausmacht: einlösen kann. S1e ist ein freier Vertrau-
Urc. und Uurc vergänglich, dem Tod SC ensakt des Menschen, der aber deshalb SC
weiht SE1IN. AÄAm eispie individueller rechtfertigt werden kann, weil Clas Fun-

dament einer Sinn-Geschichte ist, auf CieHoffnungsgestalten zeigt Paulus, WwI1Ie diese
In Situationen der Aussichtslosigkeit den- Menschen In ihrer individuellen und kol-

lektiven Lebensbefindlichkeitoch (jott vertrauten 7, 5 Abraham, „ UI- gestoßen
SCI er ater VOTL Gott, dem CI SC Sind. Menschen wurden Zeugen der
glaubt hat, des Gottes, der Cie Toten eDen- olinung ıIn ihrem Glauben (Gott und
dig macht und das, Was nicht ist, 1Ins Da- ermutigen, diesen Glauben S1e
SsSein ruft egen alle ollnung hat voll versprechen nicht das gute Leben 1M Hıer

und etzt, S1€ versprechen nicht e1in Lebenollnung geglaubt, Class der ater vieler
Völker werde“ Röm Paulus über- ohne Leid und Tod und Verzweiflung; S1E
biletet Tahams Vorbild allerdings 1INSO- nicht, Class es infach gul wird,
fern, als Clas Leben Jesu VO  b Nazaret nicht sondern: Class der Mensch wider alle off-
1Ur Cie geschichtliche Israels In e1in NUNg hoffen darf, Ja hoffen soll In Cle-

Licht taucht, sondern Cie anthropo- SCIT ollnung ist Clas Leiden nicht VEISCS-
logische Frage ach der Möglichkeit VO  b SCI1 oder verdrängt, In dieser olInung ist
ollnung überhaupt HNEeU tellen ist. Fur Clas Leiden prasent. Aber dem Leiden, dem
Paulus ist nämlich der 35  ß Jene Nstanz, Sterben, dem Töten und Zerstören wird
Cie es Reden VO  b olInung zunichte- nicht Clas letzte Wort egeben, weil ber al-
macht Solange der Tod 1st, solange gibt CS lem und Uurc es INdAUFrC. CS (jott ist,

der das letzte Wort behält Und Cdileses letz-keine letzte offnung. 1ese anthropolo-
gisch-eschatologische Zuspitzung macht Wort hat sich als Versprechen kundge-
den Rahmen der Sinnbedeutung der Auf- tan, Clas 1DUI1ISC. gesprochen sich mitgeteilt
erstehung Jesu aUS „Denn WenNnn ote nicht hat als „ich bin Ca“ (Ex 3,14) Der Glaube
auferweckt werden, ist auch Christus nicht diesen (jott allein ermöglicht eine Fa-
auferweckt worden. Wenn aber Christus higkeit, Cie vielleicht eindringlichsten
nicht auferweckt worden 1st, dann ist CUCT In Jjenem bekannten Vers AaUS$S dem Brief
Glaube nutzlos und ihr se1d immer och Cie Hebräer artikuliert ıst „Glaube aber ist:
In Suüunden:; und auch Cie In Christus Grundlage dessen, Was IHNan rhofft, e1in
Entschlafenen sind dann verloren. Wenn Zutagetreten VO  b Tatsachen, Cie IHNan nicht
WITFr allein für dieses Leben unNnseIe off- sieht.“ 11,1)
NUuNg auf Christus gesetzt aben, sind WITr Somit postuliert eine Theologie der
erbärmlicher daran als alle anderen Men- olinung ollnung nicht 1M Sinne ants
schen.“ Kor 5,16—-19) als Postulat der praktischen Vernuntft: Wa-

Biblische ollnung hat also Zzwel Iu. sollen WITFr überhaupt sittlich handeln,
Brennpunkte, In denen olinung grun- WenNnn WITFr der Glückseligkeit entbehren,
det Einerselts 1M (jott der offnung, der obwohl WITFr uns als glückswürdig erwıiesen

373Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst

Jesus „von den Toten auferweckt“ wor-

den ist. Für Paulus hat sich Gott als jene 

Wirklichkeit gezeigt, die restlos Quel-

le der Hoffnung ist, weil in Tod und Auf-

erweckung Jesu jene letzte radikale Struk-

tur überwunden und transformiert ist, die 

das Grundgesetz der Schöpfung ausmacht: 

durch und durch vergänglich, dem Tod ge-

weiht zu sein. Am Beispiel individueller 

Hoffnungsgestalten zeigt Paulus, wie diese 

in Situationen der Aussichtslosigkeit den-

noch Gott vertrauten: z. B. Abraham, „un-

ser aller Vater vor Gott, […], dem er ge-

glaubt hat, des Gottes, der die Toten leben-

dig macht und das, was nicht ist, ins Da-

sein ruft. Gegen alle Hoffnung hat er voll 

Hoffnung geglaubt, dass er der Vater vieler 

Völker werde“ (Röm 4,17 f.). Paulus über-

bietet Abrahams Vorbild allerdings inso-

fern, als das Leben Jesu von Nazaret nicht 

nur die geschichtliche Rolle Israels in ein 

neues Licht taucht, sondern die anthropo-

logische Frage nach der Möglichkeit von 

Hoffnung überhaupt neu zu stellen ist. Für 

Paulus ist nämlich der „Tod“ jene Instanz, 

die alles Reden von Hoffnung zunichte-

macht. Solange der Tod ist, solange gibt es 

keine letzte Hoffnung. Diese anthropolo-

gisch-eschatologische Zuspitzung macht 

den Rahmen der Sinnbedeutung der Auf-

erstehung Jesu aus: „Denn wenn Tote nicht 

auferweckt werden, ist auch Christus nicht 

auferweckt worden. Wenn aber Christus 

nicht auferweckt worden ist, dann ist euer 

Glaube nutzlos und ihr seid immer noch 

in euren Sünden; und auch die in Christus 

Entschlafenen sind dann verloren. Wenn 

wir allein für dieses Leben unsere Hoff-

nung auf Christus gesetzt haben, sind wir 

erbärmlicher daran als alle anderen Men-

schen.“ (1 Kor 15,16  –19).

Biblische Hoffnung hat also zwei 

Brennpunkte, in denen Hoffnung grün-

det: Einerseits im Gott der Hoffnung, der 

ein Gott ist, der rettet; andererseits im Gott 

Jesu Christi, der in dessen Auferweckung 

den Tod überwindet und den zum Opfer 

von Gewalt Gewordenen zurück ins Le-

ben ruft. Gewiss: diese Hoffnung ist Glau-

be, den weder die Vernunft stiften noch 

einlösen kann. Sie ist ein freier Vertrau-

ensakt des Menschen, der aber deshalb ge-

rechtfertigt werden kann, weil er das Fun-

dament einer Sinn-Geschichte ist, auf die 

Menschen in ihrer individuellen und kol-

lektiven Lebensbefindlichkeit gestoßen 

sind. Menschen wurden zu Zeugen der 

Hoffnung in ihrem Glauben an Gott und 

ermutigen, diesen Glauben zu wagen. Sie 

versprechen nicht das gute Leben im Hier 

und Jetzt, sie versprechen nicht ein Leben 

ohne Leid und Tod und Verzweiflung; sie 

sagen nicht, dass alles einfach gut wird, 

sondern: dass der Mensch wider alle Hoff-

nung hoffen darf, ja hoffen soll. In die-

ser Hoffnung ist das Leiden nicht verges-

sen oder verdrängt, in dieser Hoffnung ist 

das Leiden präsent. Aber dem Leiden, dem 

Sterben, dem Töten und Zerstören wird 

nicht das letzte Wort gegeben, weil über al-

lem und durch alles hindurch es Gott ist, 

der das letzte Wort behält. Und dieses letz-

te Wort hat sich als Versprechen kundge-

tan, das biblisch gesprochen sich mitgeteilt 

hat als „ich bin da“ (Ex 3,14). Der Glaube 

an diesen Gott allein ermöglicht eine Fä-

higkeit, die vielleicht am eindringlichsten 

in jenem bekannten Vers aus dem Brief an 

die Hebräer artikuliert ist: „Glaube aber ist: 

Grundlage dessen, was man erhofft, ein 

Zutagetreten von Tatsachen, die man nicht 

sieht.“ (Hebr 11,1)

Somit postuliert eine Theologie der 

Hoffnung Hoffnung nicht im Sinne Kants 

als Postulat der praktischen Vernunft: Wa-

rum sollen wir überhaupt sittlich handeln, 

wenn wir der Glückseligkeit entbehren, 

obwohl wir uns als glückswürdig erwiesen 



374 Gruber Theologie der Hoffnung ın /eiten der ngs

aben, insofern WITr ach dem Ma{isstab des nicht infach olinung „geben‘. Der poli-
kategorischen Imperativs handelten. ants tische Diskurs hat sich längst dieses Wortes
Frage „Was dürfen WITr ho entsteht auf bemächtigt und sucht In Zeiten WwI1Ie diesen
dem Boden utonomer Vernunft und MO- „Hoffnungsgestalten mehr och ‚Licht-
ral ıne Theologie der olinung wird Cle- gestalten welche Cie Erwartungen der

Frage der Philosophie, auch In der heu- Menschen auf eine gute Zukunft eriullen.
tigen Gestalt einer kommunikativen Ver- Ich Cie ucC. dieser Form eiInNnes
nunft zutiefst würdigen und neh- säkularen Messian1ısmus für eine gefährli-
IN  S Aber S1€ wird ihre Hoffnungsgründe che Phase In unNnseIer Demokratie.
nicht AaUS$S der Vernuntit allein Ooder AaUs SC iıne Theologie der offnung, Cie den-
schichtlichen Entwicklungen spelsen, SOI1- och der Welt zugewandt ist und mıt ihr
dern AaUS$S dem unableitbaren freien Akt des SO1NCAAaFrIsSC. Urc. diese Krisen geht, I1US$S

auDens (jott und den Zeugnissen ihren 1C dorthin richten, der SUOSC-
Hoffnungserfahrungen. S1e wird der Ver- nannte „S51tz 1M Leben“ biblischer off-
nunft VOoO  b der Selte des Vertrauens In Cie nungserfahrung ieg bel Jjenen Menschen,
Wirklichkeit (‚ottes entgegengehen und Cie ollnung en und geben AaUS$S der
das Gedächtnis der Leidenden und (1EODP- Kraft des Widerstehens entmenschlichter
ferten wachhalten, weil anders Gott nicht und entiremdeter Lebenssphären. Es sind
edacht werden kann. Meftz hat zurecht Cles Menschen, Cie ZU. überwiegenden
VO  b einer anamnetischen Vernunft SCSPIO- Teil nicht 1M Scheinwerferlicht der edi-

und der Offentlichkeit stehen. S1e tretenchen CS ist Cles eine theologisch geform-
Vernuntft, Cie nicht trostlos 1st, sondern dann In den Vordergrund, Wenn ihr Enga-

Ollende Vernunft ist. Denn Cie Theologie gement und ihr Lebensmode gewürdigt
ist 1Ur Theologie, WEnnn S1E alle 1Irklıch- wird für ihre Verdienste Menschen, Cie
keit der Tamısse „ets1i Deus daretur”, brauchen.
WEnnn S1e alle Wirklichkeit 1M „Lichte der
Erlösung” (Th.W. Adorno) betrachtet. Der Autor YANZ Gruber, Dr theol., geb

1960, seit Herbst 2014 Rektor der Katho-
ischen Privat-  niıversitat LINZ, ist Profes-

offnung n Zeıten der Ängste? sor für ogmati und Okumenische Theo-
ogie der atholische Privat-  MNIVerSsL-

In Zeiten der 1sen und Ängste ist off- tat 1MNZ. BiSs ZU  S Jahr 2012 Wr CT Chefre-
NUuNg eine kostbare, aber begrenzte RKes- dakteur der Theologisch-praktischen (Quar-
SOUICE Auch 1M Paradigma der olInung talschrift; Publikationen: Lieben. Leben mMIit
als Tugend War S1€ mıt einem Index VCI- Leidenschaft und SINN, Regensburg 2OTT;
sehen, der markierte, dass olinung Sub- mMIit Ansgar YTeutizer He.) Im
jektiv nicht machbar ist: olinung ist eine Dialog. Systematische Theologie und Religi-
„göttliche‘ Tugend. arum kann auch eine onssoziologie (QD 258), reiburg 7 — Ba-

sel—- Wiıen 2015Theologie der ollnung heute der Welt

374

haben, insofern wir nach dem Maßstab des 

kategorischen Imperativs handelten. Kants 

Frage „Was dürfen wir hoffen“ entsteht auf 

dem Boden autonomer Vernunft und Mo-

ral. Eine Theologie der Hoffnung wird die-

se Frage der Philosophie, auch in der heu-

tigen Gestalt einer kommunikativen Ver-

nunft zutiefst würdigen und ernst neh-

men. Aber sie wird ihre Hoffnungsgründe 

nicht aus der Vernunft allein oder aus ge-

schichtlichen Entwicklungen speisen, son-

dern aus dem unableitbaren freien Akt des 

Glaubens an Gott und den Zeugnissen an 

Hoffnungserfahrungen. Sie wird der Ver-

nunft von der Seite des Vertrauens in die 

Wirklichkeit Gottes entgegengehen und 

das Gedächtnis der Leidenden und Geop-

ferten wachhalten, weil anders Gott nicht 

gedacht werden kann. J.B. Metz hat zurecht 

von einer anamnetischen Vernunft gespro-

chen – es ist dies eine theologisch geform-

te Vernunft, die nicht trostlos ist, sondern 

hoffende Vernunft ist. Denn die Theologie 

ist nur Theologie, wenn sie alle Wirklich-

keit unter der Prämisse „etsi Deus daretur“, 

wenn sie alle Wirklichkeit im „Lichte der 

Erlösung“ (Th.W. Adorno) betrachtet.

5 Hoffnung in Zeiten der Ängste?

In Zeiten der Krisen und Ängste ist Hoff-

nung eine kostbare, aber begrenzte Res-

source. Auch im Paradigma der Hoffnung 

als Tugend war sie mit einem Index ver-

sehen, der markierte, dass Hoffnung sub-

jektiv nicht machbar ist: Hoffnung ist eine 

„göttliche“ Tugend. Darum kann auch eine 

Theologie der Hoffnung heute der Welt 

nicht einfach Hoffnung „geben“. Der poli-

tische Diskurs hat sich längst dieses Wortes 

bemächtigt und sucht in Zeiten wie diesen 

„Hoffnungsgestalten“, mehr noch „Licht-

gestalten“, welche die Erwartungen der 

Menschen auf eine gute Zukunft erfüllen. 

Ich halte die Rückkehr dieser Form eines 

säkularen Messianismus für eine gefährli-

che Phase in unserer Demokratie.

Eine Theologie der Hoffnung, die den-

noch der Welt zugewandt ist und mit ihr 

solidarisch durch diese Krisen geht, muss 

ihren Blick dorthin richten, wo der soge-

nannte „Sitz im Leben“ biblischer Hoff-

nungserfahrung liegt: bei jenen Menschen, 

die Hoffnung leben und geben aus der 

Kraft des Widerstehens entmenschlichter 

und entfremdeter Lebenssphären. Es sind 

dies Menschen, die zum überwiegenden 

Teil nicht im Scheinwerferlicht der Medi-

en und der Öffentlichkeit stehen. Sie treten 

dann in den Vordergrund, wenn ihr Enga-

gement und ihr Lebensmodell gewürdigt 

wird für ihre Verdienste an Menschen, die 

Hilfe brauchen.

Der Autor:  Franz Gruber, Dr. theol., geb. 

1960, seit Herbst 2014 Rektor der Katho-

lischen Privat-Universität Linz, ist Profes-

sor für Dogmatik und Ökumenische Theo-

logie an der Katholischen Privat-Universi-

tät Linz. Bis zum Jahr 2012 war er Chefre-

dakteur der Theologisch-praktischen Quar-

talschrift; Publikationen: Lieben. Leben mit 

Leidenschaft und Sinn, Regensburg 2011; 

zusammen mit Ansgar Kreutzer (Hg.): Im 

Dialog. Systematische Theologie und Religi-

onssoziologie (QD 258), Freiburg i. Br.–Ba-

sel–Wien 2013.

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst


