ThPQ 167 (2019) 2-3

Liebe Leserin, lieber Leser!

Lange Zeit standen Psychotherapie und
Seelsorge in einem gespannten Verhalt-
nis. In der Psychotherapie herrschten Re-
ligionskritik oder gar Pathologisierung von
Religion vor, in der seelsorglichen Praxis
die Meinung, Psychotherapie sei fiir Glau-
bige nicht notig, oder der Vorbehalt, Psy-
chotherapie gefihrde religiose Uberzeu-
gungen und Praxis. Mittlerweile hat sich
die Situation stark verandert. Mit Blick auf
die Psychotherapie zeigt dies etwa das Po-
sitionspapier ,,Empfehlungen zum Um-
gang mit Religiositit und Spiritualitit in
Psychiatrie und Psychotherapie“! der Deut-
schen Gesellschaft fiir Psychiatrie und Psy-
chotherapie, Psychosomatik und Nerven-
heilkunde (DGPPN). Es hilt fest, dass aus
heutiger Sicht ,eine kultur- und religions-
sensible psychiatrisch-psychotherapeuti-
sche Versorgung von Patienten mit unter-
schiedlichen Hintergriinden notwendig®
ist und ,,Patienten mit psychischen Erkran-
kungen von ihrem Psychiater und Psycho-
therapeuten eine ganzheitliche Wahrneh-
mung ihrer Lebenssituation einschlieSlich
deren existenzieller, spiritueller und reli-
gioser Dimension® erwarten. Diese Erwar-
tung wird nicht durch Ubernahme esoteri-
scher Inhalte, spiritueller Rituale und reli-
gioser Methoden in die Psychotherapie er-
fullt, sondern durch einfithlsame Achtung
gegeniiber den religiésen oder spirituellen
Bindungen der Patienten. Dabei sollten die
Behandelnden ,,auf eine respektvolle Weise
religios neutral bleiben, aber aufgeschlos-
sen sein fiir einen moglichen Transzen-
denzbezug seines Patienten Mit Blick auf
die Seelsorge wird deutlich, dass die Vorbe-
halte gegeniiber der Psychotherapie gerin-
ger wurden. Und so sind viele Seelsorgerin-

1

nen und Seelsorger bestrebt, sich ein psy-
chotherapeutisches Grundwissen anzueig-
nen oder es zu erweitern. Dabei ist fiir Psy-
chotherapie und Seelsorge wichtig, die pro-
fessionellen Grenzen zwischen psychothe-
rapeutischen Behandlungen einerseits so-
wie Seelsorge und spiritueller Fithrung an-
dererseits zu kennen und zu respektieren.
Zugleich kann eine Zusammenarbeit in
vielen Fillen sinnvoll, heilsam und - in ein-
zelnen Fillen - gar unverzichtbar sein. Da-
tir sind immer wieder Reflexion und Dia-
log notwendig, denen sich die sechs thema-
tischen Beitrdge unseres aktuellen Heftes
widmen.

Nach dem Verhiltnis zwischen Psy-
chotherapie und Seelsorge aus soziologi-
scher Sicht fragt Boris Traue. Er sieht in der
Gesellschaft drei Formen des Sorgens und
stellt Seelsorge als gemeindliche, kollekti-
ve Sorge der Psychotherapie als reparati-
ver Sorge und dem Coaching als eskalativer
Sorge gegeniiber. Die entscheidende Fra-
ge bleibt, wie die Selbstsorge mit der Sorge
um den Anderen und die Gesellschaft ver-
bunden werden kann. Hier sieht Traue die
Seelsorge als gemeindliche, kollektive Sorge
besonders gefordert. Der Dialog zwischen
Psychotherapie und Seelsorge braucht ei-
nen religionspsychologisch klaren Blick: Su-
sanne Heine macht deutlich, wie vorausset-
zungsreich die Menschenbilder sind, welche
die verschiedenen Schulen der Psychologie
pragen, und dass nicht-empirische Annah-
men tber ,,das Wesen des Menschen® offen-
gelegt werden miissen, damit Reflexion und
Erfahrungsaustausch zwischen Psychothe-
rapie und Seelsorge gelingen. Ebenso wich-
tig ist die Offenlegung des biblischen Welt-
und Menschenbildes, das im Hintergrund

Michael Utsch u.a., Empfehlungen zum Umgang mit Religiositdt und Spiritualitdt in Psychiatrie

und Psychotherapie, in: Spiritual Care 6:1 (2017), 141-146.



Editorial

der neutestamentlichen Erzihlungen tiber
Jesus als Therapeuten steht. In seiner Ana-
lyse der Texte und des biblischen Sprach-
gebrauchs deutet Peter Trummer so man-
che Heilungserzahlung aus den Evangelien
in ungewohnter und tiberraschender Weise
und aktualisiert diese Deutungen auch fiir
die heutige Zeit. Von dem engen Zusam-
menhang zwischen Heilung und Heil bei Je-
sus ausgehend, unternimmt Klaus KiefSling
einen historischen Streifzug, der zeigt, wie
sich Seelsorge und Pastoralpsychologie von
der Antike bis in die Neuzeit entwickelt ha-
ben. Er weist die Gemeinsamkeiten und Un-
terschiede von Seelsorge, Pastoralpsycholo-
gie und Psychotherapie aus und pladiert da-
fiir, dass sich Seelsorge und Psychotherapie
zueinander eigenstindig, unvermischt und
ungetrennt, verhalten kénnen. Die Seelsor-
ge und Psychotherapie gemeinsame Fra-
ge nach dem Heil fiir Seele und Psyche ver-
steht Erwin Dirscherl letztlich als Frage nach
Gott. Vor dem Hintergrund fragmentier-
ter Lebenswirklichkeiten pladiert er dafiir,
theologisch den ganzen Menschen im Blick
zu behalten. Die in den Mitmenschen wie in
Gott eingetragene Andersheit er6ffne einen
Zwischen-Raum, der heilsame Haltungen
gegeniiber anderen ermdégliche. Wie solch
heilsame Haltungen in psychotherapeuti-
schen Ansitzen und seelsorglichen Bera-
tungskonzepten zum Tragen kommen, zeigt
Adi Trawdger auf. Fallbeispiele zeigen, wie
Seelsorge von psychotherapeutischen Zu-
gingen profitieren kann, aber auch Psycho-
therapie von seelsorglichen Konzepten, weil
Letztere die Sorge um den ganzen Men-
schen im Blick haben.

Zwei freie Beitrage bereichern unser
erstes Heft des Jahres 2019: Herbert Has-
linger ortet in seinem Artikel drei wichti-
ge Lernimpulse des II. Vatikanums fiir die
Pastoraltheologie hinsichtlich der Theo-
logie des Volkes Gottes, der Offenbarung
und der Pastoralitidt, benennt aber auch
als Kritikpunkte am Konzil aus heutiger
Sicht die Ausblendung der Gemeinde und
die Ignorierung der Pastoraltheologie. Eva
Plank gibt auf Einladung der Redaktion ei-
nen Einblick in ihre 2018 veréffentlichte
Dissertation, in der sie nachzeichnet, wie
Stefan Zweig in der dramatischen Dich-
tung ,Jeremias“ in neun Bildern die bib-
lische Prophetengestalt auf dem Hinter-
grund der zeitgeschichtlichen Ereignisse
des 1. Weltkriegs rezipiert.

Werte Leserinnen und Leser!

Angesichts von Flucht und Migration
steht die in diesem Heft thematisierte, sich
verandernde Konstellation von Psychothe-
rapie und Seelsorge vor neuen Herausfor-
derungen: PsychotherapeutInnen, Pfarrer,
PsychologInnen, pastorale MitarbeiterIn-
nen und PsychiaterInnen treffen immer
ofter auf Menschen, die sich iiber Erlebtes
und Erlittenes, wenn {iberhaupt, in einer
religios gefirbten Sprache mitteilen — dazu
bedarf es mehr denn je einer interreligio-
sen Kompetenz in beiden Feldern.> Damit
kommt dieser Fragestellung eine besonde-
re Relevanz zu. Wir wiinschen eine anre-
gende Lektiire!

Andpreas Telser und Michael Zugmann
(fiir die Redaktion)

Einem Teil dieser Ausgabe liegen Prospekte des Verlags Friedrich Pustet sowie der Verlagsgemeinschaft

Topos plus bei. Wir bitten um Beachtung.

2

Vgl. Jonathan Morgan/ Steven J. Sandage, A Developmental Model of Interreligious Compe-

tence. A Conceptual Framework, in: Archive for the Psychology of Religion 38 (2016), 129-158.



