
ThPQ 167 2019 13—-21 13

Susanne eıne

Menschenbilder hınter der Psychologie
v Der Beıitrag thematisiert AUS einer anthropologischen Perspektive Men-
schenbilder, die hinter verschiedenen chulen der Psychologie stehen Es
wiıird deutlich, WI1e voraussetzungsreich solche Menschenbilder seıin können
un WI1e sehr S1e die jeweilige Psychologie präagen. uch nicht-empirische
Annahmen ber „das Wesen des Menschen werden mıtunter nicht benannt
ererkann un: mussen deshalb In einem anthropologischenrs
nächst offengelegt werden. Erst annn annn eın Prozess der Reflexion un
Diskussion zwischen Theologie un Psychologie SOWI1E eın weiterführender
Austausch der Erfahrungen In Therapie un Seelsorge gelingen. (Redak-
tion)

DIe Psychologie ist als eine empirische SCH Cie urzeln der empirischen WIlissen-
Wissenschaft angelreien, Cie aD der schaften WwI1Ie der Psychologie und der SO-
des Jahrhunderts begann, sich einer ziologie, Cie sich 1M Laufe der folgenden
eigenständigen Disziplin entwickeln Jahrzehnte durchsetzen ollten.
WwI1Ie ihre unıversıtäre Anerkennung
kämpfen Dazu War CS notwendig, sich VO  b

Philosophie und Theologie Joszusagen, cla Empirısches un seıne Lücken
el auf Je ihre e1se VO  b nicht-empiri-
schen Voraussetzungen ausgehen, darun- Empirische Wissenschaften gehen VO  b der
ter VO  b Anthropologien als Ideen ber den Erfahrung AaUs und machen Cie sinnlich
Menschen. on Ende des Jahrhun- wahrnehmbare Wirklichkeit ihrem Ob-
derts hatte Friedrich Gentz, e1in chüler jekt Uurc Beobachtung: „Es ist unmöglich,
und Kritiker Immanuel ants, der 110- Uurc reines Nachdenken und ohne eine
sophie vorgeworfen, ber Cie Realität hin- empirische Kontrolle (mittels Beobachtun-
wegzusehen und er keine Relevanz für gen) einen Aufschlufß ber Cie Beschaffen-
Cie Taxls en Deshalb bedürfe C4 der heit und ber Cie (jesetze der wirklichen
enninıs „menschlicher Fähigkeiten, Ne1Il- Welt 2  gewinnen. DIe Voraussetzungen
SUNSCH, Schwachheiten und Leidenschaf- alur und sind, VO  b normatıven, be-
ten  C6 SOWI1e des „Studiums der gesellschaft- sonders VO  b religiösen” Voraussetzungen
lichen Verhältnisse”). In olcher Kritik lie- abzusehen, und sich des moralischen Ur-

Friedrich entz, Nachtrag dem Kasonnement des Herrn Professor ant über cdas Verhält-
N1Ss zwischen Theorie Uun: PraxIs, 1N: Hans Blumenberg (He.) ant. EeNTZ. Rehberg. UÜber
Theorie un: PraxI1is, Frankfurt 1967, —] 1, hier 1053
Wolfgang Stegmüller, Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie. Eıne kritische Einführung.

], Stuttgart 346
Dahinter steht Cdie Erfahrung, dass Kirchen un: Theologie Cdie aufkommenden empirischen
Wissenschaften heftig bekämpft haben WI1IE schon 1mmM Falle VO  3 Kepler, Kopernikus un: Galilel.
Darın liegt uch Cdie oft ccharfe Religionskritik mancher Psychologen begründet.

13

 Susanne Heine

Menschenbilder hinter der Psychologie
◆ Der Beitrag thematisiert aus einer anthropologischen Perspektive Men-

schenbilder, die hinter verschiedenen Schulen der Psychologie stehen. Es 

wird deutlich, wie voraussetzungsreich solche Menschenbilder sein können 

und wie sehr sie die jeweilige Psychologie prägen. Auch nicht-empirische 

Annahmen über „das Wesen des Menschen“ werden mitunter nicht benannt 

(oder erkannt) und müssen deshalb in einem anthropologischen Rekurs zu-

nächst off engelegt werden. Erst dann kann ein Prozess der Refl exion und 

Diskussion zwischen Th eologie und Psychologie sowie ein weiterführender 

Austausch der Erfahrungen in Th erapie und Seelsorge gelingen. (Redak-

tion)

1 Friedrich Gentz, Nachtrag zu dem Räsonnement des Herrn Professor Kant über das Verhält-
nis zwischen Th eorie und Praxis, in: Hans Blumenberg u. a. (Hg.), Kant. Gentz. Rehberg. Über 
Th eorie und Praxis, Frankfurt a. M. 1967, 89  –111, hier: 103.

2 Wolfgang Stegmüller, Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie. Eine kritische Einführung. 
Bd. I, Stuttgart 71989, 346.

3 Dahinter steht die Erfahrung, dass Kirchen und Th eologie die aufk ommenden empirischen 
Wissenschaft en heft ig bekämpft  haben wie schon im Falle von Kepler, Kopernikus und Galilei. 
Darin liegt auch die oft  scharfe Religionskritik mancher Psychologen begründet.

Die Psychologie ist als eine empirische 

Wissenschaft angetreten, die ab der Mitte 

des 19. Jahrhunderts begann, sich zu einer 

eigenständigen Disziplin zu entwickeln so-

wie um ihre universitäre Anerkennung zu 

kämpfen. Dazu war es notwendig, sich von 

Philosophie und Theologie loszusagen, da 

beide auf je ihre Weise von nicht-empiri-

schen Voraussetzungen ausgehen, darun-

ter von Anthropologien als Ideen über den 

Menschen. Schon Ende des 18. Jahrhun-

derts hatte Friedrich Gentz, ein Schüler 

und Kritiker Immanuel Kants, der Philo-

sophie vorgeworfen, über die Realität hin-

wegzusehen und daher keine Relevanz für 

die Praxis zu haben. Deshalb bedürfe es der 

Kenntnis „menschlicher Fähigkeiten, Nei-

gungen, Schwachheiten und Leidenschaf-

ten“ sowie des „Studiums der gesellschaft-

lichen Verhältnisse“1. In solcher Kritik lie-

gen die Wurzeln der empirischen Wissen-

schaften wie der Psychologie und der So-

ziologie, die sich im Laufe der folgenden 

Jahrzehnte durchsetzen sollten.

1 Empirisches und seine Lücken

Empirische Wissenschaften gehen von der 

Erfahrung aus und machen die sinnlich 

wahrnehmbare Wirklichkeit zu ihrem Ob-

jekt durch Beobachtung: „Es ist unmöglich, 

durch reines Nachdenken und ohne eine 

empirische Kontrolle (mittels Beobachtun-

gen) einen Aufschluß über die Beschaffen-

heit und über die Gesetze der wirklichen 

Welt zu gewinnen.“2 Die Voraussetzungen 

dafür waren und sind, von normativen, be-

sonders von religiösen3 Voraussetzungen 

abzusehen, und sich des moralischen Ur-

ThPQ 167 (2019), 13 –21



Heline Menschenbilder hinter der Psychologie

teils enthalten. Empirische Forschung ten öffnen, die, WwI1Ie schon Gentz meınte,
hat mıt den Naturwissenschaften egon- aNnsSONsSTten hinter den großen philosophi-
NECNN, dann folgte Cie Anwendung auf ande- schen Entwürfen verschwinden, auch hin-

Gebiete, In der Psychologie auf Clas IN - ter den theologischen.
CIC mMenschliıche Seelenleben, dessen Allerdings pielen auch bei empirischen
Funktionsweisen erforschen. Forschungen nicht-empirische Vorausset-

DIe Psychologie steht TEMNC VOTL e1- ZUNSCH eine Olle, Cle mıt Menschenbil-
dern tun en. Zum eiInen bei der Er-Her besonderen Schwierigkeit, denn Clas

mMenschliche Innenleben lässt sich nicht stellung VOoO  b Fragebögen: denn Cle The-
direkt beobachten. Daher wurden emMPIr1- INECNN, Cle ZUFK Untersuchung anstehen, MUS-
sche Verfahren entwickelt, 1MeNS10- SCI1 definiert werden, cdaraus Konstruk-
Hen WwI1Ie Gefühle, Vorstellungen, Prakti- und Skalen entwickeln. DIe Definitio-
ken Ooder KOgNnI1t1ONsSprozesse erheben, NenNn werden AaUs Indikatoren ‚ WONnNCH; Clas

beschreiben und einen Zusammen- sind In der Religionspsychologie häufig be-
hang zwischen ihnen herzustellen. DIes SC obachtbare Eigenschaften, In denen sich
chieht VOTL em quantıitativ Urc. Frage- Religiosität ausdrückt, 7, B 1M eien oder
Öögen Ooder qualitativ Urc. narratıve In- Fasten. Quellen für Indikatoren können li-
terviews.“ amı unterliegen empirische terarische Texte Se1IN WIE Komane, In denen
Verfahren einer mehrfachen Einschrän- Cle Protagonisten mıt egehren und Schuld
kung: S1e können 1Ur einen Ausschnitt AaUS$S ringen, oder biografische Selbstzeugnisse
einem bestimmten (;egenstandsfeld bear- es nicht-empirische Voraussetzungen.
beiten, MUSsSen innerhalb dessen e1in be- Zum anderen ist Cie empirische Wirk-
SUumMMTES ema eingrenzen und ekom- 1C.  el gelebten Lebens vielfältig, WwI1Ie
IHNen mıt dieser Methode der Abstrakti- CS Cie Ergebnisse empirischer Forschung

1Ur das In ihren 1C. Was Cie Metho- sind, Cie zudem auch einen Zweck erfül-
de zulässt. len sollen Prognosen bereitzustellen, Cie

Solche Reduktionen sind für emMpPIr- eine Entwicklung abschätzen lassen, Ooder
sche Verfahren mafßgeblich, er kann ih- Strategien, Fehlentwicklungen e-
Hen auch kein Reduktionismus I - genzuwirken. Dabei kann CS tudien
fen werden. Aber daraus ergibt sich, dass psychischer Gesundheit gehen (men-
CS der empirischen Psychologie nicht MOg- tal health) oder Bewältigungsstrategien
ich ist, Cie gesamte Wirklichkeit des See- In Krisen (coping), die dann auch 1M kli-
lenlebens erfassen. DIe Ergebnisse ihrer nischen Bereich angewandt werden. Da-

her kommt CS auf Cie Keziplentinnen undvielfältigen tudien lassen sich er nicht
verallgemeinern. Wird diese (Gsrenze be- Keziplenten olcher tudien darauf,
achtet, kann der empirische Zugang Fens- Was ihnen plausibel erscheint:® und Cles
ter einzelnen konkreten Erfahrungswel- äng wiederum mıt ihren Vorannahmen

Quantitative un: qualitative Verfahren haben lange gegeneinander polemisiert, pflegen ber
inzwischen me1lst 1n€e friedliche KOoOexIStenz.
uch Cdie Definitionen unterliegen wiederum einer Abstraktion, denn Je T1 61€ gefasst sind,
JE mehr Aspekte ausgeklammert werden, desto evxakter Cdie Ergebnisse.
Vgl Wrl} Oelmüller, e unbefriedigte Aufklärung, Frankfurt a. M 1979, VILL-IX LEr nenn!

plausibel, „WaSs 111a aufgrund VOo  3 hinreichend vielen Beispielen mıt Gründen VOT sich Uun:
anderen rechtfertigen kann, nicht aufgrund empirisch-logischer Kewelse anerkennen mufß”“

14

teils zu enthalten. Empirische Forschung 

hat mit den Naturwissenschaften begon-

nen, dann folgte die Anwendung auf ande-

re Gebiete, in der Psychologie auf das in-

nere menschliche Seelenleben, um dessen 

Funktionsweisen zu erforschen.

Die Psychologie steht freilich vor ei-

ner besonderen Schwierigkeit, denn das 

menschliche Innenleben lässt sich nicht 

direkt beobachten. Daher wurden empiri-

sche Verfahren entwickelt, um Dimensio-

nen wie Gefühle, Vorstellungen, Prakti-

ken oder Kognitionsprozesse zu erheben, 

zu beschreiben und einen Zusammen-

hang zwischen ihnen herzustellen. Dies ge-

schieht vor allem quantitativ durch Frage-

bögen oder qualitativ durch narrative In-

terviews.4 Damit unterliegen empirische 

Verfahren einer mehrfachen Einschrän-

kung: Sie können nur einen Ausschnitt aus 

einem bestimmten Gegenstandsfeld bear-

beiten, müssen innerhalb dessen ein be-

stimmtes Thema eingrenzen und bekom-

men mit dieser Methode der Abstrakti-

on nur das in ihren Blick, was die Metho-

de zulässt.

Solche Reduktionen sind für empiri-

sche Verfahren maßgeblich, daher kann ih-

nen auch kein Reduktionismus vorgewor-

fen werden. Aber daraus ergibt sich, dass 

es der empirischen Psychologie nicht mög-

lich ist, die gesamte Wirklichkeit des See-

lenlebens zu erfassen. Die Ergebnisse ihrer 

vielfältigen Studien lassen sich daher nicht 

verallgemeinern. Wird diese Grenze be-

achtet, kann der empirische Zugang Fens-

ter zu einzelnen konkreten Erfahrungswel-

4 Quantitative und qualitative Verfahren haben lange gegeneinander polemisiert, pfl egen aber 
inzwischen meist eine friedliche Koexistenz.

5 Auch die Defi nitionen unterliegen wiederum einer Abstraktion, denn je enger sie gefasst sind, 
je mehr Aspekte ausgeklammert werden, desto exakter die Ergebnisse.

6 Vgl. Willi Oelmüller, Die unbefriedigte Aufk lärung, Frankfurt a. M. 1979, VIII–IX. Er nennt 
plausibel, „was man aufgrund von hinreichend vielen Beispielen mit guten Gründen vor sich und 
anderen rechtfertigen kann, nicht […] aufgrund empirisch-logischer Beweise anerkennen muß“.

ten öffnen, die, wie schon Gentz meinte, 

ansonsten hinter den großen philosophi-

schen Entwürfen verschwinden, auch hin-

ter den theologischen.

Allerdings spielen auch bei empirischen 

Forschungen nicht-empirische Vorausset-

zungen eine Rolle, die mit Menschenbil-

dern zu tun haben. Zum einen bei der Er-

stellung von Fragebögen: denn die The-

men, die zur Untersuchung anstehen, müs-

sen definiert werden, um daraus Konstruk-

te und Skalen zu entwickeln. Die Definitio-

nen werden aus Indikatoren gewonnen; das 

sind in der Religionspsychologie häufig be-

obachtbare Eigenschaften, in denen sich 

Religiosität ausdrückt, z. B. im Beten oder 

Fasten. Quellen für Indikatoren können li-

terarische Texte sein wie Romane, in denen 

die Protagonisten mit Begehren und Schuld 

ringen, oder biografische Selbstzeugnisse – 

alles nicht-empirische Voraussetzungen.5

Zum anderen ist die empirische Wirk-

lichkeit gelebten Lebens so vielfältig, wie 

es die Ergebnisse empirischer Forschung 

sind, die zudem auch einen Zweck erfül-

len sollen: Prognosen bereitzustellen, die 

eine Entwicklung abschätzen lassen, oder 

Strategien, um Fehlentwicklungen entge-

genzuwirken. Dabei kann es um Studien 

zu psychischer Gesundheit gehen (men-

tal health) oder zu Bewältigungsstrategien 

in Krisen (coping), die dann auch im kli-

nischen Bereich angewandt werden. Da-

her kommt es auf die Rezipientinnen und 

Rezipienten solcher Studien an, darauf, 

was ihnen plausibel erscheint;6 und dies 

hängt wiederum mit ihren Vorannahmen 

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie



Helne Menschenbilder hinter der Psychologie 15

und Interessen auch Clas sind erhaltung als Nnneren Änrelzen auf. Wenn
nicht-empirische Voraussetzungen. Freuc sagt, den „Kern uUNseIes Wesens“

bildet Clas „dunkle Es”, dann steht dahinter
bereits e1in Menschenbilcl.® Dann aber ka-

EmpIre un Spekulation IHNen auch andere one ZU. Klingen, denn
bald den Sexualtrieb „den es

In der Psychologie wurden nicht 1Ur erhaltenden e&  Eros  9 den Platon 1M „SyMm-
pirische Erhebungen entwickelt. Auch PSYy- posion‘ als Sehnsucht der beiden getlrenn-
chiater und Therapeuten en AaUS$S der Er- ten Geschlechter ach Wiedervereinigung
fahrung mıt Patiıenten ihre CcChNhIusse SCZU- zeichnet.? Der TOS sucht e1in Liebesobjekt,
SCH Als prominentes eispie kann S1g- und Freuc beginnt VO  b „Objektbeziehung”
mund Freuc (1856-—-1939) gelten. Der Me- zwischen Menschen sprechen,”” VO

diziner Freuc hat sich immer als atur- treben ach Glücksbefriedigung, Cie 1Ur

wissenschaftler verstanden und meınte, Uurc eine „unte sich libidinös verbunde-
Cie Psychologie lasse sich „auf einer ÜAhn- 1E Gemeinschaft“ möglich SEL  11 Dazu SC
lichen Grundlage” aufrichten „WI1e Cie hören „re1in zärtliche zielgehemmte
Physik”. Er ori auch auf philosophische Komponenten *, weshalb Affektbeziehun-
Quellen zurück, Zzuerst auf den EMPpIrIS- SCH ‚ersten Gefühlsobjekten‘ VO  b frü-

hester 1ın  el entscheidend selen. “INUS, WwI1Ie ihn Cie englischen Sensualisten
vertraten. 1esen ist bei en Unterschie- amı kommt neben Cie Triebtheorie eine
den die Theorie geme1insam, dass (jedan- zwischenmenschliche Beziehungstheorie
ken aufgrun VOoO  b Sinneseindrücken enT- stehen, Was Cie Philosophin Marcla (a-
stehen, Cie Aufßeren Einfilüssen Ooder inne- vell als „Schwanken zwischen der Sprache
Ten Empfindungen entstamme DIes enT- des (Gjelstes und der Sprache des Körpers’
sprach Freuds Zugang, der als Empiriker diagnostiziert.““ Freud gibt TELNC auch
dem Prinzıp OlgtT, Empirisches immer AaUs zuweilen „VON innerlich tief begründeten

C155Empirischem erklären, ıIn seinem Fall Vorlieben beherrscht |ZU| Se1
Clas innere Seelenleben AaUs einer selbst- Auf diese e1se fließen In Freuds
wirksamen unbewussten Triebdynamik. Werk nicht-empirische anthropologische

Zunächst baute Freuc SseINe Psycho- Vorannahmen e1In, soz1lale und geistige: Da
ogie auf den Trieben der Selbst- und Art- Menschen nicht ıIn der Vereinzelung en

Sigmund Freud, Abrifß der Psychoanalyse 1940 1N: ders., Gesammelte Werke MI Schriften
AUS dem Nachlass, herausgegeben VOo  3 Anna Freud London 1955, 126
Ebd., 128
Hıer bezieht sich Freud auf den Mythos VOo Kugelmenschen, den Aristophanes vortragt, 1N:
Sigmund Freud, EeENSEILS des Lustprinzıps 1920 1n ders., Studienausgabe (StA) ın ehn Kan-
den, herausgegeben VO  3 Alexander Mitscherlich James Strachey/ Angela Richards (He.) 11L1,
Frankfurt 1982, 261, 266
Fur Freud gehört ZuUu!r Objektbeziehung Cdie Ambivalenz VOo  3 Liebe un: Hass, 1N: Sigmund Freud,

11
[Das Ich Uun: das ESs 1923 1n eb: 309
Sigmund Freud, [)as Unbehagen ın der Kultur 1930 1n StÄA, ] 265
DEerS., Massenpsychologie Uun: Ich-Analyse 192 1) 1n eb: 108
DEerS., fur Psychologie des Gymnaslasten 1914 1N: StA, 1 228
Marcıa Cavell, Freud Uun: Cdie analytische Philosophie des (Jelstes Überlegungen einer PSY-
choanalytischen Semantik, Stuttgart 1997,
Sigmund Freud, ENSEILS des Lustprinz1ıps (S. Anm 9) 2658

15

und Interessen zusammen – auch das sind 

nicht-empirische Voraussetzungen.

2 Empirie und Spekulation

In der Psychologie wurden nicht nur em-

pirische Erhebungen entwickelt. Auch Psy-

chiater und Therapeuten haben aus der Er-

fahrung mit Patienten ihre Schlüsse gezo-

gen. Als prominentes Beispiel kann Sig-

mund Freud (1856  –1939) gelten. Der Me-

diziner Freud hat sich immer als Natur-

wissenschaftler verstanden und meinte, 

die Psychologie lasse sich „auf einer ähn-

lichen Grundlage“ aufrichten „wie z. B. die 

Physik“7. Er griff auch auf philosophische 

Quellen zurück, zuerst auf den Empiris-

mus, wie ihn die englischen Sensualisten 

vertraten. Diesen ist bei allen Unterschie-

den die Theorie gemeinsam, dass Gedan-

ken aufgrund von Sinneseindrücken ent-

stehen, die äußeren Einflüssen oder inne-

ren Empfindungen entstammen. Dies ent-

sprach Freuds Zugang, der als Empiriker 

dem Prinzip folgt, Empirisches immer aus 

Empirischem zu erklären, in seinem Fall 

das innere Seelenleben aus einer selbst-

wirksamen unbewussten Triebdynamik.

Zunächst baute Freud seine Psycho-

logie auf den Trieben der Selbst- und Art-

7 Sigmund Freud, Abriß der Psychoanalyse (1940), in: ders., Gesammelte Werke XVII. Schrift en 
aus dem Nachlass, herausgegeben von Anna Freud u. a., London [1948] 1955, 126.

8 Ebd., 128.
9 Hier bezieht sich Freud auf den Mythos vom Kugelmenschen, den Aristophanes vorträgt, in: 

Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips (1920), in: ders., Studienausgabe (StA) in zehn Bän-
den, herausgegeben von Alexander Mitscherlich / James Strachey / Angela Richards (Hg.), Bd. III, 
Frankfurt a. M. 1982, 261, 266.

10 Für Freud gehört zur Objektbeziehung die Ambivalenz von Liebe und Hass, in: Sigmund Freud, 
Das Ich und das Es (1923), in: ebd., 309.

11 Sigmund Freud, Das Unbehagen in der Kultur (1930), in: StA, Bd. IX, 265.
12 Ders., Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921), in: ebd., 108.
13 Ders., Zur Psychologie des Gymnasiasten (1914), in: StA, Bd. IV, 238 f.
14 Marcia Cavell, Freud und die analytische Philosophie des Geistes. Überlegungen zu einer psy-

choanalytischen Semantik, Stuttgart 1997, 15.
15 Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips (s. Anm. 9), 268.

erhaltung als inneren Anreizen auf. Wenn 

Freud sagt, den „Kern unseres Wesens“ 

bildet das „dunkle Es“, dann steht dahinter 

bereits ein Menschenbild.8 Dann aber ka-

men auch andere Töne zum Klingen, denn 

bald nennt er den Sexualtrieb „den alles 

erhaltenden Eros“, den Platon im „Sym-

posion“ als Sehnsucht der beiden getrenn-

ten Geschlechter nach Wiedervereinigung 

zeichnet.9 Der Eros sucht ein Liebesobjekt, 

und Freud beginnt von „Objektbeziehung“ 

zwischen Menschen zu sprechen,10 vom 

Streben nach Glücksbefriedigung, die nur 

durch eine „unter sich libidinös verbunde-

ne Gemeinschaft“ möglich sei.11 Dazu ge-

hören „rein zärtliche […], zielgehemmte 

Komponenten“12, weshalb Affektbeziehun-

gen zu „ersten Gefühlsobjekten“ von frü-

hester Kindheit an entscheidend seien.13 

Damit kommt neben die Triebtheorie eine 

zwischenmenschliche Beziehungstheorie 

zu stehen, was die Philosophin Marcia Ca-

vell als „Schwanken zwischen der Sprache 

des Geistes und der Sprache des Körpers“ 

diagnostiziert.14 Freud gibt freilich auch zu, 

zuweilen „von innerlich tief begründeten 

Vorlieben beherrscht [zu] sein“15.

Auf diese Weise fließen in Freuds 

Werk nicht-empirische anthropologische 

Vorannahmen ein, soziale und geistige: Da 

Menschen nicht in der Vereinzelung leben 

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie



Heline Menschenbilder hinter der Psychologie

können, MUSsSen S1e aufeinander Rücksicht Freuc VOTL einer Anthropologie zurück, Cie
nehmen.!® DIes Se1 aber 1Ur Uurc Beherr- VO menschlichen (Gjelst als Erkenntnis-
schung der Triebe möglich, WOZU der Ag- vermögen ausgeht. Aber Intellekt und ge1S-
gressionstrieb Za den Freuc spater ıIn tige Tätigkeit lassen sich nicht empirisch
sein KOnzept einführte.!” Auch hohe ge1S- ableiten, sondern verwelsen auf anthropo-
tige und kulturelle Leistungen wurden logische Vorannahmen.

Freuc hat das ohl erkannt, WennUrc. „Triebverzicht” hervorgebracht. Da-
Faus resultiere der „Fortschritt ıIn der (Je1Ss- schreibt: „SChon bel der Beschreibung
tigkeit‘, „cdafß IHNan Cie direkte SIN- von Erscheinungen| kann IHNan CS nicht
neswahrnehmung (‚unsten der SUOSC- vermeiden, geWISSe abstrakte Ideen auf Clas
nNnannten höheren ntellektuellen TOZESSE Material anzuwenden, Cie IHNan irgendwo-
entscheidet, also der Erinnerungen, Über- her, gewifß nicht AaUS$S der Erfahrung
legungen, Schlufßsvorgänge *. arın sieht allein, herbeiholt.““? Er selbst seiIne
Freuc „‚einen Triumph der Geistigkeit ber nicht-empirischen Voraussetzungen auch
die Sinnlichkeit“ . „Spekulation In SseiINer Selbstdarstellung

DIe Verbindung zwischen Trieben und VO  b 1925 schreibt e 3 CI habe In den TDel-
Geistigkeit stellt Freuc aber wliederum ten SseinNner etzten ahre, „der ange nlieder-
pirisch her In Gestalt elterlicher und SC gehaltenen Neigung ZUFK Spekulation freien
ellschaftlicher Verbote und Gebote for- Lauf gelassen *. Empirie oder peku-
dere Cie Aufßenwelt Triebverzicht. Um der lation, jedenfalls hat Freuc vieles erkannt,

Clas dann auch weiterentwickelt wurde.Cdamıt verbundenen Unlust entgehen,
Se1 CS einer Verinnerlichung der Forde-
LUNSCH gekommen. araus habe sich Clas

Frkenntnist  oretischesÜber-Ich als moralische Instanz herausge-
bildet, Cie Freuc auch (Jewlssen nennt.“ Intermezzo
en bleibt, WwI1Ie ein unbewusster Me-
chanismus, der och Cdazu mıt Moral VCI- Freuds „Spekulationen‘ lassen sich als
knüpft 1st, ntellektuelle Fähigkeiten her- Heuristik verstehen, als Vorannahmen,
vorbringen kann.“ Als Empiriker scheut mıt denen CI auf Cie ucC ach psycho-

DEerS., DIie Zukunft einer Ilusion 1927 1N: StAÄ, 1 14()
fJers. ENSEILS des Lustprinz1ıps S Anm. 9)
DEerS., Der Mann Mose un: Cdie moöonotheistische Religion 1939 1N: StÄA, ] 562 —5653
Schon ın der Zukunftsschrift S Anm 16) nenn! Freud den „Primat der Intelligenz” se1in „PSV-
chologisches Ideal“ (18 1)
DEerS., Der Mann Mose Uun: Cdie monotheistische Religion (S. Anm 18), 559 [Meser Iriumph E1
AUS dem bilderlosen vergeistigten jüdischen Monotheismus entstanden.
DEerS., [Das Unbehagen ın der Kultur (S. Anm 11), 255, uch ın anderen Schriften.

21 Freud erklärt Cdie Entstehung des Über-Ichs AUS dem Odipuskomplex. Daneben csteht der nicht
cehr prazise ausgeführte Begrift „Sublimierung”, Cdie „Eigentümlichkeit” des Sexualtriebes, se1in
1el auf Höheres hin verschieben, WOZU ber 11UT besonders Begabte fähig selen, 1: ders.,
Eıne Kindheitserinnerung des Leonardo Ca VincIı 1910 1n StÄA, A, 104; uch 1n ders., DIie
‚kulturelle‘ Sexualmoral Uun: Cdie moderne Sexualität 1908 1n StA, ] 185; der 1N: ders.,
DDas Unbehagen ın der Kultur S Anm. 11), 21l Darauf kann hier nicht näher eingegangen
werden.
DEerS., TIriebe Uun: Triebschicksale (19 5) 1n StAÄA, 1L,
DEerS., Selbstdarstellung 1925 1n (Gesammelte Werke S Anm. 7)

16

können, müssen sie aufeinander Rücksicht 

nehmen.16 Dies sei aber nur durch Beherr-

schung der Triebe möglich, wozu der Ag-

gressionstrieb zählt, den Freud später in 

sein Konzept einführte.17 Auch hohe geis-

tige und kulturelle Leistungen würden 

durch „Triebverzicht“ hervorgebracht. Da-

raus resultiere der „Fortschritt in der Geis-

tigkeit“, so „daß man gegen die direkte Sin-

neswahrnehmung zu Gunsten der soge-

nannten höheren intellektuellen Prozesse 

entscheidet, also der Erinnerungen, Über-

legungen, Schlußvorgänge“18. Darin sieht 

Freud „einen Triumph der Geistigkeit über 

die Sinnlichkeit“19.

Die Verbindung zwischen Trieben und 

Geistigkeit stellt Freud aber wiederum em-

pirisch her: In Gestalt elterlicher und ge-

sellschaftlicher Verbote und Gebote for-

dere die Außenwelt Triebverzicht. Um der 

damit verbundenen Unlust zu entgehen, 

sei es zu einer Verinnerlichung der Forde-

rungen gekommen. Daraus habe sich das 

Über-Ich als moralische Instanz herausge-

bildet, die Freud auch Gewissen nennt.20 

Offen bleibt, wie ein unbewusster Me-

chanismus, der noch dazu mit Moral ver-

knüpft ist, intellektuelle Fähigkeiten her-

vorbringen kann.21 Als Empiriker scheut 

16 Ders., Die Zukunft  einer Illusion (1927), in: StA, Bd. IX, 140 u. ö.
17 Ders. Jenseits des Lustprinzips (s. Anm. 9).
18 Ders., Der Mann Mose und die monotheistische Religion (1939), in: StA, Bd. IX, 562  –  563. 

Schon in der Zukunft sschrift  (s. Anm. 16) nennt Freud den „Primat der Intelligenz“ sein „psy-
chologisches Ideal“ (181).

19 Ders., Der Mann Mose und die monotheistische Religion (s. Anm. 18), 559. Dieser Triumph sei 
aus dem bilderlosen vergeistigten jüdischen Monotheismus entstanden.

20 Ders., Das Unbehagen in der Kultur (s. Anm. 11), 255, auch in anderen Schrift en.
21 Freud erklärt die Entstehung des Über-Ichs aus dem Ödipuskomplex. Daneben steht der nicht 

sehr präzise ausgeführte Begriff  „Sublimierung“, die „Eigentümlichkeit“ des Sexualtriebes, sein 
Ziel auf Höheres hin zu verschieben, wozu aber nur besonders Begabte fähig seien, in: ders., 
Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci (1910), in: StA, Bd. X, 104; auch in: ders., Die 
‚kulturelle‘ Sexualmoral und die moderne Sexualität (1908), in: StA, Bd. IX, 18; oder in: ders., 
Das Unbehagen in der Kultur (s. Anm. 11), 211. Darauf kann hier nicht näher eingegangen 
werden.

22 Ders., Triebe und Triebschicksale (1915), in: StA, Bd. II, 81.
23 Ders., Selbstdarstellung (1925), in: Gesammelte Werke (s. Anm. 7), Bd. XIV, 84.

Freud vor einer Anthropologie zurück, die 

vom menschlichen Geist als Erkenntnis-

vermögen ausgeht. Aber Intellekt und geis-

tige Tätigkeit lassen sich nicht empirisch 

ableiten, sondern verweisen auf anthropo-

logische Vorannahmen.

Freud hat das wohl erkannt, wenn er 

schreibt: „Schon bei der Beschreibung 

[von Erscheinungen] kann man es nicht 

vermeiden, gewisse abstrakte Ideen auf das 

Material anzuwenden, die man irgendwo-

her, gewiß nicht aus der neuen Erfahrung 

allein, herbeiholt.“22 Er selbst nennt seine 

nicht-empirischen Voraussetzungen auch 

„Spekulation“; in seiner Selbstdarstellung 

von 1925 schreibt er, er habe in den Arbei-

ten seiner letzten Jahre, „der lange nieder-

gehaltenen Neigung zur Spekulation freien 

Lauf gelassen“23. Ob Empirie oder Speku-

lation, jedenfalls hat Freud vieles erkannt, 

das dann auch weiterentwickelt wurde.

3 Erkenntnistheoretisches 
Intermezzo

Freuds „Spekulationen“ lassen sich als 

Heuristik verstehen, als Vorannahmen, 

mit denen er auf die Suche nach psycho-

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie



Helne Menschenbilder hinter der Psychologie

logischen Erkenntnissen ging Ihm War idealisieren oder dämonislieren. DIe
bewusst, Class bereits jede Wahrnehmung Geschichte der Philosophie lefert für bei-
VO  b vorausgesetzten Vorstellungen gesteu- des ausreichend Beispiele.
ert wircl.“ Menschenbilder sind erkennt- Um Clas Denken auf die Reihe brin-
nisleitende Pramıssen des Denkens. Da- SCH, lässt sich schwerlich auf Vorannahr-
bel aber wird leicht übersehen, dass enk- IHNen verzichten, aber der 1e emMPpI1-

nicht neutral, nicht „nackt”, SOI1- rischer Teilaspekte entspricht Cie 1e
dern immer „bekle  C6 Sind. DIe verschie- VO  b Menschenbildern und Cdamıt VO  b PSYy-
denen Kleider en mıt erkun und chologien, Cie einander oft widersprechen.
Familie der Denkenden (un, mıt deren Wer Menschenbilder kritisiert, {ut Cles AaUs

kulturellem Ambiente und der Geschichte, der Perspektive einer eigenen Anthropolo-
In der S1€ eben, mıt körperlicher KonstI1- gle, Cie Vertreter einer anderen nicht ak-
tution und en und nicht zuletzt mıt zeptleren, CS Se1 denn, diese gewinnen AaUs

persönlichen oder politischen Interessen. der Kritik eine CUuU«Cc 1C In en uman-
Theoriebildungen lassen sich VOoO  b iografi- wissenschaften, auch ıIn der Psychologie,

en sich daraus unterschiedliche kon-schen spekten nicht linear ableiten, Sple-
len aber als vor-wissenschaftliche Faktoren kurrierende chulen gebildet, Cie einander
bel jeder Forschung mit, nicht zuletzt bel teils bis heute bekämpfen.
der Wahl e1INnes Gegenstandes. ıne inigung kann Uurc eine SC

Anthropologien, Cie sich auch e1- mMelInsame Frontstellung zustande kom-
Her Weltanschauung verdichten können, INECN, Cie aber einen Gegner braucht Als
sind In den empirischen Wissenschaf- Gegner eignet sich VOTL em Cie Theolo-
ten nicht gesehen, denn S1E suchen gle, WwI1Ie überhaupt Cie Religion, weil CAle-
ach dem „Wesen” des Menschen, ach SC VO  u (jott oder einer Transzendenz aUsS-

dem, Was einen Menschen Urc. alle Zel- gehen, Cie VO  b sich AaUs und ohne mensch-
ten INAdUrc. ausmacht. Fur den emMPIr1- liches Zutun wirkt Dass aufßserhalb
schen 1C werden Cdamıt geschichtliche der menschlichen Wirklichkeit wirkt, ist
und gesellschaftliche Wandlungen er- In den empirischen Wissenschaften jedoch
schlagen, Cie unterschiedliche Beobach- nicht vorgesehen. Daher gilt In der Reli-
Lungen und Beschreibungen möglich gionspsychologie: „Simply PuLt, study
chen. amı aber wird der Mensch ıIn Teil- O5people, NOoT religion.
aspekte aufgesplittert und Je ach Fachge- Dennoch bleibt CS unvermeidbar, dass
blet als sozlales Ooder unbewusst agierendes nicht-empirische Vorannahmen ıIn Cie
Lebewesen gesehen, oder als sprachliches Forschung einfließen: In den Worten VO  b

und Sinnwelten konstruilerendes. Jede AÄn- Gordon Allport „The Lype of psychology
thropologie I1US$S sich den Vorwurf gefal- ONMNEC chooses follow reflects inevitably
len lassen, etwas WwIe ein 1M Sein grund- ones philosophical presuppositions about
gelegtes, ontologisches „Wesen“ anzuneh- human nature.  <C26 So auch der Religions-
IHNen und dadurch den Menschen entweder psychologe Antoine Vergote: „Psychology

DEerS., EeENSEILS des Lustprinz1ıps S Anm 9) 2658
Bernard Spilka / Daniel MeTntosh (Ho.) Ihe Psychology of Religion. Theoretical Approaches,
Boulder (Colorado) 1996,
Gordon Allport, Ihe Person ın Psychology. Selected ESSaYyS, Boston 1968, al Allport beruft
sich hier auf William ern, den Begründer der Persönlichkeitspsychologie.

17

logischen Erkenntnissen ging. Ihm war 

bewusst, dass bereits jede Wahrnehmung 

von vorausgesetzten Vorstellungen gesteu-

ert wird.24 Menschenbilder sind erkennt-

nisleitende Prämissen des Denkens. Da-

bei aber wird leicht übersehen, dass Denk-

prozesse nicht neutral, nicht „nackt“, son-

dern immer „bekleidet“ sind. Die verschie-

denen Kleider haben mit Herkunft und 

Familie der Denkenden zu tun, mit deren 

kulturellem Ambiente und der Geschichte, 

in der sie leben, mit körperlicher Konsti-

tution und Affekten und nicht zuletzt mit 

persönlichen oder politischen Interessen. 

Theoriebildungen lassen sich von biografi-

schen Aspekten nicht linear ableiten, spie-

len aber als vor-wissenschaftliche Faktoren 

bei jeder Forschung mit, nicht zuletzt bei 

der Wahl eines Gegenstandes.

Anthropologien, die sich auch zu ei-

ner Weltanschauung verdichten können, 

sind in den empirischen Wissenschaf-

ten nicht gerne gesehen, denn sie suchen 

nach dem „Wesen“ des Menschen, nach 

dem, was einen Menschen durch alle Zei-

ten hindurch ausmacht. Für den empiri-

schen Blick werden damit geschichtliche 

und gesellschaftliche Wandlungen unter-

schlagen, die unterschiedliche Beobach-

tungen und Beschreibungen möglich ma-

chen. Damit aber wird der Mensch in Teil-

aspekte aufgesplittert und je nach Fachge-

biet als soziales oder unbewusst agierendes 

Lebewesen gesehen, oder als sprachliches 

und Sinnwelten konstruierendes. Jede An-

thropologie muss sich den Vorwurf gefal-

len lassen, so etwas wie ein im Sein grund-

gelegtes, ontologisches „Wesen“ anzuneh-

men und dadurch den Menschen entweder 

24 Ders., Jenseits des Lustprinzips (s. Anm. 9), 268.
25 Bernard Spilka / Daniel N. McIntosh (Hg.), Th e Psychology of Religion. Th eoretical Approaches, 

Boulder (Colorado) 1996, XI.
26 Gordon W. Allport, Th e Person in Psychology. Selected Essays, Boston 1968, 271. Allport beruft  

sich hier auf William Stern, den Begründer der Persönlichkeitspsychologie.

zu idealisieren oder zu dämonisieren. Die 

Geschichte der Philosophie liefert für bei-

des ausreichend Beispiele.

Um das Denken auf die Reihe zu brin-

gen, lässt sich schwerlich auf Vorannah-

men verzichten, aber der Vielfalt empi-

rischer Teilaspekte entspricht die Vielfalt 

von Menschenbildern und damit von Psy-

chologien, die einander oft widersprechen. 

Wer Menschenbilder kritisiert, tut dies aus 

der Perspektive einer eigenen Anthropolo-

gie, die Vertreter einer anderen nicht ak-

zeptieren, es sei denn, diese gewinnen aus 

der Kritik eine neue Sicht. In allen Human-

wissenschaften, auch in der Psychologie, 

haben sich daraus unterschiedliche kon-

kurrierende Schulen gebildet, die einander 

teils bis heute bekämpfen.

Eine Einigung kann durch eine ge-

meinsame Frontstellung zustande kom-

men, die aber einen Gegner braucht. Als 

Gegner eignet sich vor allem die Theolo-

gie, wie überhaupt die Religion, weil die-

se von Gott oder einer Transzendenz aus-

gehen, die von sich aus und ohne mensch-

liches Zutun wirkt. Dass etwas außerhalb 

der menschlichen Wirklichkeit wirkt, ist 

in den empirischen Wissenschaften jedoch 

nicht vorgesehen. Daher gilt in der Reli-

gionspsychologie: „Simply put, we study 

people, not religion.“25

Dennoch bleibt es unvermeidbar, dass 

nicht-empirische Vorannahmen in die 

Forschung einfließen; in den Worten von 

Gordon Allport: „The type of psychology 

one chooses to follow reflects inevitably 

one’s philosophical presuppositions about 

human nature.“26 So auch der Religions-

psychologe Antoine Vergote: „Psychology 

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie



15 Heline Menschenbilder hinter der Psychologie

of religion necessarily PI'  S phi- „< of self and eing‘ erlebt:“* „On the
C277 Da CS aber Cielosophical anthropology. basıs of this continulty ofeing the inheri-

Anthropologie nicht ıIn der Einzahl gibt, tecd potential gradually develops into IN -
5gehört CS ZUTFK wissenschaftlichen Arbeit divicdual infant WenNnn es gul geht.

erheben, welche Anthropologie hinter amı „alles gul ht“ und Cie Selbst-
den jeweiligen psychologischen KONZeED- entfaltung der Potenziale nicht gestört
ten steht. wird, bedarf CS einer fördernden Umwelt,

zunächst einer Multter oder Pflegeperson,
Cie sich Cie Bedürfnisse e1INnes DSaug-

ZWE| Varlanten des „Se ings anpasst, damıit CS nicht Störun-
SCH kommt,* denn: „ANny impingement, OI

Der Begriff „das 1M Unterschie: ailure of adaptation, Causes reactlion In
ZU. „Ich” geht auf Cie Objektbeziehungs- the infant, and the reactiion breaks the
theorie zurück: Cles ist Cie arlan- going-on-being.” iıne ernsthafte Störung

Der englische Kinderpsychiater Do- der „natural tendency” verhindert, dass
nald Wınnicott (1896—-1971) bezieht sich e1in Kind integrated nıt  14° wird, „able
auf Freuc und geht ber ihn hinaus, denn CONLINUE have self with past, PIC-

sieht den Menschen als eine eib-see- sentT, and future  .“35 Solche Störungen kom-
IHNen immer VO  b der Umwelt und Ssind Inlische Einheit,“ der e1in Potenzial inne-

wohnt, eine „Lebenskraft” (vitality), wel- einem nicht großen Ausma(fß auch NOT-
che Cie Entwicklung vorantreibt.“ Er wendig, Cdamıt sich 1M Folgenden e1in „Ich

Cles Clas „fortdauernde Sein des sich entwickeln kann In Unterscheidung VO  b

entwickelnden Leibseelischen”, Clas zuneh- einem Nicht-Ich: Cdamıt werde der Mensch
mend mıt der Umwelt interagiert.” DIe- einem Beziehungswesen. DIe Multter

Erkenntnis hat Wınnicott AaUS$S der Be- DZw. Bezugsperson hat er auch die Auf-
obachtung WONNCH, dass e1in Baby sehr gabe, immer wleder Bedürfnisse auch
früh SseINe and ach außerhalb VO  u versagen.”
ihm ausstreckt.*! Daher MUSSE Cie Objekt- 1ese Anthropologie VO  b eib-see-
beziehung 1M Leibseelischen angelegt Sein. ischer Einheit und einer Lebenskraft
DIe „KOontinulta des Seins“ bezeichnet als innewohnendem Potenzial, Clas ohne
als Clas „wahre Selbst”, das der Mensch als menschliches Zutun es ZUFK Entwicklung

Antoine Vergofe, Neither Masterly 110OT Ancillary, 1n Jacob V Belzen / ()we Wikström (Ho.)
Taking Step Back. Assessments of the Psychology of Religion, Uppsala 1997, 164
Donald Winnicott, Von der Kinderheilkunde ZuUu!r Psychoanalyse, Frankfurt 1997,
166
Ebd., 109

41
Ebd., 171
Ebd., 35
DEerS., Home 18 Where We ar from, London-New 'ork 1990, Um der Klarheit der
Begrifflichkeit willen wird hier fallweise auf das englische Original zurückgegriffen.
Jan Abram, Ihe anguage of Wiınnicott, London 71
Donald Winnicott, Von der Kinderheilkunde ZuUu!r Psychoanalyse (S. Anm 28), 274
DEerS., Playing and Reality, London-New 'ork 1971, 50; vgl Jan Abram, Ihe anguage of WIn-
nıcoatt (S. Anm. 33), 175
Donald Winnicott, Von der Kinderheilkunde ZuUu!r Psychoanalyse (S. Anm 28), 169-171;
123124

18

of religion necessarily presupposes a phi-

losophical anthropology.“27 Da es aber die 

Anthropologie nicht in der Einzahl gibt, 

gehört es zur wissenschaftlichen Arbeit 

zu erheben, welche Anthropologie hinter 

den jeweiligen psychologischen Konzep-

ten steht.

4 Zwei Varianten des „Selbst“

Der Begriff „das Selbst“ im Unterschied 

zum „Ich“ geht auf die Objektbeziehungs-

theorie zurück; dies ist die erste Varian-

te. Der englische Kinderpsychiater Do-

nald Winnicott (1896  –1971) bezieht sich 

auf Freud und geht über ihn hinaus, denn 

er sieht den Menschen als eine leib-see-

lische Einheit,28 der ein Potenzial inne-

wohnt, eine „Lebenskraft“ (vitality), wel-

che die Entwicklung vorantreibt.29 Er 

nennt dies das „fortdauernde Sein des sich 

entwickelnden Leibseelischen“, das zuneh-

mend mit der Umwelt interagiert.30 Die-

se Erkenntnis hat Winnicott aus der Be-

obachtung gewonnen, dass ein Baby sehr 

früh seine Hand nach etwas außerhalb von 

ihm ausstreckt.31 Daher müsse die Objekt-

beziehung im Leibseelischen angelegt sein. 

Die „Kontinuität des Seins“ bezeichnet er 

als das „wahre Selbst“, das der Mensch als 

27 Antoine Vergote, Neither Masterly nor Ancillary, in: Jacob A. van Belzen / Owe Wikström (Hg.), 
Taking a Step Back. Assessments of the Psychology of Religion, Uppsala 1997, 164.

28 Donald W. Winnicott, Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse, Frankfurt a. M. [1958] 1997, 
166.

29 Ebd., 109.
30 Ebd., 171.
31 Ebd., 33.
32 Ders., Home is Where We Start from, London–New York [1986] 1990, 28. Um der Klarheit der 

Begriffl  ichkeit willen wird hier fallweise auf das englische Original zurückgegriff en.
33 Jan Abram, Th e Language of Winnicott, London [1996] 22007, 71.
34 Donald W. Winnicott, Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse (s. Anm. 28), 224.
35 Ders., Playing and Reality, London–New York 1971, 86; vgl. Jan Abram, Th e Language of Win-

nicott (s. Anm. 33), 173.
36 Donald W. Winnicott, Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse (s. Anm. 28), 169  –171; 

123  –124.

„a sense of self and being“ erlebt:32 „On the 

basis of this continuity of being the inheri-

ted potential gradually develops into an in-

dividual infant“,33 wenn alles gut geht.

Damit „alles gut geht“ und die Selbst-

entfaltung der Potenziale nicht gestört 

wird, bedarf es einer fördernden Umwelt, 

zunächst einer Mutter oder Pflegeperson, 

die sich an die Bedürfnisse eines Säug-

lings anpasst, damit es nicht zu Störun-

gen kommt,34 denn: „Any impingement, or 

failure of adaptation, causes a reaction in 

the infant, and the reaction breaks up the 

going-on-being.“ Eine ernsthafte Störung 

der „natural tendency“ verhindert, dass 

ein Kind „an integrated unit“ wird, „able 

to continue to have a self with a past, pre-

sent, and future.“35 Solche Störungen kom-

men immer von der Umwelt und sind in 

einem nicht zu großen Ausmaß auch not-

wendig, damit sich im Folgenden ein „Ich“ 

entwickeln kann in Unterscheidung von 

einem Nicht-Ich; damit werde der Mensch 

zu einem Beziehungswesen. Die Mutter 

bzw. Bezugsperson hat daher auch die Auf-

gabe, immer wieder Bedürfnisse auch zu 

versagen.36

Diese Anthropologie von leib-see-

lischer Einheit und einer Lebenskraft 

als innewohnendem Potenzial, das ohne 

menschliches Zutun alles zur Entwicklung 

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie



Helne Menschenbilder hinter der Psychologie

bringt, erinner Clas aristotelische Kon- jeder bewulfsten Absicht unbeeinflufte Na-
zept der eegle als forma corporis und VO  b turprodukte  <z4z amı ist CS allein Cie Na-
Entwicklung als einem entelechialen, zie1- (ur, Cie ach Jung Cie Potenziale eiInNnes In-
gerichteten Prozess,;, WenNnn nichts dazwIl- dAividuums ZUFK vollen Entfaltung bringt,
schenkommt.” WenNnn ihr Wirken nicht gestört WIrcl. Der

Der anderen arlante, vertreten VO  b wesentliche Störfaktor ist für ihn Clas Ich-
Jung (1875—-1961), ijeg ebentfalls Cie Bewusstselin, Wenn CS Urc. eine „falsche

Selbstentfaltung VO  u Potenzialen als und anmaßende Einstellung” besserwis-
thropologische Voraussetzung ZUSTUN- serisch meınt, auf Cie archetypischen Bot-
de Aber anders als Wınnicott sieht Jung schaften verzichten können.? Jung leug-
Cie Außenwelt ausschliefßlic. als törfak- netl Clas ewusstsein nicht, unterstellt CS

LOr, der die innere Entwicklung behindert. aber der übergeordneten IO des nbe-
Jung benennt das für ihn zentrale KOon- wussten, Cie e1in (janzes bilden
zept des kollektiven Unbewussten mıt Be- Clas Selbst, Clas Cie (esamtpsyche regulie-
riffen, Cie Zuüge aristotelischer atur- re. Daher MUSSE sich der Mensch Cie
philosophie aufweisen: Dem Unbewuss- Antwort auf ethische Fragen VO nbe-
ten wohne e1in „potentielles Gerichtetsein wusstien geben lassen, Clas selbst „denkt'
inne, „das für jeden energetischen Vorgang und Ösungen vorbereitet  <145 Jung macht
Schlec.  1ın charakteristisch ist  “38. Und CI AaUs seinem naturphilosophischen Zugang
vergleicht die Selbstaktualisierung des Un- e1in monistisches Prinzıp.
bewussten beim Menschen Ansple- DIe Faszınatlon, Cie Jung vielfach aUsS-

lung auf Cie Akt-Potenz-Theorie mıt einer üubt, ijeg ohl darın begründet, dass Clas
Pfilanze: DIe Potenz des Rhizoms ktuali- Selbst als eigenständigen Akteur mıt dem
S1ier sich In der vergänglichen Blüte.“* eigenständigen Akteur (jott gleichsetzt;

Darauf baut Jung SsSeine Theorie des AÄAr- Cdamıt scheint sein KOonzept für Cie Theolo-
chetypus auf, den eine „CUUS efficiens gie anschlussfähig Sein. Fur ihn aber hat
oder eine „facultas praeformandi Cie „Ganzheit des Menschen“ den „‚Platz
Archetypen, Cie sich In Bildern, VOTL em der Gottheit “46  e1ngenommen Eın olcher
In Iräumen aktualisieren, sind für ihn V „CGott In MIr kann auf Texte und Leh-

Ke]l Aristoteles steht allerdings daneben 1n€e Vernunft, Cdie alles Natürliche transzendiert un:
uch ın der FEthik zu Iragen kommt.
arl Jung, e Beziehungen zwischen dem Ich un: dem Unbewulliten 1928 ),
München 116
Ebd., 35; Aniela Jaffe, Erinnerungen, Iräume, Gedanken VOo  3 Jung, Olten-Freiburg 1. Br.
1967, 11
Ebd., 55

4 ] arl Jung, DIie psychologischen Aspekte des Mutterarchetypus 1938 1n ders., Archetypen
), München

DEerS., Der Begriff des kollektiven Unbewussten 1936 1n eb: 51
arl Jung, e Beziehungen zwischen dem Ich Uun: dem Unbewulflisten S Anm. 38), 100
Ebd.,
arl Jung, UÜber Cdie Archetypen des kollektiven Unbewulisten 1934 36, 1n ders., Archetypen
S Anm 41)
DEerS., Psychologie un: Religion 1940 1N: ders., Psychologie Uun: Religion (dtv ), Mun-
hen Aa Während Freud ott eliminiert, weil keine empirische Tatsache Ist, macht
Jung AUS ott 1n€e innerpsychische empirische Tatsache.

19

bringt, erinnert an das aristotelische Kon-

zept der Seele als forma corporis und von 

Entwicklung als einem entelechialen, ziel-

gerichteten Prozess, wenn nichts dazwi-

schenkommt.37

Der anderen Variante, vertreten von 

C. G. Jung (1875  –1961), liegt ebenfalls die 

Selbstentfaltung von Potenzialen als an-

thropologische Voraussetzung zugrun-

de. Aber anders als Winnicott sieht Jung 

die Außenwelt ausschließlich als Störfak-

tor, der die innere Entwicklung behindert. 

Jung benennt das für ihn zentrale Kon-

zept des kollektiven Unbewussten mit Be-

griffen, die Züge aristotelischer Natur-

philosophie aufweisen: Dem Unbewuss-

ten wohne ein „potentielles Gerichtetsein“ 

inne, „das für jeden energetischen Vorgang 

schlechthin charakteristisch ist“38. Und er 

vergleicht die Selbstaktualisierung des Un-

bewussten beim Menschen unter Anspie-

lung auf die Akt-Potenz-Theorie mit einer 

Pflanze: Die Potenz des Rhizoms aktuali-

siert sich in der vergänglichen Blüte.39

Darauf baut Jung seine Theorie des Ar-

chetypus auf, den er eine „causa efficiens“40 

oder eine „facultas praeformandi“41 nennt. 

Archetypen, die sich in Bildern, vor allem 

in Träumen aktualisieren, sind für ihn „von 

37 Bei Aristoteles steht allerdings daneben eine Vernunft , die alles Natürliche transzendiert und 
auch in der Ethik zum Tragen kommt.

38 Carl G. Jung, Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten (1928) (dtv 15061), 
München 31991, 116.

39 Ebd., 38; Aniela Jaff é, Erinnerungen, Träume, Gedanken von C. G. Jung, Olten–Freiburg i. Br. 
1967, 11.

40 Ebd., 355.
41 Carl G. Jung, Die psychologischen Aspekte des Mutterarchetypus (1938), in: ders., Archetypen 

(dtv 15066), München 41993, 79.
42 Ders., Der Begriff  des kollektiven Unbewussten (1936), in: ebd., 51.
43 Carl G. Jung, Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten (s. Anm. 38), 100.
44 Ebd., 63.
45 Carl G. Jung, Über die Archetypen des kollektiven Unbewußten (1934), 36, in: ders., Archetypen 

(s. Anm. 41).
46 Ders., Psychologie und Religion (1940), in: ders., Psychologie und Religion (dtv 15068), Mün-

chen 21991, 84  –  85. Während Freud Gott eliminiert, weil er keine empirische Tatsache ist, macht 
Jung aus Gott eine innerpsychische empirische Tatsache.

jeder bewußten Absicht unbeeinflußte Na-

turprodukte“42. Damit ist es allein die Na-

tur, die nach Jung die Potenziale eines In-

dividuums zur vollen Entfaltung bringt, 

wenn ihr Wirken nicht gestört wird. Der 

wesentliche Störfaktor ist für ihn das Ich-

Bewusstsein, wenn es durch eine „falsche 

und anmaßende Einstellung“ besserwis-

serisch meint, auf die archetypischen Bot-

schaften verzichten zu können.43 Jung leug-

net das Bewusstsein nicht, unterstellt es 

aber der übergeordneten Größe des Unbe-

wussten, die zusammen ein Ganzes bilden: 

das Selbst, das die Gesamtpsyche regulie-

re.44 Daher müsse sich der Mensch z. B. die 

Antwort auf ethische Fragen vom Unbe-

wussten geben lassen, das selbst „‚denkt‘ 

und Lösungen vorbereitet“45. Jung macht 

aus seinem naturphilosophischen Zugang 

ein monistisches Prinzip.

Die Faszination, die Jung vielfach aus-

übt, liegt wohl darin begründet, dass er das 

Selbst als eigenständigen Akteur mit dem 

eigenständigen Akteur Gott gleichsetzt; 

damit scheint sein Konzept für die Theolo-

gie anschlussfähig zu sein. Für ihn aber hat 

die „Ganzheit des Menschen“ den „Platz 

der Gottheit eingenommen“46. Ein solcher 

„Gott in mir“ kann auf Texte und Leh-

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie



Heline Menschenbilder hinter der Psychologie

Ten verzichten, auf alles, Clas VO  b aufßen den Therapien entwickelt, Menschen
den Menschen herantritt. ungs KOonzept AaUs ihren Verstrickungen befreien. Das-
scheint auch dadurch befreiend WIT- SE Ziel hat Cle cArısiliche Seelsorge, Cle
ken, dass persönliche Verantwortung kei- heute ohne psychologische Erkenntnisse
1E spielt. Denn Moral ist für ihn „e1In

A

nicht mehr auskommt, Was reilich ein SC
instinktives Regulativ des andelns und WISSES Ma{ß VOoO  b Ausbildung
„Schu. bedeutet Cie Abspaltung des Be- Nun steht Cie Seelsorge 1M Kontext
wusstselns VO „Paradies der Kollektiv- einer gelebten Gottesbeziehung, VO  u der
psyche  “48. Uurz DIe Umwelt verflüchtigt aber alle Psychologien bsehen Das bringt
sich, das Ich hat ausgedient, mMenschliche aber auch den Vorteil mıt sich, keiner PSY-
Beziehungen werden Urc archetypische chologischen Schule verpflichtet SC1IN.
Umitriebe hergestellt Ooder aufgelöst.”” Daher kann Cie Seelsorge auswählen, Was

Cie Menschenkenntnis bereichert, ohne
gleich moralisieren Ooder korrigieren:

ul  Oono Statistische Erhebungen können gaängligen
Vorannahmen widersprechen und aufzei-

DIe Menschenbilder hinter den Psycholo- SCH, Class sich manches In Wirklichkeit
gien werden VO  u deren Vertreterinnen und ders verhält. Psychoanalytische Onzepte
Vertretern nicht immer benannt, auch nicht können den 1C. für Cie Realität schärfen,
immer erkannt, Wenn Cle Faszınatiıon über- alur, dass den Menschen, Clas en
wlegt. Aus praxisbasierten Konzepten WUL- Gottes, auch Triebe, Bedürfnisse, Aggres-

S1iONeNn umtreiben. DIe Objektbeziehungs-
theorie kann auf Cie Bedeutung des SOZ1A-

Weiterführende Lıteratur: len Umiffelds aufmerksam machen. Und
Zu vielen anderen psychologischen KoOon- Selbstkonzepte können Zutrauen wecken

In Cie natürlichen Kessourcen und kreati-zepten und chulen, Cie In dem kleinen
Artikel nicht berücksichtigt werden konn- Velnn Fähigkeiten des Menschen, e1in ema
ten: Jochen Fahrenberg, Annahmen ber für Cie Schöpfungstheologie. Schliefßlic.

lässt sich keine Taxls direkt VO  b Theorienden Menschen. Menschenbilder AaUs PSY-
chologischer, biologischer, religiöser und ableiten, dass CS auch darauf ankommt,
interkultureller 1C. Texte und Kkommen- Was sich In der Arbeit bewährt: Cles gilt für

Cie Seelsorge WIE für Cie erapie.””tare ZUFK Psychologischen Anthropologie,
Kröning >7 Daher ist C4 nicht 1Ur hilfreich, SO1I1-

dern notwendig, sich die verschiede-

DEerS., ber Cdie Psychologie des Unbewulßsten 1943 1N: ders., / wel Schriften über analytische
Psychologie, (GJesammelte Werke, /, herausgegeben VOo  3 Marianne Niehus-Jung, Zürich-
Stuttgart 1964,
arl Jung, e Beziehungen zwischen dem Ich un: dem Unbewulßsten (S. Anm 38), 35
Anknüpfend neuzeitliche Philosophien WI1IE Holismus der Vitalismus sSind uch Vertreter
der Humanistischen Psychologie WI1IE Abraham Maslow der arl Kogers einem solchen e1IN-
seıt1gen „ontologischen‘ Konzept gefolgt. Ahraham Maslow, Begründer der „I’ranspersonalen
Psychologie” nenni se1in Konzept ausdrücklich 1n€e „Ontopsychologie”, 1N: Psychologie des
Se1Ins, Frankfurt 1994, 35
Inzwischen arbeiten uch Iherapeuten un: Iherapeutinnen oftmals mıt verschiedenen Zugän-
gch

20

ren verzichten, auf alles, das von außen an 

den Menschen herantritt. Jungs Konzept 

scheint auch dadurch befreiend zu wir-

ken, dass persönliche Verantwortung kei-

ne Rolle spielt. Denn Moral ist für ihn „ein 

instinktives Regulativ des Handelns“47, und 

„Schuld“ bedeutet die Abspaltung des Be-

wusstseins vom „Paradies der Kollektiv-

psyche“48. Kurz: Die Umwelt verflüchtigt 

sich, das Ich hat ausgedient, menschliche 

Beziehungen werden durch archetypische 

Umtriebe hergestellt oder aufgelöst.49

5 Cui bono?

Die Menschenbilder hinter den Psycholo-

gien werden von deren Vertreterinnen und 

Vertretern nicht immer benannt, auch nicht 

immer erkannt, wenn die Faszination über-

wiegt. Aus praxisbasierten Konzepten wur-

47 Ders., Über die Psychologie des Unbewußten (1943), in: ders., Zwei Schrift en über analytische 
Psychologie, Gesammelte Werke, Bd. 7, herausgegeben von Marianne Niehus-Jung, Zürich–
Stuttgart 1964, 28.

48 Carl G. Jung, Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten (s. Anm. 38), 33.
49 Anknüpfend an neuzeitliche Philosophien wie Holismus oder Vitalismus sind auch Vertreter 

der Humanistischen Psychologie wie Abraham Maslow oder Carl R. Rogers einem solchen ein-
seitigen „ontologischen“ Konzept gefolgt. Abraham Maslow, Begründer der „Transpersonalen 
Psychologie“ nennt sein Konzept ausdrücklich eine „Ontopsychologie“, in: Psychologie des 
Seins, Frankfurt a. M. 1994, 33.

50 Inzwischen arbeiten auch Th erapeuten und Th erapeutinnen oft mals mit verschiedenen Zugän-
gen.

den Therapien entwickelt, um Menschen 

aus ihren Verstrickungen zu befreien. Das-

selbe Ziel hat die christliche Seelsorge, die 

heute ohne psychologische Erkenntnisse 

nicht mehr auskommt, was freilich ein ge-

wisses Maß von Ausbildung voraussetzt.

Nun steht die Seelsorge im Kontext 

einer gelebten Gottesbeziehung, von der 

aber alle Psychologien absehen. Das bringt 

aber auch den Vorteil mit sich, keiner psy-

chologischen Schule verpflichtet zu sein. 

Daher kann die Seelsorge auswählen, was 

die Menschenkenntnis bereichert, ohne 

gleich zu moralisieren oder zu korrigieren: 

Statistische Erhebungen können gängigen 

Vorannahmen widersprechen und aufzei-

gen, dass sich manches in Wirklichkeit an-

ders verhält. Psychoanalytische Konzepte 

können den Blick für die Realität schärfen, 

dafür, dass den Menschen, das Ebenbild 

Gottes, auch Triebe, Bedürfnisse, Aggres-

sionen umtreiben. Die Objektbeziehungs-

theorie kann auf die Bedeutung des sozia-

len Umfelds aufmerksam machen. Und 

Selbstkonzepte können Zutrauen wecken 

in die natürlichen Ressourcen und kreati-

ven Fähigkeiten des Menschen, ein Thema 

für die Schöpfungstheologie. Schließlich 

lässt sich keine Praxis direkt von Theorien 

ableiten, so dass es auch darauf ankommt, 

was sich in der Arbeit bewährt; dies gilt für 

die Seelsorge wie für die Therapie.50

Daher ist es nicht nur hilfreich, son-

dern notwendig, sich die verschiede-

Weiterführende Literatur:

Zu vielen anderen psychologischen Kon-

zepten und Schulen, die in dem kleinen 

Artikel nicht berücksichtigt werden konn-

ten: Jochen Fahrenberg, Annahmen über 

den Menschen. Menschenbilder aus psy-

chologischer, biologischer, religiöser und 

interkultureller Sicht. Texte und Kommen-

tare zur Psychologischen Anthropologie, 

Kröning 52017.

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie



Helne Menschenbilder hinter der Psychologie 7}1

Hen Menschenbilder SCHAUCI anzusehen, studierte Evangelische Theologie und 10-
Cie Cdazu aber offengelegt werden MUS- sophie In Wıen und DBONnn; 19/5 Promaotion
SC  S rst dann lässt sich darüber reflek- In neutestamentlicher EXegese, 19/8 abi-
tieren und diskutieren, und C4 kann e1- litation In neutestamentlicher Fachdidakti
N Austausch kommen zwischen Theo- FÜr interreligiöse Verständigung rhielt Sie
ogie und Psychologie, zwischen YTIahrun- 2007 den Wilhelm Hartel-Preis der Öster-
SCH In erapie und Seelsorge. Eın olcher reichischen AQdemite der Wissenschaften
nicht 1Ur theoretischer, sondern auch PCI- und 2011 das Ehrenkreuz für Wissenschaft
sönlicher Dialog wird sich zwischen Zu- und UNS Klasse. Publikationen zZU  S

stimmung und Widerspruch bewegen, ema Grundlagen der Religionspsycho-
aber ohne einander bekämpfen MUSSeN. ogie. Modelle und einoden (UTB
„Wenn es gul geht  L  > lassen sich für €1 Göttingen 2005; Das Leben ist weni1g erfreu-
Selten daraus CU«Cc Erkenntnisse ber den ich iIne Exegese Von Sigmund Freuds »Zu-
Menschen gewinnen. un einer Illusion‘; In Or Ittzes He.)

UFra mentis salus populi, udapest 20193,
53-668; Spiritualität ohne oft. Das Ara-

DIe Autorin: UNiV. Prof. em.) Dr Susan- igma der „göttlichen Natur  «“ als Herausfor-
HE eine Vo  S Institut für Praktische Theo- derung für die CHrISEIche Theologie, In Uta
ogie und Religionspsychologie der EvVange- eil AÄnnette Schellenberg Heg.) FTOMMILG-
lisch- Theologischen der HNIVeErSsS1I- keit (Wiener AaNrTOuCc Ffür Theologie 11),
tat Wien, davor der Untversita Zürich, Wıen 20] 6) 14] — }

Spiritualität
MOÖODE ;statter ‚;tudıen

EstSpiritualität un: Hermeneutik
Frwin Mödeext un: Sinn Mystik un: Transformation

der UC| ach einer anwendungsbezogenen
spirituellen Theologie mıt Aufßenwirkung InNs
CAhliıche und Therapeutische, aber auch 1Ins Jext und 5inn

Mystik und Iransformationsäkular Gesellschaftliche beschäftigt sich Erwın
Ööde mıt den Anknüpfungspunkten VOIN

Spiritualitä: Clie Mrystik, Clie Psychotherapie
oder dem Verhältnis VO  u Spiritualitä
Introvision und eilung,.
Fichstätter Studien, Band
208 S., kart., ISBN U/8-3-/91 /-3015-4

(D) 34,95 (A) 306,-
uch als ‚00

Verlag Friedrich Pustet Wwww.verlag-pustet.de

21

nen Menschenbilder genauer anzusehen, 

die dazu aber offengelegt werden müs-

sen. Erst dann lässt sich darüber reflek-

tieren und diskutieren, und es kann zu ei-

nem Austausch kommen zwischen Theo-

logie und Psychologie, zwischen Erfahrun-

gen in Therapie und Seelsorge. Ein solcher 

nicht nur theoretischer, sondern auch per-

sönlicher Dialog wird sich zwischen Zu-

stimmung und Widerspruch bewegen, 

aber ohne einander bekämpfen zu müssen. 

„Wenn alles gut geht“, lassen sich für beide 

Seiten daraus neue Erkenntnisse über den 

Menschen gewinnen.

Die Autorin: Univ. Prof. (em.) Dr. Susan-

ne Heine vom Institut für Praktische Theo-

logie und Religionspsychologie der Evange-

lisch-Theologischen Fakultät der Universi-

tät Wien, davor an der Universität Zürich, 

studierte Evangelische Theologie und Philo-

sophie in Wien und Bonn; 1973 Promotion 

in neutestamentlicher Exegese, 1978 Habi-

litation in neutestamentlicher Fachdidaktik. 

Für interreligiöse Verständigung erhielt sie 

2007 den Wilhelm Hartel-Preis der Öster-

reichischen Akademie der Wissenschaften 

und 2011 das Ehrenkreuz für Wissenschaft 

und Kunst I. Klasse. Publikationen zum 

Thema: Grundlagen der Religionspsycho-

logie. Modelle und Methoden (UTB 2528), 

Göttingen 2005; Das Leben ist wenig erfreu-

lich. Eine Exegese von Sigmund Freuds „Zu-

kunft einer Illusion“, in: Gabór Ittzés (Hg.), 

Cura mentis – salus populi, Budapest 2013, 

53–  68; Spiritualität ohne Gott. Das Para-

digma der „göttlichen Natur“ als Herausfor-

derung für die christliche Theologie, in: Uta 

Heil / Annette Schellenberg (Hg.), Frömmig-

keit (Wiener Jahrbuch für Theologie 11), 

Wien 2016, 141–164.

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie

Verlag Friedrich Pustet www.verlag-pustet.de

Spiritualität
ERWIN MÖDE

Spiritualität und Hermeneutik
Text und Sinn – Mystik und Transformation

Auf der Suche nach einer anwendungsbezogenen 

spirituellen Theologie mit Außenwirkung ins 

Kirchliche und Therapeutische, aber auch ins 

säkular Gesellschaftliche beschäftigt sich Erwin 

Möde u. a. mit den Anknüpfungspunkten von 

Spiritualität an die Mystik, an die Psychotherapie 

oder dem Verhältnis von Spiritualität zu 

Introvision und Heilung.

Eichstätter Studien, Band 79
208 S., kart., ISBN 978-3-7917-3013-4
€ (D) 34,95 / € (A) 36,–
auch als eBook


