ThPQ 167 (2019), 13-21

13

Susanne Heine

Menschenbilder hinter der Psychologie

¢ Der Beitrag thematisiert aus einer anthropologischen Perspektive Men-
schenbilder, die hinter verschiedenen Schulen der Psychologie stehen. Es
wird deutlich, wie voraussetzungsreich solche Menschenbilder sein konnen
und wie sehr sie die jeweilige Psychologie prigen. Auch nicht-empirische
Annahmen iiber ,,das Wesen des Menschen werden mitunter nicht benannt
(oder erkannt) und miissen deshalb in einem anthropologischen Rekurs zu-
nichst offengelegt werden. Erst dann kann ein Prozess der Reflexion und
Diskussion zwischen Theologie und Psychologie sowie ein weiterfithrender
Austausch der Erfahrungen in Therapie und Seelsorge gelingen. (Redak-

tion)

Die Psychologie ist als eine empirische
Wissenschaft angetreten, die ab der Mitte
des 19. Jahrhunderts begann, sich zu einer
eigenstdndigen Disziplin zu entwickeln so-
wie um ihre universitire Anerkennung zu
kdampfen. Dazu war es notwendig, sich von
Philosophie und Theologie loszusagen, da
beide auf je ihre Weise von nicht-empiri-
schen Voraussetzungen ausgehen, darun-
ter von Anthropologien als Ideen iiber den
Menschen. Schon Ende des 18. Jahrhun-
derts hatte Friedrich Gentz, ein Schiiler
und Kritiker Immanuel Kants, der Philo-
sophie vorgeworfen, tiber die Realitdt hin-
wegzusehen und daher keine Relevanz fiir
die Praxis zu haben. Deshalb bediirfe es der
Kenntnis ,,menschlicher Fahigkeiten, Nei-
gungen, Schwachheiten und Leidenschat-
ten sowie des ,,Studiums der gesellschaft-
lichen Verhiltnisse. In solcher Kritik lie-

gen die Wurzeln der empirischen Wissen-
schaften wie der Psychologie und der So-
ziologie, die sich im Laufe der folgenden
Jahrzehnte durchsetzen sollten.

1 Empirisches und seine Licken

Empirische Wissenschaften gehen von der
Erfahrung aus und machen die sinnlich
wahrnehmbare Wirklichkeit zu ihrem Ob-
jekt durch Beobachtung: ,,Es ist unmoglich,
durch reines Nachdenken und ohne eine
empirische Kontrolle (mittels Beobachtun-
gen) einen Aufschluf iiber die Beschaffen-
heit und iiber die Gesetze der wirklichen
Welt zu gewinnen.“*> Die Voraussetzungen
dafiir waren und sind, von normativen, be-
sonders von religiosen® Voraussetzungen
abzusehen, und sich des moralischen Ur-

Friedrich Gentz, Nachtrag zu dem Rasonnement des Herrn Professor Kant iiber das Verhalt-

nis zwischen Theorie und Praxis, in: Hans Blumenberg u.a. (Hg.), Kant. Gentz. Rehberg. Uber
Theorie und Praxis, Frankfurt a. M. 1967, 89-111, hier: 103.

Bd. I, Stuttgart 71989, 346.

Wolfgang Stegmiiller, Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie. Eine kritische Einfithrung.

Dahinter steht die Erfahrung, dass Kirchen und Theologie die aufkommenden empirischen

Wissenschaften heftig bekdmpft haben wie schon im Falle von Kepler, Kopernikus und Galilei.
Darin liegt auch die oft scharfe Religionskritik mancher Psychologen begriindet.



14

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie

teils zu enthalten. Empirische Forschung
hat mit den Naturwissenschaften begon-
nen, dann folgte die Anwendung auf ande-
re Gebiete, in der Psychologie auf das in-
nere menschliche Seelenleben, um dessen
Funktionsweisen zu erforschen.

Die Psychologie steht freilich vor ei-
ner besonderen Schwierigkeit, denn das
menschliche Innenleben ldsst sich nicht
direkt beobachten. Daher wurden empiri-
sche Verfahren entwickelt, um Dimensio-
nen wie Gefiihle, Vorstellungen, Prakti-
ken oder Kognitionsprozesse zu erheben,
zu beschreiben und einen Zusammen-
hang zwischen ihnen herzustellen. Dies ge-
schieht vor allem quantitativ durch Frage-
bogen oder qualitativ durch narrative In-
terviews.* Damit unterliegen empirische
Verfahren einer mehrfachen Einschrén-
kung: Sie kdnnen nur einen Ausschnitt aus
einem bestimmten Gegenstandsfeld bear-
beiten, miissen innerhalb dessen ein be-
stimmtes Thema eingrenzen und bekom-
men mit dieser Methode der Abstrakti-
on nur das in ihren Blick, was die Metho-
de zulésst.

Solche Reduktionen sind fiir empiri-
sche Verfahren maf3geblich, daher kann ih-
nen auch kein Reduktionismus vorgewor-
fen werden. Aber daraus ergibt sich, dass
es der empirischen Psychologie nicht még-
lich ist, die gesamte Wirklichkeit des See-
lenlebens zu erfassen. Die Ergebnisse ihrer
vielfiltigen Studien lassen sich daher nicht
verallgemeinern. Wird diese Grenze be-
achtet, kann der empirische Zugang Fens-
ter zu einzelnen konkreten Erfahrungswel-

4

ten offnen, die, wie schon Gentz meinte,
ansonsten hinter den grofien philosophi-
schen Entwiirfen verschwinden, auch hin-
ter den theologischen.

Allerdings spielen auch bei empirischen
Forschungen nicht-empirische Vorausset-
zungen eine Rolle, die mit Menschenbil-
dern zu tun haben. Zum einen bei der Er-
stellung von Fragebogen: denn die The-
men, die zur Untersuchung anstehen, miis-
sen definiert werden, um daraus Konstruk-
te und Skalen zu entwickeln. Die Definitio-
nen werden aus Indikatoren gewonnen; das
sind in der Religionspsychologie haufig be-
obachtbare Eigenschaften, in denen sich
Religiositat ausdriickt, z.B. im Beten oder
Fasten. Quellen fiir Indikatoren konnen li-
terarische Texte sein wie Romane, in denen
die Protagonisten mit Begehren und Schuld
ringen, oder biografische Selbstzeugnisse —
alles nicht-empirische Voraussetzungen.®

Zum anderen ist die empirische Wirk-
lichkeit gelebten Lebens so vielfiltig, wie
es die Ergebnisse empirischer Forschung
sind, die zudem auch einen Zweck erfiil-
len sollen: Prognosen bereitzustellen, die
eine Entwicklung abschitzen lassen, oder
Strategien, um Fehlentwicklungen entge-
genzuwirken. Dabei kann es um Studien
zu psychischer Gesundheit gehen (men-
tal health) oder zu Bewiltigungsstrategien
in Krisen (coping), die dann auch im kli-
nischen Bereich angewandt werden. Da-
her kommt es auf die Rezipientinnen und
Rezipienten solcher Studien an, darauf,
was ihnen plausibel erscheint;® und dies
hingt wiederum mit ihren Vorannahmen

Quantitative und qualitative Verfahren haben lange gegeneinander polemisiert, pflegen aber
inzwischen meist eine friedliche Koexistenz.
Auch die Definitionen unterliegen wiederum einer Abstraktion, denn je enger sie gefasst sind,

je mehr Aspekte ausgeklammert werden, desto exakter die Ergebnisse.

Vgl. Willi Oelmiiller, Die unbefriedigte Aufklirung, Frankfurt a.M. 1979, VIII-IX. Er nennt
plausibel, ,was man aufgrund von hinreichend vielen Beispielen mit guten Griinden vor sich und
anderen rechtfertigen kann, nicht [...] aufgrund empirisch-logischer Beweise anerkennen muf3*



Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie

15

und Interessen zusammen — auch das sind
nicht-empirische Voraussetzungen.

2 Empirie und Spekulation

In der Psychologie wurden nicht nur em-
pirische Erhebungen entwickelt. Auch Psy-
chiater und Therapeuten haben aus der Er-
fahrung mit Patienten ihre Schliisse gezo-
gen. Als prominentes Beispiel kann Sig-
mund Freud (1856-1939) gelten. Der Me-
diziner Freud hat sich immer als Natur-
wissenschaftler verstanden und meinte,
die Psychologie lasse sich ,,auf einer &hn-
lichen Grundlage® aufrichten ,wie z.B. die
Physik®’. Er griff auch auf philosophische
Quellen zuriick, zuerst auf den Empiris-
mus, wie ihn die englischen Sensualisten
vertraten. Diesen ist bei allen Unterschie-
den die Theorie gemeinsam, dass Gedan-
ken aufgrund von Sinneseindriicken ent-
stehen, die dufleren Einfliissen oder inne-
ren Empfindungen entstammen. Dies ent-
sprach Freuds Zugang, der als Empiriker
dem Prinzip folgt, Empirisches immer aus
Empirischem zu erkléren, in seinem Fall
das innere Seelenleben aus einer selbst-
wirksamen unbewussten Triebdynamik.
Zunichst baute Freud seine Psycho-
logie auf den Trieben der Selbst- und Art-

erhaltung als inneren Anreizen auf. Wenn
Freud sagt, den ,Kern unseres Wesens®
bildet das ,,dunkle Es®, dann steht dahinter
bereits ein Menschenbild.® Dann aber ka-
men auch andere Téne zum Klingen, denn
bald nennt er den Sexualtrieb ,den alles
erhaltenden Eros®, den Platon im ,Sym-
posion” als Sehnsucht der beiden getrenn-
ten Geschlechter nach Wiedervereinigung
zeichnet.’” Der Eros sucht ein Liebesobjekt,
und Freud beginnt von ,,Objektbeziehung”
zwischen Menschen zu sprechen,' vom
Streben nach Gliicksbefriedigung, die nur
durch eine ,unter sich libidinds verbunde-
ne Gemeinschaft® moglich sei.'! Dazu ge-
horen ,rein zértliche [...], zielgehemmte
Komponenten“'?, weshalb Affektbeziehun-
gen zu ersten Gefiihlsobjekten® von frii-
hester Kindheit an entscheidend seien.”
Damit kommt neben die Triebtheorie eine
zwischenmenschliche Beziehungstheorie
zu stehen, was die Philosophin Marcia Ca-
vell als ,,Schwanken zwischen der Sprache
des Geistes und der Sprache des Korpers®
diagnostiziert.!* Freud gibt freilich auch zu,
zuweilen ,von innerlich tief begriindeten
Vorlieben beherrscht [zu] sein'®.

Auf diese Weise flieflen in Freuds
Werk nicht-empirische anthropologische
Vorannahmen ein, soziale und geistige: Da
Menschen nicht in der Vereinzelung leben

7 Sigmund Freud, Abrif der Psychoanalyse (1940), in: ders., Gesammelte Werke XVII. Schriften
aus dem Nachlass, herausgegeben von Anna Freud u.a., London [1948] 1955, 126.

8 Ebd., 128.

10

11

13
14

Hier bezieht sich Freud auf den Mythos vom Kugelmenschen, den Aristophanes vortragt, in:
Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips (1920), in: ders., Studienausgabe (StA) in zehn Bén-
den, herausgegeben von Alexander Mitscherlich | James Strachey | Angela Richards (Hg.), Bd. II1,
Frankfurt a. M. 1982, 261, 266.

Fiir Freud gehort zur Objektbeziehung die Ambivalenz von Liebe und Hass, in: Sigmund Freud,
Das Ich und das Es (1923), in: ebd., 309.

Sigmund Freud, Das Unbehagen in der Kultur (1930), in: StA, Bd. IX, 265.

Ders., Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921), in: ebd., 108.

Ders., Zur Psychologie des Gymnasiasten (1914), in: StA, Bd. IV, 238f.

Marcia Cavell, Freud und die analytische Philosophie des Geistes. Uberlegungen zu einer psy-
choanalytischen Semantik, Stuttgart 1997, 15.

Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips (s. Anm. 9), 268.



16

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie

konnen, miissen sie aufeinander Ricksicht
nehmen.'s Dies sei aber nur durch Beherr-
schung der Triebe moglich, wozu der Ag-
gressionstrieb zdhlt, den Freud spéter in
sein Konzept einfiihrte."” Auch hohe geis-
tige und kulturelle Leistungen wiirden
durch ,Triebverzicht® hervorgebracht. Da-
raus resultiere der ,,Fortschritt in der Geis-
tigkeit®, so ,,dafl man gegen die direkte Sin-
neswahrnehmung zu Gunsten der soge-
nannten hoheren intellektuellen Prozesse
entscheidet, also der Erinnerungen, Uber-
legungen, Schlufivorginge“®. Darin sieht
Freud ,einen Triumph der Geistigkeit tiber
die Sinnlichkeit?.

Die Verbindung zwischen Trieben und
Geistigkeit stellt Freud aber wiederum em-
pirisch her: In Gestalt elterlicher und ge-
sellschaftlicher Verbote und Gebote for-
dere die Auflenwelt Triebverzicht. Um der
damit verbundenen Unlust zu entgehen,
sei es zu einer Verinnerlichung der Forde-
rungen gekommen. Daraus habe sich das
Uber-Ich als moralische Instanz herausge-
bildet, die Freud auch Gewissen nennt.?
Offen bleibt, wie ein unbewusster Me-
chanismus, der noch dazu mit Moral ver-
kntipft ist, intellektuelle Fahigkeiten her-
vorbringen kann.” Als Empiriker scheut

Freud vor einer Anthropologie zuriick, die
vom menschlichen Geist als Erkenntnis-
vermogen ausgeht. Aber Intellekt und geis-
tige Tétigkeit lassen sich nicht empirisch
ableiten, sondern verweisen auf anthropo-
logische Vorannahmen.

Freud hat das wohl erkannt, wenn er
schreibt: ,Schon bei der Beschreibung
[von Erscheinungen] kann man es nicht
vermeiden, gewisse abstrakte Ideen auf das
Material anzuwenden, die man irgendwo-
her, gewif8 nicht aus der neuen Erfahrung
allein, herbeiholt.“** Er selbst nennt seine
nicht-empirischen Voraussetzungen auch
»Spekulation®; in seiner Selbstdarstellung
von 1925 schreibt er, er habe in den Arbei-
ten seiner letzten Jahre, ,der lange nieder-
gehaltenen Neigung zur Spekulation freien
Lauf gelassen”. Ob Empirie oder Speku-
lation, jedenfalls hat Freud vieles erkannt,
das dann auch weiterentwickelt wurde.

3 Erkenntnistheoretisches
Intermezzo

Freuds ,Spekulationen lassen sich als
Heuristik verstehen, als Vorannahmen,
mit denen er auf die Suche nach psycho-

16 Ders., Die Zukunft einer Illusion (1927), in: StA, Bd. IX, 140 u.o.

17" Ders. Jenseits des Lustprinzips (s. Anm. 9).

'8 Ders., Der Mann Mose und die monotheistische Religion (1939), in: StA, Bd. IX, 562-563.
Schon in der Zukunftsschrift (s. Anm. 16) nennt Freud den ,,Primat der Intelligenz“ sein ,,psy-

chologisches Ideal (181).
19

Ders., Der Mann Mose und die monotheistische Religion (s. Anm. 18), 559. Dieser Triumph sei

aus dem bilderlosen vergeistigten jiidischen Monotheismus entstanden.

20
21

Ders., Das Unbehagen in der Kultur (s. Anm. 11), 255, auch in anderen Schriften.
Freud erklért die Entstehung des Uber-Ichs aus dem Odipuskomplex. Daneben steht der nicht

sehr prazise ausgefiihrte Begriff ,,Sublimierung®, die ,,Eigentiimlichkeit des Sexualtriebes, sein
Ziel auf Hoheres hin zu verschieben, wozu aber nur besonders Begabte fihig seien, in: ders.,
Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci (1910), in: StA, Bd. X, 104; auch in: ders., Die
Jkulturelle® Sexualmoral und die moderne Sexualitdt (1908), in: StA, Bd. IX, 18; oder in: ders.,
Das Unbehagen in der Kultur (s. Anm. 11), 211. Darauf kann hier nicht naher eingegangen

werden.

22 Ders., Triebe und Triebschicksale (1915), in: StA, Bd. II, 81.
2 Ders., Selbstdarstellung (1925), in: Gesammelte Werke (s. Anm. 7), Bd. XIV, 84.



Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie

17

logischen Erkenntnissen ging. Thm war
bewusst, dass bereits jede Wahrnehmung
von vorausgesetzten Vorstellungen gesteu-
ert wird.* Menschenbilder sind erkennt-
nisleitende Prdmissen des Denkens. Da-
bei aber wird leicht tibersehen, dass Denk-
prozesse nicht neutral, nicht ,,nackt, son-
dern immer ,,bekleidet sind. Die verschie-
denen Kleider haben mit Herkunft und
Familie der Denkenden zu tun, mit deren
kulturellem Ambiente und der Geschichte,
in der sie leben, mit korperlicher Konsti-
tution und Affekten und nicht zuletzt mit
personlichen oder politischen Interessen.
Theoriebildungen lassen sich von biografi-
schen Aspekten nicht linear ableiten, spie-
len aber als vor-wissenschaftliche Faktoren
bei jeder Forschung mit, nicht zuletzt bei
der Wahl eines Gegenstandes.
Anthropologien, die sich auch zu ei-
ner Weltanschauung verdichten konnen,
sind in den empirischen Wissenschat-
ten nicht gerne gesehen, denn sie suchen
nach dem ,Wesen“ des Menschen, nach
dem, was einen Menschen durch alle Zei-
ten hindurch ausmacht. Fir den empiri-
schen Blick werden damit geschichtliche
und gesellschaftliche Wandlungen unter-
schlagen, die unterschiedliche Beobach-
tungen und Beschreibungen méglich ma-
chen. Damit aber wird der Mensch in Teil-
aspekte aufgesplittert und je nach Fachge-
biet als soziales oder unbewusst agierendes
Lebewesen gesehen, oder als sprachliches
und Sinnwelten konstruierendes. Jede An-
thropologie muss sich den Vorwurf gefal-
len lassen, so etwas wie ein im Sein grund-
gelegtes, ontologisches ,Wesen anzuneh-
men und dadurch den Menschen entweder

24
25

Boulder (Colorado) 1996, XI.

zu idealisieren oder zu ddmonisieren. Die
Geschichte der Philosophie liefert fiir bei-
des ausreichend Beispiele.

Um das Denken auf die Reihe zu brin-
gen, lasst sich schwerlich auf Vorannah-
men verzichten, aber der Vielfalt empi-
rischer Teilaspekte entspricht die Vielfalt
von Menschenbildern und damit von Psy-
chologien, die einander oft widersprechen.
Wer Menschenbilder kritisiert, tut dies aus
der Perspektive einer eigenen Anthropolo-
gie, die Vertreter einer anderen nicht ak-
zeptieren, es sei denn, diese gewinnen aus
der Kritik eine neue Sicht. In allen Human-
wissenschaften, auch in der Psychologie,
haben sich daraus unterschiedliche kon-
kurrierende Schulen gebildet, die einander
teils bis heute bekdmpfen.

Eine Einigung kann durch eine ge-
meinsame Frontstellung zustande kom-
men, die aber einen Gegner braucht. Als
Gegner eignet sich vor allem die Theolo-
gie, wie iiberhaupt die Religion, weil die-
se von Gott oder einer Transzendenz aus-
gehen, die von sich aus und ohne mensch-
liches Zutun wirkt. Dass etwas auferhalb
der menschlichen Wirklichkeit wirkt, ist
in den empirischen Wissenschaften jedoch
nicht vorgesehen. Daher gilt in der Reli-
gionspsychologie: ,,Simply put, we study
people, not religion.“*

Dennoch bleibt es unvermeidbar, dass
nicht-empirische Vorannahmen in die
Forschung einfliefen; in den Worten von
Gordon Allport: ,,The type of psychology
one chooses to follow reflects inevitably
one’s philosophical presuppositions about
human nature.“*® So auch der Religions-
psychologe Antoine Vergote: ,,Psychology

Ders., Jenseits des Lustprinzips (s. Anm. 9), 268.
Bernard Spilka/ Daniel N. McIntosh (Hg.), The Psychology of Religion. Theoretical Approaches,

% Gordon W. Allport, The Person in Psychology. Selected Essays, Boston 1968, 271. Allport beruft
sich hier auf William Stern, den Begriinder der Personlichkeitspsychologie.



18

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie

of religion necessarily presupposes a phi-
losophical anthropology.“”” Da es aber die
Anthropologie nicht in der Einzahl gibt,
gehort es zur wissenschaftlichen Arbeit
zu erheben, welche Anthropologie hinter
den jeweiligen psychologischen Konzep-
ten steht.

4 Zwei Varianten des ,,Selbst”

Der Begriff ,das Selbst“ im Unterschied
zum ,,Ich® geht auf die Objektbeziehungs-
theorie zuriick; dies ist die erste Varian-
te. Der englische Kinderpsychiater Do-
nald Winnicott (1896-1971) bezieht sich
auf Freud und geht tiber ihn hinaus, denn
er sieht den Menschen als eine leib-see-
lische Einheit,”® der ein Potenzial inne-
wohnt, eine ,Lebenskraft® (vitality), wel-
che die Entwicklung vorantreibt.”” Er
nennt dies das ,,fortdauernde Sein des sich
entwickelnden Leibseelischen®, das zuneh-
mend mit der Umwelt interagiert.® Die-
se Erkenntnis hat Winnicott aus der Be-
obachtung gewonnen, dass ein Baby sehr
frih seine Hand nach etwas auflerhalb von
ihm ausstreckt.”® Daher miisse die Objekt-
beziehung im Leibseelischen angelegt sein.
Die ,,Kontinuitit des Seins“ bezeichnet er
als das ,wahre Selbst®, das der Mensch als

27

»a sense of self and being® erlebt:* ,On the
basis of this continuity of being the inheri-
ted potential gradually develops into an in-
dividual infant®,* wenn alles gut geht.

Damit ,alles gut geht* und die Selbst-
entfaltung der Potenziale nicht gestort
wird, bedarf es einer férdernden Umwelt,
zunéchst einer Mutter oder Pflegeperson,
die sich an die Bediirfnisse eines Siug-
lings anpasst, damit es nicht zu Stérun-
gen kommt,* denn: ,,Any impingement, or
failure of adaptation, causes a reaction in
the infant, and the reaction breaks up the
going-on-being.“ Eine ernsthafte Storung
der ,natural tendency“ verhindert, dass
ein Kind ,an integrated unit“ wird, ,,able
to continue to have a self with a past, pre-
sent, and future.“** Solche Stérungen kom-
men immer von der Umwelt und sind in
einem nicht zu groflen Ausmaf3 auch not-
wendig, damit sich im Folgenden ein ,,Ich*
entwickeln kann in Unterscheidung von
einem Nicht-Ich; damit werde der Mensch
zu einem Beziehungswesen. Die Mutter
bzw. Bezugsperson hat daher auch die Auf-
gabe, immer wieder Bediirfnisse auch zu
versagen.*

Diese Anthropologie von leib-see-
lischer Einheit und einer Lebenskraft
als innewohnendem Potenzial, das ohne
menschliches Zutun alles zur Entwicklung

Antoine Vergote, Neither Masterly nor Ancillary, in: Jacob A. van Belzen | Owe Wikstrom (Hg.),

Taking a Step Back. Assessments of the Psychology of Religion, Uppsala 1997, 164.
28 Donald W. Winnicott, Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse, Frankfurt a. M. [1958] 1997,

166.

2 Ebd., 109.
30 Ebd., 171.
31 Ebd.,, 33.

32 Ders., Home is Where We Start from, London-New York [1986] 1990, 28. Um der Klarheit der
Begrifflichkeit willen wird hier fallweise auf das englische Original zurtickgegriffen.

33 Jan Abram, The Language of Winnicott, London [1996] 22007, 71.

34 Donald W. Winnicott, Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse (s. Anm. 28), 224.

35

nicott (s. Anm. 33), 173.

Ders., Playing and Reality, London-New York 1971, 86; vgl. Jan Abram, The Language of Win-

36 Donald W. Winnicott, Von der Kinderheilkunde zur Psychoanalyse (s. Anm. 28), 169-171;

123-124.



Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie

19

bringt, erinnert an das aristotelische Kon-
zept der Seele als forma corporis und von
Entwicklung als einem entelechialen, ziel-
gerichteten Prozess, wenn nichts dazwi-
schenkommt.”

Der anderen Variante, vertreten von
C. G. Jung (1875-1961), liegt ebenfalls die
Selbstentfaltung von Potenzialen als an-
thropologische Voraussetzung zugrun-
de. Aber anders als Winnicott sieht Jung
die Auflenwelt ausschliefllich als Storfak-
tor, der die innere Entwicklung behindert.
Jung benennt das fiir ihn zentrale Kon-
zept des kollektiven Unbewussten mit Be-
griffen, die Zige aristotelischer Natur-
philosophie aufweisen: Dem Unbewuss-
ten wohne ein ,,potentielles Gerichtetsein®
inne, ,,das fiir jeden energetischen Vorgang
schlechthin charakteristisch ist“*®. Und er
vergleicht die Selbstaktualisierung des Un-
bewussten beim Menschen unter Anspie-
lung auf die Akt-Potenz-Theorie mit einer
Pflanze: Die Potenz des Rhizoms aktuali-
siert sich in der vergénglichen Bliite.*

Darauf baut Jung seine Theorie des Ar-
chetypus auf, den er eine ,,causa efficiens "
oder eine ,facultas praeformandi“! nennt.
Archetypen, die sich in Bildern, vor allem
in Traumen aktualisieren, sind fiir ihn ,,von

37

auch in der Ethik zum Tragen kommt.

jeder bewufSten Absicht unbeeinflufite Na-
turprodukte“?. Damit ist es allein die Na-
tur, die nach Jung die Potenziale eines In-
dividuums zur vollen Entfaltung bringt,
wenn ihr Wirken nicht gestort wird. Der
wesentliche Storfaktor ist fiir ihn das Ich-
Bewusstsein, wenn es durch eine ,,falsche
und anmaflende Einstellung® besserwis-
serisch meint, auf die archetypischen Bot-
schaften verzichten zu kénnen.* Jung leug-
net das Bewusstsein nicht, unterstellt es
aber der iibergeordneten Gréfie des Unbe-
wussten, die zusammen ein Ganzes bilden:
das Selbst, das die Gesamtpsyche regulie-
re.* Daher miisse sich der Mensch z.B. die
Antwort auf ethische Fragen vom Unbe-
wussten geben lassen, das selbst ,,,denkt’
und Lésungen vorbereitet“”. Jung macht
aus seinem naturphilosophischen Zugang
ein monistisches Prinzip.

Die Faszination, die Jung vielfach aus-
tibt, liegt wohl darin begriindet, dass er das
Selbst als eigenstindigen Akteur mit dem
eigenstindigen Akteur Gott gleichsetzt;
damit scheint sein Konzept fiir die Theolo-
gie anschlussfahig zu sein. Fiir ihn aber hat
die ,Ganzheit des Menschen“ den ,Platz
der Gottheit eingenommen™®. Ein solcher
»Gott in mir® kann auf Texte und Leh-

Bei Aristoteles steht allerdings daneben eine Vernunft, die alles Natiirliche transzendiert und

B Carl G. Jung, Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewufiten (1928) (dtv 15061),

Miinchen 31991, 116.
39

1967, 11.

40 Ebd., 355.
41

(dtv 15066), Miinchen 1993, 79.

Ebd., 38; Aniela Jaffé, Erinnerungen, Traume, Gedanken von C.G. Jung, Olten-Freiburg i. Br.

Carl G. Jung, Die psychologischen Aspekte des Mutterarchetypus (1938), in: ders., Archetypen

2 Ders., Der Begriff des kollektiven Unbewussten (1936), in: ebd., 51.

43
4 Ebd,, 63.

Carl G. Jung, Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewuf3ten (s. Anm. 38), 100.

Y Carl G. Jung, Uber die Archetypen des kollektiven Unbewuf3ten (1934), 36, in: ders., Archetypen

(s. Anm. 41).
46

Ders., Psychologie und Religion (1940), in: ders., Psychologie und Religion (dtv 15068), Miin-

chen 21991, 84 - 85. Wihrend Freud Gott eliminiert, weil er keine empirische Tatsache ist, macht
Jung aus Gott eine innerpsychische empirische Tatsache.



20

Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie

ren verzichten, auf alles, das von aufSen an
den Menschen herantritt. Jungs Konzept
scheint auch dadurch befreiend zu wir-
ken, dass personliche Verantwortung kei-
ne Rolle spielt. Denn Moral ist fiir ihn ,ein
instinktives Regulativ des Handelns“", und
»Schuld® bedeutet die Abspaltung des Be-
wusstseins vom ,,Paradies der Kollektiv-
psyche“®. Kurz: Die Umwelt verfliichtigt
sich, das Ich hat ausgedient, menschliche
Beziehungen werden durch archetypische
Umtriebe hergestellt oder aufgelost.*’

5 Cui bono?

Die Menschenbilder hinter den Psycholo-
gien werden von deren Vertreterinnen und
Vertretern nicht immer benannt, auch nicht
immer erkannt, wenn die Faszination iiber-
wiegt. Aus praxisbasierten Konzepten wur-

Weiterfiithrende Literatur:

Zu vielen anderen psychologischen Kon-
zepten und Schulen, die in dem kleinen
Artikel nicht beriicksichtigt werden konn-
ten: Jochen Fahrenberg, Annahmen {ber
den Menschen. Menschenbilder aus psy-
chologischer, biologischer, religiéser und
interkultureller Sicht. Texte und Kommen-
tare zur Psychologischen Anthropologie,
Kroning *2017.

den Therapien entwickelt, um Menschen
aus ihren Verstrickungen zu befreien. Das-
selbe Ziel hat die christliche Seelsorge, die
heute ohne psychologische Erkenntnisse
nicht mehr auskommt, was freilich ein ge-
wisses Maf3 von Ausbildung voraussetzt.

Nun steht die Seelsorge im Kontext
einer gelebten Gottesbeziehung, von der
aber alle Psychologien absehen. Das bringt
aber auch den Vorteil mit sich, keiner psy-
chologischen Schule verpflichtet zu sein.
Daher kann die Seelsorge auswihlen, was
die Menschenkenntnis bereichert, ohne
gleich zu moralisieren oder zu korrigieren:
Statistische Erhebungen konnen géngigen
Vorannahmen widersprechen und aufzei-
gen, dass sich manches in Wirklichkeit an-
ders verhilt. Psychoanalytische Konzepte
konnen den Blick fiir die Realitdt schérfen,
dafiir, dass den Menschen, das Ebenbild
Gottes, auch Triebe, Bediirfnisse, Aggres-
sionen umtreiben. Die Objektbeziehungs-
theorie kann auf die Bedeutung des sozia-
len Umfelds aufmerksam machen. Und
Selbstkonzepte kénnen Zutrauen wecken
in die natiirlichen Ressourcen und kreati-
ven Fihigkeiten des Menschen, ein Thema
fir die Schopfungstheologie. Schliefllich
lasst sich keine Praxis direkt von Theorien
ableiten, so dass es auch darauf ankommt,
was sich in der Arbeit bewéhrt; dies gilt fiir
die Seelsorge wie fiir die Therapie.”

Daher ist es nicht nur hilfreich, son-
dern notwendig, sich die verschiede-

47 Ders., Uber die Psychologie des Unbewuf3ten (1943), in: ders., Zwei Schriften tiber analytische
Psychologie, Gesammelte Werke, Bd. 7, herausgegeben von Marianne Niehus-Jung, Ziirich-

Stuttgart 1964, 28.
48

49

Carl G. Jung, Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewuf3ten (s. Anm. 38), 33.
Ankniipfend an neuzeitliche Philosophien wie Holismus oder Vitalismus sind auch Vertreter

der Humanistischen Psychologie wie Abraham Maslow oder Carl R. Rogers einem solchen ein-
seitigen ,,ontologischen“ Konzept gefolgt. Abraham Maslow, Begriinder der ,Transpersonalen
Psychologie“ nennt sein Konzept ausdriicklich eine ,,Ontopsychologie®, in: Psychologie des

Seins, Frankfurt a. M. 1994, 33.
50

gen.

Inzwischen arbeiten auch Therapeuten und Therapeutinnen oftmals mit verschiedenen Zugéin-



Heine / Menschenbilder hinter der Psychologie

21

nen Menschenbilder genauer anzusehen,
die dazu aber offengelegt werden miis-
sen. Erst dann ldsst sich dariiber reflek-
tieren und diskutieren, und es kann zu ei-
nem Austausch kommen zwischen Theo-
logie und Psychologie, zwischen Erfahrun-
gen in Therapie und Seelsorge. Ein solcher
nicht nur theoretischer, sondern auch per-
sonlicher Dialog wird sich zwischen Zu-
stimmung und Widerspruch bewegen,
aber ohne einander bekdmpfen zu mussen.
»Wenn alles gut geht*, lassen sich fiir beide
Seiten daraus neue Erkenntnisse tiber den
Menschen gewinnen.

Die Autorin: Univ. Prof. (em.) Dr. Susan-
ne Heine vom Institut fiir Praktische Theo-
logie und Religionspsychologie der Evange-
lisch-Theologischen Fakultit der Universi-
tat Wien, davor an der Universitit Ziirich,

studierte Evangelische Theologie und Philo-
sophie in Wien und Bonn; 1973 Promotion
in neutestamentlicher Exegese, 1978 Habi-
litation in neutestamentlicher Fachdidaktik.
Fiir interreligiose Verstindigung erhielt sie
2007 den Wilhelm Hartel-Preis der Oster-
reichischen Akademie der Wissenschaften
und 2011 das Ehrenkreuz fiir Wissenschaft
und Kunst I. Klasse. Publikationen zum
Thema: Grundlagen der Religionspsycho-
logie. Modelle und Methoden (UTB 2528),
Gottingen 2005; Das Leben ist wenig erfreu-
lich. Eine Exegese von Sigmund Freuds ,,Zu-
kunft einer Illusion’, in: Gabor Ittzés (Hg.),
Cura mentis — salus populi, Budapest 2013,
53-68; Spiritualitit ohne Gott. Das Para-
digma der ,,gottlichen Natur® als Herausfor-
derung fiir die christliche Theologie, in: Uta
Heil / Annette Schellenberg (Hg.), Frommig-
keit (Wiener Jahrbuch fiir Theologie 11),
Wien 2016, 141-164.

Spiritualitit

ERWIN MODE

eichstatter studien

Spiritualitit und Hermeneutik est

Text und Sinn — Mystik und Transformation

Auf der Suche nach einer anwendungsbezogenen
spirituellen Theologie mit Auflenwirkung ins
Kirchliche und Therapeutische, aber auch ins
sakular Gesellschaftliche beschiftigt sich Erwin
Méde u. a. mit den Ankniipfungspunkten von
Spiritualitit an die Mystik, an die Psychotherapie
oder dem Verhiltnis von Spiritualitit zu
Introvision und Heilung.

Eichstitter Studien, Band 79

208 S., kart., ISBN 978-3-7917-3013-4

€ (D) 34,95/ € (A) 36,
auch als eBook

Verlag Friedrich Pustet @

Erwin Made

Text und Sinn -
Mystik und Transformation

W

www.verlag-pustet.de




