ThPQ 167 (2019), 39-47

39

Erwin Dirscherl

Die Frage nach dem Heil fir Seele und Psyche

als Frage nach Gott

Vom liebenden Aushalten der Anderheit’ und von der Fahigkeit,

sich zu verlassen

¢ Vor dem Hintergrund fragmentierter Lebenswirklichkeiten plddiert der
Autor, Professor fiir Dogmatik und Dogmengeschichte an der Universitit
Regensburg, dafiir, theologisch den ganzen Menschen im Blick zu behalten.
Wider eine missbriuchliche, den Menschen bisweilen manipulierende Ver-
wendung des Gottesbegriffs argumentiert er mit E. Lévinas, dass die in den
Mitmenschen wie in Gott eingetragene Anderheit einen Zwischen-Raum er-
offne, der heilsame Haltungen gegeniiber anderen ermdgliche. (Redaktion)

1 Die Gefahr der Fragmentierung
des Menschen: Vom Wagnis,
aufs Ganze zu blicken

Bei aller Ausdifferenzierung menschlicher
Wirklichkeit, bei allen Unterscheidun-
gen, die wir im Laufe der Kulturgeschich-
te getroffen haben, zwischen Geist und Ge-
fiihl, Verstand und Vernunft, Leib und See-
le, Seele und Psyche etc., die sogar in ein
Gegeneinander hinein gesteigert werden
konnten, sind wir uns heute wieder mehr
bewusst, dass wir als Menschen hochkom-
plexe Beziehungswesen sind, in denen al-
les mit allem zusammenhingt. Ich bin ein
Mensch - das ist keine Aussage iiber ein
isoliertes Etwas, das in sich ruht, sondern
tiber eine unbegreifliche Dynamik bezie-
hungsreichen Lebens, die ich kérperlich
spiiren kann, bevor ich dariiber explizit re-

1

besonders zu markieren.

flektiere, eine Dynamik, die mir mehr zu
denken aufgibt, als ich denken kann. Wir
miissen es in Theologie und Kirche riskie-
ren, Uiber den ganzen Menschen zu spre-
chen, nicht nur tiber bestimmte Segmen-
te. Das ist in der Tat ein Wagnis, denn wer
kann sich bei dem tagtéglich weiter explo-
dierenden Wissen noch anmaflen, iiber
den ganzen Menschen und seine Wirklich-
keit Bescheid zu wissen? Ist das nicht eine
unglaubliche Hybris?

Wir leben immer schon als ganze
Menschen mit all unseren Facetten. In je-
dem Augenblick leben wir im Prasenzraum
unseres Korpers,” die Gegenwart ist unser
Dauerzustand, wir leben immer im Jetzt, in
jenem ortlosen Ort zwischen Vergangen-
heit und Zukunft, der uns mit allem, was
vorher schon war und nachher noch kom-
men wird, verbindet. Wir miissen iiber al-

In der Levinasforschung ist bewusst von Anderheit die Rede, um das Phanomen der Alteritit

Vgl. Erwin Dirscherl, Wenn das Fleisch Wort wird. Der Leib als Prasenzraum Gottes und des

Menschen, in: Martin Diirnberger u.a., Hg., Stile der Theologie. Einheit und Vielfalt katho-
lischer Systematik in der Gegenwart (ratio fidei 60), Regensburg 2017, 269-279; ders., Unser
Korper in Zeiten einer ,Revolution der Zirtlichkeit, in: IkaZCom 45 (2016), 309-318.



40 Dirscherl / Heil fiir Seele und Psyche als Frage nach Gott

les reden! Da geht es uns wie der Bibel, die
jeweils in den Zeiten der Entstehung ih-
rer Schriften das Risiko gewagt hat, tiber
alles zu sprechen: tiber Gott, den Men-
schen und die Schépfung. Wenn ich das
nicht wage, habe ich Wesentliches verges-
sen, denn der Mensch ist nicht zu verste-
hen ohne die Kontexte, in denen er lebt. Zu
diesem Kontext gehort fiir die christliche
Bibel, aber auch fiir die Bibel Israels und
den Koran, Gott und die ganze Welt hinzu.
In dem Moment wagen wir aber Unmégli-
ches, denn wir kénnen das Alles nicht ein-
fach in einem Satz oder einem Buch, schon
gar nicht in einem Tweet aussagen. Rah-
ner sprach von dem Wort Gott als letztem
Wort vor dem Verstummen.* Das, was wir
sagen wollen, ist wunderbar komplex, un-
begreiflich und unaussprechlich. Halten
wir diese Komplexitit und die Unbegreif-
lichkeit unseres Lebens (noch) aus?

2 Soteriologie und Theozentrik:
Die vorausgehende Liebe und
Barmherzigkeit Gottes

In der Theologie und der Seelsorge kon-
nen wir inhaltlich und methodisch, im
Unterschied zur Psychologie und Psycho-
therapie, bei der Frage nach der Erfiillung
menschlichen Lebens die Gottesfrage nicht
ausschliefSen. Denn die Theozentrik steht
fiir die Kirche im Zentrum. Dorothea Satt-
ler geht zu Recht davon aus, dass Theolo-
gie um ihrer Relevanz und Identitit willen
zuerst Soteriologie ist.* Heils- und Unheils-

erfahrungen der Menschen sind der Ort,
auf den sich die Theologie als ,deuten-
de menschliche Rede“ bezieht.” Und Satt-
ler fiigt hinzu, dass Soteriologie Theo-lo-
gie ist, Rede von Gott.® Heilserfahrung und
Gotteserfahrung lassen sich fiir die Glau-
benden nicht voneinander trennen. Die
Heilserfahrungen der Menschen der Bibel
lassen sich nicht von ihrer Erfahrung Got-
tes 16sen. Die atl. und ntl. Botschaft von der
Nihe der Gottesherrschaft zeigt die Theo-
zentrik zur Geniige. Und wenn es in der
Frage nach Jesus nicht um das universale
Heil der Menschen und um das von Gott
geschenkte Leben in Fiille ginge, wie sollte
dann die Rede von seiner Géttlichkeit plau-
sibel gemacht werden? Auch die Christolo-
gie ist konsequent soteriologisch motiviert.
Und wenn wir von einer Menschwerdung
Gottes sprechen, dann ist auch die Anthro-
pologie im Spiel. Von Gott kann dann nicht
mehr gesprochen werden, ohne vom Men-
schen zu sprechen und umgekehrt.
Markus Weif3er hat in seinem Entwurf
einer trinitarischen Soteriologie gezeigt,
dass die Rede vom universalen Heilswillen
Gottes mit einer Offenheit und Dynamik
konfrontiert, die das Verstdndnis der Kir-
che im Innersten betrifft: ,Die Nachfolge
Jesu im durch ihn eroffneten Horizont der
Hoffnung verweist die Kirche auf die einzi-
ge fiir sie vollziehbare Haltung: ein offener
Universalismus der Liebe und Barmbher-
zigkeit Gottes, dem sie dient. Kirche ist da-
her Nachfolge Jesu als gemeinsamer Exodus
in die Unverfiigbarkeit Gottes und so in die
institutionalisierte Relativitit menschlichen

3 Vgl. Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens, Freiburg i. Br. 1976, 56.

* Vgl. Dorothea Sattler, Erlosung? Lehrbuch der Soteriologie, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2011,
43-45.

> Ebd, 45.

6 Vgl. ebd., 46.



Dirscherl / Heil fiir Seele und Psyche als Frage nach Gott 41

Wirkens angesichts seiner sich in Christus
offenbarenden Gnade.*”

Die Relativitit meint hier eine Zuriick-
bezogenheit auf Gott, welche die Kirche
zu respektieren hat, und keine Gleichgiil-
tigkeit. Sie bedeutet, dass die Kirche nicht
iiber Gott und die universale Prisenz sei-
nes Wortes und Hl. Geistes verfiigt. Die-
ser Ansatz schiitzt auch vor einer Siin-
denfixiertheit der Soteriologie und erin-
nert daran, dass die Bibel von einem gu-
ten Anfang der Welt und von der Hoft-
nung auf ein gutes Ende spricht, weil Gott
schon vor dem sog. Stindenfall in der Néhe
des Menschen ist und ihn als sein Bild ge-
schaffen hat. Das Geschehen der Schop-
fung ist schon ein Geschehen der Gna-
de. Der Atem Gottes, der dem Menschen
eingehaucht wird, macht ihn von Anfang
an zu einem inspirierten Lebewesen.® Der
Mensch ist capax Dei, fihig, Gott zu re-
prasentieren und wie ein Kénig und Hir-
te Verantwortung fiir sich und fiir alle in
der Schépfung zu iibernehmen.’ Diese Be-
rufung des Menschen bleibt bestehen, auch
wenn der Mensch scheitert, schuldig oder
Stinder wird. Gott wird dem Menschen
immer wieder vergebend nachgehen und
ihn suchen, so wie es schon in der Garten-
erzdhlung in Gen 3 zur Sprache gebracht
wird. Auch Jesus wird diese urspriingliche
Berufung des Menschen in Erinnerung ru-
fen und angesichts geschehener Siinde und
Schuld als gerechter Konig und guter Hir-

te erneut den Zugang zu einem menschli-
chen Leben eroffnen. Er erneuert als ver-
korpertes Wort Gottes einen Bund Got-
tes mit seinem Volk Israel und der ganzen
Welt, der schon im AT immer wieder er-
neuert wurde. Nur weil Bundeserneuerung
als je neue barmherzige Verséhnung von
Gott her geschenkt wird, kann der Mensch
auch angesichts seiner Schuld und Siinde
leben und das Leben in Fiille finden. ,,Kei-
ne menschliche Siinde, wie gravierend sie
auch immer sein mag, ist starker als diese
Barmbherzigkeit, ist in der Lage, sie zu be-
grenzen. '

Das ist die Botschaft der gesamten Bi-
bel! Diese Botschaft will Menschen nicht
verurteilen, sondern aufrichten, sie aus der
Verlorenheit ihrer Sorgen und Néte, ihrer
Verletzlichkeit und Todesbedrohtheit ret-
ten, der wir alle unterliegen, nicht nur in
der heutigen fragilen Welt."" Diese Bot-
schaft will uns die Angst vor einer offe-
nen Zukunft nehmen und eine tatkriftige
Hoffnung schenken, jenseits eines absolut
sicheren Wissens, das wir nicht erreichen
konnen, es sei denn um den Preis einer
Berechenbarkeit, welche die Gnade Got-
tes kontrollieren will. Papst Franziskus be-
tont daher immer wieder, dass die Kirche
keine Kontroll- und Zollstation ist (Amoris
Laetitia [AL] 310), sondern die Barmher-
zigkeit Gottes fiir alle glaubwiirdig zu ver-
kiinden hat.

Markus WeifSer, Der Heilige Horizont des Herzens. Perspektiven einer trinitarischen Soteriolo-

gie im Anschluss an Karl Rahner (Freiburger theologische Studien 186), Freiburg i. Br.-Basel-

Wien 2018, 771.

Vgl. Erwin Dirscherl, Grundriss theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des Men-

schen angesichts des Anderen, Regensburg 2006, 72-75.
Vgl ebd., 113-117 mit Bezug auf Erich Zenger und Christoph Dohmen.

Miinchen °2016, 73.
11

Papst Franziskus, Der Name Gottes ist Barmherzigkeit. Ein Gesprach mit Andrea Tornielli,

»Der Weg der Kirche ist der, niemanden auf ewig zu verurteilen, die Barmherzigkeit Gottes iiber

alle Menschen auszugieflen, die sie mit ehrlichem Herzen erbitten. [...] Denn die wirkliche Liebe
ist immer unverdient, bedingungslos und gegenleistungsfrei.“ So Papst Franziskus in AL 296.



42 Dirscherl / Heil fiir Seele und Psyche als Frage nach Gott

3 Der ,Psychismus der Seele” bei
E. Levinas: Vom Umgang mit
dem Wort Gottes ohne Instru-
mentalisierung

Mir ist bei allem Positiven, was eben gesagt
wurde, jedoch bewusst, wie viel Leid durch
den Missbrauch des Wortes Gottes auch
in der Kirche, die nicht nur heilig, son-
dern auch siindig ist, tiber die Menschen
gebracht worden ist und noch immer ge-
bracht wird. Viele Psychologen und Psy-
chotherapeuten wissen darum und helfen
Menschen, ihre Verletzungen und trauma-
tischen Erfahrungen zu bearbeiten. Wer in
diesem Berufsstand auch theologisch gut
ausgebildet ist, weif3, wie in einem heilsa-
men oder in einem zerstorerischen Sinn
von Gott die Rede sein kann. Wer das Wort
Gottes missbraucht, der missbraucht den
Menschen und wer die Menschen miss-
braucht, der missbraucht Gottes Wort. Der
Missbrauch beginnt bereits in der Spra-
che, dort, wo ich den Anderen oder Gott
im Sinne meiner Interessen instrumentali-
siere und manipuliere, nicht erst wenn es
zum gewalttitigen korperlichen und see-
lischen Missbrauch kommt. Wie sprechen
und denken wir von Gott und dem Ande-
ren? Wie werden wir beiden gerecht, ohne
sie in unsere Strategien einzubauen?
Emmanuel Levinas, der fiir mich bei
diesen Fragen von herausragender Bedeu-
tung ist, hat in seinem Denken immer wie-
der von neuem versucht, den Menschen als
ein Wesen zu verstehen, das zur Giite befa-
higt ist. Und dieser Versuch war gezeichnet
vom Geschehen der Schoa, das doch auch
zu der Erkenntnis fithren konnte, dass
der Mensch nicht des Menschen Freund,
sondern des Menschen Wolf ist. Levinas
schreibt: ,Gewaltsam ist jede Handlung,

12

bei der man handelt, als wire man allein. “1?

Dieser an den Kategorischen Imperativ
Kants erinnernde Satz zeigt, dass Levinas
nach der Bedeutung eines Subjekts fragte,
das nicht allein auf der Welt ist und ohne
Gewalt leben kann. Nur einem solchen
Subjekt ist es moglich, sozial zu existieren
und dem Anderen Raum zu gewidhren. Le-
vinas spricht provokant davon, dass mein
Verhiltnis zum Anderen von einem Des-
inter-esse geprdgt sein kann. Dieser Be-
griff bedeutet bei ihm nicht, dass der An-
dere mir gleichgiiltig ist, sondern dass ich
ihn nicht meinen Interessen unterwerfe.
Ich kann mich dem Anderen 6ffnen und
ihm Raum geben, ohne ihn zu verzwecken,
mich ihm unmittelbar aussetzen, ex-po-
nieren.

Levinas bringt den Dekalog ins Spiel:
Du sollst/wirst Dir kein Bildnis machen!
Das bedeutet, dass ich Gott und den ande-
ren Menschen nicht auf das Bild zurecht-
stutzen darf, das ich mir von ihnen mache.
Das verridt deren Wiirde, Einzigkeit und
Geheimnishaftigkeit und beraubt sie ihrer
Anderheit, ja tibt Gewalt auf sie aus. Gebe
ich dem anderen Menschen die Chance,
das Bild, das ich von ihm habe, zu verin-
dern? Halte ich die Anderheit aus? Nehme
ich von Gott nur das an, was in mein Bild
von ihm passt? Oder lasse ich mich auf ein
Geschehen der Transzendenz ein, in dem
der Andere und Gott mir iberhaupt erst
zugénglich werden, wenn ich mich mit ih-
nen auf den Weg durch die Zeit begebe?
Verlasse ich mich auf den Anderen und
auf Gott hin, von denen ich die Bedeutung
meines Lebens als einzigartiges und uner-
setzbares Individuum empfange? Trans-
zendenz bedeutet fiir Levinas ein Gesche-
hen zwischen uns und Gott, in das wir von
Anfang an mit Leib und Seele hineingezo-

Emmanuel Levinas, Schwierige Freiheit. Versuch tiber das Judentum, Frankfurt a. M. 1992, 15.



Dirscherl / Heil fiir Seele und Psyche als Frage nach Gott 43

gen sind. Die Seele deutet Levinas als rit-
selhafte Beziehung des Menschen zu Gott,
zum Unendlichen. Diese Beziehung geht
uns als Gnade voraus, wir konnen sie erst
im Nachhinein reflektieren und zur Spra-
che bringen. Es gibt eine Verspitung und
Zeitverzogerung zwischen dem, was uns
unmittelbar in der Gegenwart passiert und
unserem Nach-Denken dariiber, das die
Bedeutung des zuvor Geschehenen fin-
den will und dazu der Erinnerung bedarf.
Transzendenz passiert, sie geht voriiber in
der Zeit, so wie es vom Voriiberzug Gottes
an Mose in Ex 33 erzéhlt wird: ,Der Gott,
der vorbeigegangen ist, ist nicht das Urbild,
von dem das Antlitz das Abbild wire. Nach
dem Bilde Gottes sein heifdt nicht, Ikone
Gottes sein, sondern sich in seiner Spur be-
tinden. Der geoffenbarte Gott unserer jii-
disch-christlichen Spiritualitit bewahrt die
ganze Unendlichkeit seiner Abwesenheit,
die in der personalen Ordnung selbst ist.
Er zeigt sich nur in seiner Spur, wie in Ka-
pitel 33 des Exodus. Zu ihm hingehen heift
nicht, dieser Spur, die kein Zeichen ist, fol-
gen, sondern auf die Andern zugehen, die
sich in der Spur halten.“”* Diese Erkennt-
nis ist die Konsequenz aus dem biblischen
Doppelgebot von Gottes- und Néchstenlie-
be, das Juden und Christen gemeinsam ist.

Levinas spricht vom ,,Psychismus der
Seele, der als Phasenverschiebung in der
Identitit des Menschen verstanden wird,
als der Andere in mir."* Zwischen dem Ich
und dem Selbst ist die Zeit ausgespannt, in

13

der ich dem absolut Anderen begegne. Zeit
und Anderheit geschehen in mir, in mei-
ner Identitdt, die nicht statisch, sondern
dynamisch zu verstehen ist. Das Subjekt
ist nicht mit sich identisch. Die Differenz
in ihm bedeutet die zeitliche Beziehung
zum Anderen, die leibhaftig gelebt wird
und vom Anderen und vom Unendlichen
her in einer unvordenklichen Vergangen-
heit eréffnet wurde: Schépfung. So kann
leibhaftige Transzendenz im Sein fiir den
Anderen geschehen, die eine Kernspaltung
des Selbst bedeutet. Levinas spricht von
dem Anderen in mir, denn die Beziehung
zum Anderen geht mir unter die Haut und
bleibt mir nicht duflerlich. Ich lasse mich
auf die Ndhe Gottes und des Anderen ein,
wenn ich mich verlasse und meine Exis-
tenz als Exodus verstehe, als Aufbruch in
eine offene Zukunft.

4 Haltung zeigen: Glaube
als Stil der Gastfreundschaft
bei Christoph Theobald

Christoph Theobald hat einen Entwurf
vorgelegt, der Christentum primér als
Stil'"® versteht und nach der Haltung fragt,
die mit dem Glauben verbunden ist.'® Der
Glaube ist fiir ihn ein Begegnungs- und
Beziehungsgeschehen, ,,in dem der Emp-
fanger sich auf den schopferischen Vor-
gang der Formgebung seines Glaubens
selbst einldsst“Y. Die Neuheit, wie Jesus die

Emmanuel Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phanomenologie und Sozial-

philosophie (Alber-Broschur Philosophie), Freiburg i. Br.—Miinchen 21987, 235.

14

Vgl. Emmanuel Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht (Alber-Reihe Phi-
losophie), Freiburg i. Br.-Miinchen 1992, 242.

15 Vgl. Christoph Theobald, Christentum als Lebensstil, in: ThPQ 166 (2018), 172-186; ders.,
Christentum als Stil. Thesen zum epistemologischen Hintergrund des Ansatzes, in: ThPQ 166

(2018), 187-190. Anm. der Redaktion.
16

Vgl. ders., Christentum als Stil. Fiir ein zeitgeméfles Glaubensverstindnis in Europa, Freiburg

i. Br.—Basel-Wien 2018; ders., Le Christianisme comme style, 2 Bde., Paris 2007.
7 Christoph Theobald, Christentum als Stil (s. Anm. 16), 58.



44 Dirscherl / Heil fiir Seele und Psyche als Frage nach Gott

Welt bewohnt, lasse sich als ein bestimmter
Typ von Begegnung beschreiben, als eine
Beziehung und deren Wirkung bzw. Wir-
kungsgeschichte, die mit einer spezifischen
Art von Gastfreundschaft verbunden sei
und sich auf einer elementaren und alltdg-
lichen Ebene abspiele.”® Die Gastfreund-
schaft sei ein Grundmotiv der atl. und ntl.
Uberlieferung, die diese Haltung schlief3-
lich als Heiligkeit deute. Dabei stehe Jesus
in den Begegnungen mit den Menschen in
einer Distanz zu sich selbst, die ,,nicht Aus-
druck von List oder strategischer Klugheit
(ist, E.D.), sondern Zeichen der einzigar-
tigen Fdhigkeit Jesu, sozusagen als Jiinger
[...] von Jedermann und in jeder Situation
neu zu ,lernen; wer er selbst ist und was er
Jkann' (vgl. z.B. Mk 1,40£.; 5,30; 6,34; 7,29
usw., parr.). So schafft er einen Freiheits-
raum und schenkt gleichzeitig denen, die
ihm begegnen, allein durch seine Anwe-
senheit und seine Gegenwart wohltuende
Nahe.“!” Was ist das fiir eine Distanz Jesu
zu sich selbst?

Sie ist auffindbar in jenen Szenen, in
denen er von sich als jemand anderem
spricht, vom Menschensohn, vom Sdmann
oder dem Hausvater. Die Frage nach der
eigenen Identitdt schiebt Jesus auf ,,und
widersetzt sich allen Versuchen, sie vorei-
lig zu beantworten (vgl. Mk 1,40 £. usw.).“*
Jesus schafft so einen Raum im eigenen
Selbstbezug, in dem er sich dem Anderen
bedingungslos 6ffnet.?! In diesem Lebens-
raum koénnen die Menschen ihre Einzig-
keit entdecken, die in der Tiefe ihrer Exis-

8 vagl. ebd., 58.

tenz schon verborgen da ist ,,und sich nun
plotzlich, in der Begegnung mit dem Mann
aus Nazareth, als ,Glaubensakt® artikuliert:
Sie schenken nicht nur Jesus ,Kredit’, son-
dern betrachten gleichzeitig das eigene Le-
ben und das des anderen bei aller radika-
len Offenheit als ,kreditwiirdig’ Hat sich
solches ereignet — oft dauert es nur einen
kurzen Augenblick ... - dann konnen sie
ihre eigenen Wege gehen; das Entschei-
dende fiir ihr Leben ist geschehen.“? Der
»Kredit“ meint hier die Glaubwiirdigkeit,
das Vertrauen, das gesetzt wird, in Jesus,
in sich selbst, in den Anderen und in Gott.
Diese Haltung Jesu reprasentiert die Gast-
freundschaft Gottes, dessen Heiligkeit. De-
ren Form zeigt sich in Lernfihigkeit und
Freiheit, im Loslassen von sich selbst, um
tiir jedermann da zu sein, hier und jetzt ge-
genwirtig zu sein.”

Theobald weist darauf hin, dass der
Glaube in uns immer durch Andere er-
zeugt wird, die jedoch diesen Lebensakt
nicht an unserer Stelle setzen konnen. Die
Gastfreundschaft der Eltern und wichtiger
Personlichkeiten unseres Lebens sei nicht
von Interessen und Strategien geprigt,
sondern von einer Anwesenheit (Parousia)
als Dasein fiir uns. Diese Anwesenheit ge-
schieht umsonst, gratuit, aus Gnade.** Nur
das ,Umsonst“ macht den Glauben im bib-
lischen Sinne mdglich, nicht notwendig.
Der Glaube kann nicht erzwungen oder
strategisch angestrebt werden. ,,Denn die-
ser so bedrohte und zerbrechliche Akt -
mitten in unserer Verwundbarkeit - ist,

19 Christoph Theobald, Christentum als Stil (s. Anm. 16), 59.

20 Ebd., 59.
21

nas.

Hier ergeben sich fiir mich spannende Berithrungspunkte zwischen Ch. Theobald und E. Levi-

2 Christoph Theobald, Christentum als Stil (s. Anm. 16), 59.

23 Vgl. ebd., 60.
24 Vgl. ebd., 86.



Dirscherl / Heil fiir Seele und Psyche als Frage nach Gott 45

wenn er sich plotzlich zeigt, ein ,Wunder,
das uns, wenn unser Glaubenssinn etwas
geschult ist, ,erstaunt’: Glaube, wo wir ihn
nicht erwarten.“*

Der Glaube ist eine menschliche Hal-
tung, die nicht nur bei Christen vorkommt.
Das macht Theobald anhand der Erzéh-
lung von der blutfliissigen Frau klar, die Je-
sus beriihrt. Jesus spiirt sogar in der Men-
schenmasse diese eine Beriithrung, fragt
nach der Frau und am Ende sagt er ihr:
»Meine Tochter, dein Glaube hat dich ge-
rettet. Geh in Frieden! Du sollst von dei-
nem Leiden geheilt sein.“*® Jesus ermog-
licht den Glauben der Frau, beansprucht
aber nicht, dessen Ursprung zu sein. Die
Diskretion Jesu, der keinen blofd stellt,
gibt den Glauben des Anderen ,,umsonst®
aus der Hand, ,gibt der Geschichte die-
ser Frau, ihrer Situation, ihrer Geste und
threm Wort und in alledem dem lebens-
geschichtlichen Entstehen ihres ,Glaubens’
seine eigentliche Bedeutung und sein Ge-
wicht.“”” In der Lebensgeschichte wer-
den auch die Verwundbarkeit, Fragili-
tit und Unbegreiflichkeit des Lebens er-
fahren, nicht nur das Gliick und das Ge-
lingen. So stellt sich uns die Frage, ob wir
dem Leben in all seinen Dimensionen und
auch in seiner Geheimnishaftigkeit trau-
en diirfen. Es kommt fiir Theobald zu ei-
nem ,,Ubergang” von einem elementaren
~Lebensglauben® zum Christusglauben:
»Das Geheimnis zieht mich an, schafft
in mir Vertrauen und erlaubt es mir -
in meiner Verwundbarkeit — in Wahrheit

,ich' zu sagen.“*® Das Abenteuer des Lebens
ist fiir alle Menschen in ihrer jeweiligen
Einzigkeit gegeben. Das Leben verlangt
vom Menschen, sich aus der Hand zu ge-
ben und provoziert Vertrauen/Glauben in
die Verheiflung des Lebens. Dieser Glaube
ist auch da gegeben, wo wir ihn nicht ver-
muten, auch auflerhalb der Kirche.” Jesus
greift diesen Glauben auf und nimmt ihn
ernst, der Glaube der Frau ist schon da, be-
vor er eingreift, er hat die Frau schon ge-
rettet vom Moment der Beriithrung an,
als eine Kraft vom Herrn ausging und die
spiirbare Geste zur Heilung wurde! Dieser
Glaube an Jesus Christus und der Lebens-
glaube jedes Menschen, der zu einem ele-
mentaren Vertrauen fihig ist, unterschei-
den sich, sie sind je anders, aber jede Wer-
tehierarchie zwischen diesen beiden Glau-
bensweisen wird unméglich gemacht.*

5 ,Heilsame Haltungen”3"
Das barmherzige Aushalten
der Anderheit als Fahigkeit
des Liebens

»Seelsorgliches Handeln mochte Heilungs-
prozesse ermoglichen oder unterstiitzen.
Da erfreut es, dass Glaube und Religion seit
einigen Jahren auch im psychotherapeu-
tischen Diskurs mit Blick auf ihre heilsa-
men Anteile neu diskutiert und nicht mehr
nur mit den sog. ekklesiogenen Neurosen
oder mit ihren zwangsneurotischen Defor-
mationen in Zusammenhang gebracht und

25 Christoph Theobald, Christentum als Stil (s. Anm. 16), 86.

26

27 Ebd., 92.
8 Ebd., 97.
2 Vgl ebd.,, 106f.

3 vgl. ebd., 106.
31

Zit. nach ebd., 90f., mit den kursiven Hervorhebungen durch ihn.

Ich iibernehme diese Formulierung aus dem Buchtitel von Bernhard Plois/ Werner Strodmeyer

(Hg.), Heilsame Haltungen. Beratung als angewandte theologische Anthropologie, Miinster

2016.



46 Dirscherl / Heil fiir Seele und Psyche als Frage nach Gott

beargwohnt werden.“* So formuliert es Bi-
schof Franz-Josef Bode im Vorwort eines
Buches mit dem Titel ,,Heilsame Haltun-
gen®. Der Glaube an Gott kann als ein Fak-
tor angesehen werden, der Verdnderung
ermoglicht und somit Heilung begiinstigt.
Bernhard Plois und Werner Strodmeyer
gehen von ihren reichen Erfahrungen in
kirchlichen Beratungsstellen aus und ver-
weisen auf theologische Entwiirfe, die von

Weiterfiihrende Literatur:

Bernhard Plois | Werner Strodmeyer (Hg.),
Heilsame Haltungen. Beratung als an-
gewandte theologische Anthropologie,
Minster 2016. Ein spannender Versuch,
auf dem Stand heutiger theologischer An-
thropologie, die den Menschen als Bezie-
hungswesen versteht, konkrete Beratungs-
prozesse zu reflektieren.

Dorothea Sattler, Erlosung? Lehrbuch der So-
teriologie, Freiburgi. Br.—Basel-Wien2011.
Ein Lehrbuch, das umfassend in die Rede
von der Erlosung einfithrt und sich auch
dem Dialog mit der Psychologie kenntnis-
reich und sensibel 6ffnet.

Erwin Dirscherl, Grundriss theologischer
Anthropologie. Die Entschiedenheit des
Menschen angesichts des Anderen, Re-
gensburg 2006. Der Mensch wird als Be-
ziehungswesen vorgestellt, das nicht ohne
seine konkreten Beziehungen zum Ande-
ren und zu Gott zur Sprache gebracht wer-
den kann.

einer relationalen Identitit des Menschen
sprechen und die Soteriologie ins Zentrum
stellen.” Sie wollen darauf hinweisen, dass
es in kirchlichen Beratungsprozessen nicht
nur darum gehen kann, aus dem Glauben
abgeleitete Haltungen zu reflektieren, son-
dern dass auch der je eigene Glaube, das ei-
gene Gottesbild, die eigenen Zuginge zur
Sinnfrage in den Blick treten miissen, da-
mit sich heilsame Wandlungen ergeben
konnen.* Die Frage nach der Identitat des
Menschen ist eine stindige Begleiterin in
der Beratung. Diese Identitit ist an Bezie-
hungen gebunden. Partnerschaft, Ehe und
Familie gelten als ,der herausgehobene
Sehnsuchtsort fiir Liebe, Annahme, Ver-
trauen, Geborgenheit und Intimitat“* Das
kann zu Uberforderungen fiihren, vor al-
lem, wenn der Andere dazu instrumentali-
siert wird, meine Wiinsche und Erwartun-
gen zu erfiillen. Das kann nicht gut gehen,
weil ich dem Anderen dann keinen Raum
mehr gebe. Cornelia Koppetsch weist da-
rauf hin, dass partnerschaftliche Liebesbe-
ziehungen als ,Kommunikationszusam-
menhang zweier autonomer Individuen®
verstanden werden kénnen, die ,zwecks
Maximierung ihrer individuellen Gewin-
ne in einem Austauschverhiltnis mitei-
nander stehen.“** Hier wird die Okono-
mie der Marktlogik prigend und das kri-
tisiert Koppetsch zu Recht. Denn eine Lie-
besbeziehung beruht ebenso wenig wie
eine Gottesbeziehung auf einem ,Do-ut-
des-Modell“: Ich gebe, damit du gibst. Lie-
be bedeutet intime Vertrautheit ohne Be-

32 Franz-Josef Bode, Vorwort, in: ebd., 9-11, hier: 10.

33

gen (s. Anm. 31), 15-29, hier: 18f.

34 Vgl. ebd., 22.
35

Vgl. Bernhard Plois|/ Werner Strodmeyer, Heilsame Haltungen, in: dies. (Hg.), Heilsame Haltun-

Jochen Sautermeister, Ehe-, Familien- und Lebensberatung als kirchliches Handlungsfeld, in:

Konrad Hilpert/ Bernhard Laux (Hg.), Leitbild am Ende? Der Streit um Ehe und Familie (Theo-
logie kontrovers), Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2014, 267-280, hier: 270.

36

Cornelia Koppetsch, Liebe und Okonomie, in: ebd., 21-41, hier: 29, mit Bezug auf A. Giddens.



Dirscherl / Heil fiir Seele und Psyche als Frage nach Gott 47

rechnung, sich auf den Anderen hin ver-
lassen und sich auf ihn verlassen, ohne auf
eine Belohnung zu schielen. Die Liebe ist
von einer Offenheit geprégt, die in der Bin-
dung Raum und Zukunft eréffnet. Die Lie-
be geschieht so zwischen uns, dass sie nicht
erzwingbar und einklagbar ist. Sie wird aus
Gnade geschenkt, gratuit, umsonst, ohne
Hintergedanken und Strategie. Denken
wir an Ch. Theobald zuriick. Ohne die Lie-
be Anderer wiren wir nicht auf der Welt.
Die Liebe blickt auf den Anderen als An-
deren und will ihn nicht verselbigen, d. h.
mir selbst angleichen, so hat es Levinas ge-
meint. Die Liebe respektiert den Ande-
ren in dem, was ihn von mir unterschei-
det, und dieser Unterschied lasst sich nicht
in Kategorien von besser oder schlechter,
mehr oder weniger durchbuchstabieren, er
lasst sich nur als Anderheit aussprechen.
Denn das, was uns gemeinsam ist, ist unser
Menschsein. In uns und in unserer Identi-
tdt ist der Andere gegeben, dem wir begeg-
nen in der Zeit, die wir brauchen, um wir
selbst zu werden.

Identitdt gibt es nicht ohne dauern-
de Veranderung und Differenz, ohne Be-
ziehung und einen Zwischenraum, der
uns Luft zum Atmen ldsst, damit wir nicht
in uns ersticken. Veranderung geschieht
durch den Anderen! Wir sind inspiriert
vom Unendlichen selbst, der in unserer

Endlichkeit zwischen uns gegenwirtig ist
und seine Spuren in unser aller Leben hin-
terlasst. Gott ist die geheimnisvolle Ver-
bindung zwischen uns, der uns das Leben
in Fiille schenken will und dem wir restlos
vertrauen diirfen, auch wenn er fiir uns der
Unbegreifliche bleibt. Er fithrt uns hinaus
ins Weite! Sind wir bereit, uns ganz auf ihn
zu verlassen, zu verandern, ohne auf einen
Lohn zu blicken? Daran konnte die Fahig-
keit hidngen, uns selbst, den Anderen und
Gott zu lieben.

Der Autor: Prof. Dr. E. Dirscherl, geb. 1960,
Studium der Kath. Theologie und Philoso-
phie an der Universitidt Bonn, Promotion
Dr. theol. (1989) und Habilitation (1995)
an der Kath.-Theol. Fakultit der Univer-
sitat Bonn, 1995-2002 Lehrstuhl fiir Sys-
tematische Theologie: Dogmatik am Insti-
tut fiir Kath. Theologie der Universitit Os-
nabriick, seit 2002 Lehrstuhl fiir Dogma-
tik und Dogmengeschichte an der Fakultit
fiir Katholische Theologie der Universitdit
Regensburg. Publikationen: Die Bedeutung
der Nihe Gottes. Ein Dialog zwischen Karl
Rahner und Emmanuel Levinas, Wiirzburg
1996; Grundriss theologischer Anthropolo-
gie. Die Entschiedenheit des Menschen an-
gesichts des Anderen, Regensburg 2006; Das
menschliche Wort Gottes und seine Prisenz
in der Zeit, Paderborn 2013.



