
ThPQ 167 2019 56 —69

Herbert Haslinger

Das Vatıkanum un ıe Pastoraltheologie
Das /weite Vatikanische Konzil 2— LernIımMPUlse des Vatikanums

ist Clas „pastorale Konzil“. DIe uali- für dıe Pastoraltheologıe
tat des Pastoralen markiert seiIne 1ıLieren-
t1a specifica gegenüber anderen Konzilien, „Volk Gottes der Impuls V
die aufgrun: ihrer Klärung VO  b Lehrfra- umen gentium
SCH, respektive Verurteilung entsprechen-
der Irrlehren, als dogmatische Konzilien DIe Kirche ist olk (,ottes (LG 9-17) Da-
firmieren. Fur Cie Pastoraltheologie bil- rın besteht Cie zentrale Bestimmung des
det ach ihrer Einführung als eigenstän- theologischen Wesens der Kirche Uurc

Clas IL Vatikanum.'dige Disziplin der unıversıtären Theologie
1M Jahr 1777 Clas IL Vatikanum Cie ZWEeI1-

epochale Schwelle ihrer Entwicklung In FExkurs „Volk Gottesder Neuzeıt Das VO Konzil inaugurler-
Verständnis einer pastoralen Kirche CI- Das Motiv „Volk Gottes” entstammıt dem

forderte eine ıIn ihrem inhaltlichen Zu- en Testament. Es beinhaltet dort den
schnitt, In ihrem methodischen KOonzept nspruch, dass Israel das olk ist, welches
und In ihrer innertheologischen Os1IL1iOon sich (jott seInem olk rwählt und mıt
grundlegend veränderte Pastoraltheologie. dem einen Bund geschlossen hat (vgl.
So kann IHNan mıt Grüunden anneh- Ex 6)4_ s Lev 26,12; Din 26,16—-19) Das
INEN, dass CS eine besondere wechselseiti- el Mıt der Selbstbezeichnung als olk
SC Relevanz zwischen dem IL Vatikanum (‚ottes ordnet sich Cie Kirche In eine SC
und der Pastoraltheologie gibt Wle stich- mMelInsame Geschichte mıt dem olk Israel

e1in. DIe Kirche versteht sich nicht als Clashaltig sich diese Annahme erwelst, soll 1M
Folgenden anhand ausgewählter spek- Schlec.  1ın Andere gegenüber dem olk

aufgezeigt werden. Es geht zunächst (1) Israel, sondern erkennt In diesem ihre
wichtige Implikationen des Konzils für Kraft ebende Wurzel.* Freilich, WenNnn sich

Selbstverständnis und Inhalt der Pastoral- Cie Kirche Jesu Christi als olk (,ottes de-
theologie; dann aber auch (2) frappie- finiert, basiert Cles auf der Überzeugung,
rende pastoraltheologische Leerstellen des dass (jott Uurc ESUS Christus einen Neu-
Konzils. ach einem 1C auf Clas peziel- Bund zwischen sich und den Menschen
le Problem der Konzilshermeneutik (3) CI- geschlossen hat, einen Bund, mıt dem CI

O1lg e1in auswertendes Kesumee (4) sich „dUuS en und Heiden Clas CUuU«Cc

Vgl YVes CONngar, DIie Kirche als 'olk Gottes, 1N: Concilium 1965 5-16; Max Keller,
„Volk Gottes“ als Kirchenbegriff. Eiıne Untersuchung zu 1ieUuETETN Verständnis, Zürich-FEin-
siedeln-Köln 1970; Herbert Haslinger, Pastoraltheologie, Paderborn D, 33572 (darin uch
1n€e Begründung der Präferenz Cdieses Kirchenbegrifts gegenüber den Kirchenbildern 99}  U-
N10 un: „Leib Christi")
Vgl Franz Mußner, DIie raft der Wurzel. Judentum ESUS Kirche, Freiburg i. Br —-Basel—
Wiıen 1987

56

Herbert Haslinger

Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie

1 Vgl. Yves M. J. Congar, Die Kirche als Volk Gottes, in: Concilium 1 (1965), 5  –16; Max Keller, 
„Volk Gottes“ als Kirchenbegriff . Eine Untersuchung zum neueren Verständnis, Zürich–Ein-
siedeln–Köln 1970; Herbert Haslinger, Pastoraltheologie, Paderborn 2015, 321–  332 (darin auch 
eine Begründung der Präferenz dieses Kirchenbegriff s gegenüber den Kirchenbildern „commu-
nio“ und „Leib Christi“).

2 Vgl. Franz Mußner, Die Kraft  der Wurzel. Judentum – Jesus – Kirche, Freiburg i. Br.–Basel–
Wien 1987.

Das Zweite Vatikanische Konzil (1962–

1965) ist das „pastorale Konzil“. Die Quali-

tät des Pastoralen markiert seine differen-

tia specifica gegenüber anderen Konzilien, 

die aufgrund ihrer Klärung von Lehrfra-

gen, respektive Verurteilung entsprechen-

der Irrlehren, als dogmatische Konzilien 

firmieren. Für die Pastoraltheologie bil-

det – nach ihrer Einführung als eigenstän-

dige Disziplin der universitären Theologie 

im Jahr 1777 – das II. Vatikanum die zwei-

te epochale Schwelle ihrer Entwicklung in 

der Neuzeit. Das vom Konzil inaugurier-

te Verständnis einer pastoralen Kirche er-

forderte eine in ihrem inhaltlichen Zu-

schnitt, in ihrem methodischen Konzept 

und in ihrer innertheologischen Position 

grundlegend veränderte Pastoraltheologie. 

So kann man mit guten Gründen anneh-

men, dass es eine besondere wechselseiti-

ge Relevanz zwischen dem II. Vatikanum 

und der Pastoraltheologie gibt. Wie stich-

haltig sich diese Annahme erweist, soll im 

Folgenden anhand ausgewählter Aspek-

te aufgezeigt werden. Es geht zunächst (1) 

um wichtige Implikationen des Konzils für 

Selbstverständnis und Inhalt der Pastoral-

theologie; dann aber auch (2) um frappie-

rende pastoraltheologische Leerstellen des 

Konzils. Nach einem Blick auf das speziel-

le Problem der Konzilshermeneutik (3) er-

folgt ein auswertendes Resümee (4).

1 Lernimpulse des II. Vatikanums 
für die Pastoraltheologie

1.1 „Volk Gottes“ – der Impuls von 
Lumen gentium

Die Kirche ist Volk Gottes (LG 9  –17). Da-

rin besteht die zentrale Bestimmung des 

theologischen Wesens der Kirche durch 

das II. Vatikanum.1 

Exkurs „Volk Gottes“

Das Motiv „Volk Gottes“ entstammt dem 

Alten Testament. Es beinhaltet dort den 

Anspruch, dass Israel das Volk ist, welches 

sich Gott zu seinem Volk erwählt und mit 

dem er einen Bund geschlossen hat (vgl. 

Ex 6,4  – 8; Lev 26,12; Dtn 26,16  –19). Das 

heißt: Mit der Selbstbezeichnung als Volk 

Gottes ordnet sich die Kirche in eine ge-

meinsame Geschichte mit dem Volk Israel 

ein. Die Kirche versteht sich nicht als das 

schlechthin Andere gegenüber dem Volk 

Israel, sondern erkennt in diesem ihre 

Kraft gebende Wurzel.2 Freilich, wenn sich 

die Kirche Jesu Christi als Volk Gottes de-

finiert, basiert dies auf der Überzeugung, 

dass Gott durch Jesus Christus einen Neu-

en Bund zwischen sich und den Menschen 

geschlossen hat, einen Bund, mit dem er 

sich „aus Juden und Heiden […] das neue 

ThPQ 167 (2019), 56 – 69



Haslinger DDas I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie 5 /

olk Gottes” (LG berufen hat und der ist ein euer Bund zwischen (jott und den
In der Vollendung des Reiches (,ottes S@1- Menschen gestiftet (vgl. Mk 14,22—-25 P
1E Bestimmung findet So steht Clas MO- Kor 1,25); dieser Neue Bund gilt den „VIe-
1V „Volk Gottes” WwIe kaum e1in anderes len Clas el cla ESUS zweifelsohne für
für eine ständige theologische (sratwande- alle gestorben ist der Mensch-
LUuNng, bel der e1in Absturz In Cie beidselti- heit, der Welr’: dadurch ist nicht mehr 1Ur

SCH gründe vermeililden ist. Israel, sondern sind alle Menschen, denen
Einerselts erinner C4 Cle Kirche cla- (,ottes Heilswille gilt, ZU. olk (jottes be-

Tall, Class S1E sich nle als eine IO be- rufen. Das konstituilert erstiens den Glauben
reifen darf, Cie Cle Stelle des Volkes IsS- ESUS Christus als einen Glauben,
rae] SEe1 und Cle mıt dem Urc. Je zweitens Cie Kirche als GGemeinschaft der
SU$S Christus gestifteten euen Bund 1U  b ESUS Christus Glaubenden und drittens Cie
Clas Gültige gegenüber eiInem vermeınnt- Identität der Christen als Volk, Clas (jott
ich überholten oder ungültig eworde- gehört. Deshalb sind Judentum und YT1S-
Nen en Bund des Volkes Israel reprasen- tentum Zzwelıl unterschiedliche Religionen;
tieren wurde. Das olk Israel ist olk (jO0T- deshalb unterscheiden sich Cle Kirche Jesu
tes; der Alte Bund zwischen (zott und IsS- Christi und Clas olk Israel In ihrem CGlau-
rae] ist „n1e gekündigt 3 worden.“ DIe Rede ben; deshalb bilden es und eues Tes-
VO  u der Kirche als olk (jottes cdarft also nle tament Zzwel untrennbar verbundene, aber

erfolgen, Cdlass S1E Cle theologische den- notwendig unterschiedene Dokumente des
1la der en neglert oder mindert. AÄn- auDbens Das Motiv „Volk (Gottes” beinhal-
dererseits bringt Cie Bezeichnung der KIır- tet Cdlese Koinzidenz der gleichzeiti-
che als olk (,ottes umgekehrt auch deren sCcmH Untrennbarkeit und Unterschiedenheit
eigenständige theologische Identität ZU. VOoO  b Judentum und Christentum, Cle In der

Rede VOoO  b den en als den „älteren Bru-USdruc. 1ese besagt: In ESUS VO  u Na-
ist (jott Mensch geworden; dieser Je der  C6 (Papst Johannes Paul IL.) der Christen

SU$S hat sich durch Se1IN Heilswirken, also ein treffliches Bild gefunden hat: Menschen
Urc. Se1IN Leben, seiInen Tod und SseiINe als Geschwister bezeichnen ist eine AÄn-
Auferstehung als der Christus, als der VCI- zeige ihrer vorgegebenen, nicht gewählten
heißene ESS1AS, als der Erlöser der Men- Verbundenheit und zugleic ihrer Verschie-
schen erwlesen; durch den Kreuzestod Jesu denheit als nicht identische, sondern In ih-

Vgl Martın Buber, ede VOo Januar 1933 1ın Stuttgart, ıtiert nach Hans FYTMAHNN HenrixX,
Judentum Uun: C'hristentum Gemeinschaft wider Willen, Regensburg 2008, X —109
Wiıe wichtig Ist, diese Flanke des theologischen YTats sorgfältig 1mmM Blick behalten, ze1igt eın
Aufsatz des nicht mehr 1m Amlt befindlichen Papstes Benedikt XVI vgl Joseph Ratzinger / Bene-
dikt AÄV(I., CGinade Uun: Berufung hne Keue. Anmerkungen z u Iraktat „De ludaeis”, 1N: nterna-
tionale Katholische Zeitschrift „Communio’ 387-406.) [ Meser Irrıtlert mıt Aussagen
WI1IE „DIE Umstiftung des Sinal-Bundes In den UEl Bund 1mmM Blute Jesu Sibt dem Bund 1n€e
1ICUEC Uun: für lImmer gültige Gestalt.“ (ebd., 405.) Dadurch wird eın Gültigkeitsgefälle zwischen
Neuem Uun: Altem Bund INSıNUuJlert und Clie für das christlich-jüdische Verhältnis prekäre
Uun: überwunden geglaubte vgl 4) Vorstellung einer Substitution, eilner Ersetzung Israels
durch Clie Kirche repristiniert. Vgl Michael Böhnke, Der gekündigte ONSseENS, 1N: Herder KOT-
respondenz 2018 Y 50{f.; und Clie Zurückweisung der Kritik ın Joseph Ratzinger / Benedikt
AÄV(I., Nicht MI1ss1ion, sondern Dialog, 1N: Herder Korrespondenz 2018 12, 13
Vgl Walter Schmithals, [Das Evangelium nach Markus. Kapitel . 2-16,20 ÖTK 2/2), Gütersioh—
Würzburg 616

57

Volk Gottes“ (LG 9) berufen hat und der 

in der Vollendung des Reiches Gottes sei-

ne Bestimmung findet. So steht das Mo-

tiv „Volk Gottes“ wie kaum ein anderes 

für eine ständige theologische Gratwande-

rung, bei der ein Absturz in die beidseiti-

gen Abgründe zu vermeiden ist.

Einerseits erinnert es die Kirche da-

ran, dass sie sich nie als eine Größe be-

greifen darf, die an die Stelle des Volkes Is-

rael getreten sei und die mit dem durch Je-

sus Christus gestifteten Neuen Bund nun 

das Gültige gegenüber einem vermeint-

lich überholten oder ungültig geworde-

nen Alten Bund des Volkes Israel repräsen-

tieren würde. Das Volk Israel ist Volk Got-

tes; der Alte Bund zwischen Gott und Is-

rael ist „nie gekündigt“3 worden.4 Die Rede 

von der Kirche als Volk Gottes darf also nie 

so erfolgen, dass sie die theologische Iden-

tität der Juden negiert oder mindert. An-

dererseits bringt die Bezeichnung der Kir-

che als Volk Gottes umgekehrt auch deren 

eigenständige theologische Identität zum 

Ausdruck. Diese besagt: In Jesus von Na-

zaret ist Gott Mensch geworden; dieser Je-

sus hat sich durch sein Heilswirken, also 

durch sein Leben, seinen Tod und seine 

Auferstehung als der Christus, als der ver-

heißene Messias, als der Erlöser der Men-

schen erwiesen; durch den Kreuzestod Jesu 

3 Vgl. Martin Buber, Rede vom 14. Januar 1933 in Stuttgart, zitiert nach: Hans Hermann Henrix, 
Judentum und Christentum – Gemeinschaft  wider Willen, Regensburg 2008, 85  –109.

4 Wie wichtig es ist, diese Flanke des theologischen Grats sorgfältig im Blick zu behalten, zeigt ein 
Aufsatz des nicht mehr im Amt befi ndlichen Papstes Benedikt XVI. (vgl. Joseph Ratzinger / Bene-
dikt XVI., Gnade und Berufung ohne Reue. Anmerkungen zum Traktat „De Iudaeis“, in: Interna-
tionale Katholische Zeitschrift  „Communio“ 47 [2018], 387–   406.). Dieser irritiert mit Aussagen 
wie: „Die Umstift ung des Sinai-Bundes in den neuen Bund im Blute Jesu […] gibt dem Bund eine 
neue und für immer gültige Gestalt.“ (ebd., 405.) Dadurch wird ein Gültigkeitsgefälle zwischen 
Neuem und Altem Bund insinuiert und die für das christlich-jüdische Verhältnis so prekäre – 
und überwunden geglaubte (vgl. NA 4) – Vorstellung einer Substitution, einer Ersetzung Israels 
durch die Kirche repristiniert. – Vgl. Michael Böhnke, Der gekündigte Konsens, in: Herder Kor-
respondenz 72 (2018) H. 9, 50 f.; und die Zurückweisung der Kritik in Joseph Ratzinger / Benedikt 
XVI., Nicht Mission, sondern Dialog, in: Herder Korrespondenz 72 (2018) H. 12, 13 f.

5 Vgl. Walter Schmithals, Das Evangelium nach Markus. Kapitel 9,2 –16,20 (ÖTK 2/2), Gütersloh–
Würzburg 21986, 616 f.

ist ein Neuer Bund zwischen Gott und den 

Menschen gestiftet (vgl. Mk 14,22 – 25 par.; 

1 Kor 11,25); dieser Neue Bund gilt den „Vie-

len“, das heißt – da Jesus zweifelsohne für 

alle gestorben ist – der gesamten Mensch-

heit, der Welt5; dadurch ist nicht mehr nur 

Israel, sondern sind alle Menschen, denen 

Gottes Heilswille gilt, zum Volk Gottes be-

rufen. Das konstituiert erstens den Glauben 

an Jesus Christus als einen neuen Glauben, 

zweitens die Kirche als Gemeinschaft der an 

Jesus Christus Glaubenden und drittens die 

Identität der Christen als Volk, das zu Gott 

gehört. Deshalb sind Judentum und Chris-

tentum zwei unterschiedliche Religionen; 

deshalb unterscheiden sich die Kirche Jesu 

Christi und das Volk Israel in ihrem Glau-

ben; deshalb bilden Altes und Neues Tes-

tament zwei untrennbar verbundene, aber 

notwendig unterschiedene Dokumente des 

Glaubens. Das Motiv „Volk Gottes“ beinhal-

tet genau diese Koinzidenz der gleichzeiti-

gen Untrennbarkeit und Unterschiedenheit 

von Judentum und Christentum, die in der 

Rede von den Juden als den „älteren Brü-

dern“ (Papst Johannes Paul II.) der Christen 

ein treffliches Bild gefunden hat: Menschen 

als Geschwister zu bezeichnen ist eine An-

zeige ihrer vorgegebenen, nicht gewählten 

Verbundenheit und zugleich ihrer Verschie-

denheit als nicht identische, sondern in ih-

Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie



58 Haslinger [)as I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie

TeIn esen eigenständige ersonen. So WIE terscheidung VO  b Amtern und Funktionen
eine fundamentale Gleichheit der WurdeCie Glaubensgemeinschaft der en nicht

eine vorausgehende und dann überbotene eignet (LG / 10/ 12) DIe Kirchenkonstitu-
Vorform der christlichen Kirche Ist, ist letz- tion umMmen gentium legt mıt einer egen-
tere nicht eine nachfolgende Ableitung oder dären Redaktion der ursprünglichen ext-
e1in sekundärer Appendix des Volkes Israel. vorlage“ ihre Ausführungen ber Cie Gilie-
Wenn sich en und Christen VO  u Scha- der der Kirche bewusst Class S1e als

Erstes In einem Kapitel ber das olk (J0T-lom Ben-Chorin 1Ins Wort efasst durch Cle
Anrede Jesu als „Bruder”® als Geschwister tes (LG 9-17) Clas benennt, Was alle Ange-
verstehen, kann C4 kein Vorrecht Israels auf hörigen des Volkes Gottes, nichtgeweih-
Cie Titulatur „Volk Gottes” geben, cla C4 Z7W1- Christen und geweihte Amtsträger SC
schen Geschwistern keine VOTr- und ach- mMe1iınsam auszeichnet: erst danach tri(it S1E
rangigkeit dem Recht gibt, sich als Kınd In Zzwel apiteln Cie Aussagen, Cie jeweils
seiINer Eltern sehen. DIe Kirche Jesu spezifisch auf Cie Amtsträger (LG _
Christi ist 'olk Gottes; Urc. ESUS YT1S- und auf Cie alcn (LG zutre({-
{us ist ein euer Bund begründet, der ihr fen. amı sagt Clas Konzzil: Das Was

e1in eigenes und eigenständiges Fundament In der Kirche gilt, ist Cie Gleichheit der
verleiht.‘ Das In Abrede tellen 1€15€, Wüuürde, die en 1edern des Gottesvol-
Cie glaubensbegründende Jesu YT1S- kes zukommt. rst auf der Grundlage Cle-
{1; mithin Cie ExIistenz des Christentums SCI Gleichheit ergeben sich die Differenzie-
negleren. IUNSCH VO  b Amtern und Funktionen.? Alle

Menschen, Cie dem olk (‚ottes zugehö-
Indem sich Cie Kirche als „Volk Gottes” be- T, sind demnach Jräger des Wesens der
zeichnet, deklariert S1E zunächst, dass en Kirche und ubjekte kirchlicher Ex1istenz.
ihren 1edern als Bestimmung ih- Es stellt sich dann aber Cie Frage, Wel

Ter theologischen Identität VOTL jeder Un- diesem olk (‚ottes gehört. Diesbezüg-

Vgl Schalom Ben-Chorin, Bruder ESUS. Der Nazarener ın jüdischer Sicht, München 1967
DIiese Flanke des theologischen Tats gerat außer Blick, WE das Bemühen Anerkennung
des Judentums philosemitisch umkippt ın cdas ZuUu!r Substitution reziproke Gültigkeitsgefälle einer
Praposition, einer Vorrangstellung Israels gegenüber der christlichen Kirche. Deren Identität
erscheint dann 11UT formulierbar als Ableitung AUS der Identität Israels. e Artikulation e1-
1IicCcT eigenständigen Identität der Kirche, VOorT allem ihrer [stanz Flementen des Judentums,
wird dagegen schnell der antijudaistischen Tendenz verdächtigt. SO führt Cdie Behauptung einer
„durchgehenden Praposition Israels“ Vorbehalten, ob sich Clie Kirche überhaupt „Volk (J0L-
tes  ‚6C ECI1NEN kann, da „‚durch cdas höhere Alter der bleibenden Erwählung” Israel eın Vorzug bei
der ede VO  3 „Volk Gottes”“ zukomme (Christian Frevel, 'olk (,ottes Biblisch-theologisch.

Altes Testament un: Judentum, 1N: LIhK® 10, 843-846.) DIie Annahme eiINes Vorrechts Israels
auf Cdie „Volk Gottes”-Identität wird jedoch späatestens dort der Hinterfragung bedürftig, 61€
dazu führt, dass Clie 1mmM „Volk Gottes -Begriff des 11 Vatikanums enthaltene Beanspruchung ZuUu!r

Oftenheit für alle Menschen (vgl. 13) neglert wird.
Vgl {to Semmelro E, DIie Kirche, cdas 1IiECEUE Gottesvolk, 1N: Guilherme Baraung (He.) De FEFecle-
619 eıtrage ZuUu!r Konstitution „Über Cdie Kirche“ des /weiten Vatikanischen Konzils. Band 1,
Freiburg Br -Frankfurt 1966, 365—-379, hier 369 —374; $to FTrMAHNN Pesch, DDas / weite
Vatikanische Konzil Vorgeschichte Verlauf Ergebnisse Nachgeschichte,
Würzburg 1993, 146 —_ 145
Vgl {to Semmelroth, DIie Kirche, das 1IiECEUE G ottesvolk S Anm. 8) 374; YVes Congar, DIie
Kirche als 'olk (Jottes (S. Anm. 1) 5{

58

rem Wesen eigenständige Personen. So wie 

die Glaubensgemeinschaft der Juden nicht 

eine vorausgehende und dann überbotene 

Vorform der christlichen Kirche ist, ist letz-

tere nicht eine nachfolgende Ableitung oder 

ein sekundärer Appendix des Volkes Israel. 

Wenn sich Juden und Christen – von Scha-

lom Ben-Chorin ins Wort gefasst durch die 

Anrede Jesu als „Bruder“6 – als Geschwister 

verstehen, kann es kein Vorrecht Israels auf 

die Titulatur „Volk Gottes“ geben, da es zwi-

schen Geschwistern keine Vor- und Nach-

rangigkeit in dem Recht gibt, sich als Kind 

seiner Eltern zu sehen. Die Kirche Jesu 

Christi ist Volk Gottes; durch Jesus Chris-

tus ist ein Neuer Bund begründet, der ihr 

ein eigenes und eigenständiges Fundament 

verleiht.7 Das in Abrede zu stellen hieße, 

die glaubensbegründende Rolle Jesu Chris-

ti, mithin die Existenz des Christentums zu 

negieren.

Indem sich die Kirche als „Volk Gottes“ be-

zeichnet, deklariert sie zunächst, dass allen 

ihren Gliedern als erste Bestimmung ih-

rer theologischen Identität vor jeder Un-

6 Vgl. Schalom Ben-Chorin, Bruder Jesus. Der Nazarener in jüdischer Sicht, München 1967.
7 Diese Flanke des theologischen Grats gerät außer Blick, wenn das Bemühen um Anerkennung 

des Judentums philosemitisch umkippt in das zur Substitution reziproke Gültigkeitsgefälle einer 
Präposition, einer Vorrangstellung Israels gegenüber der christlichen Kirche. Deren Identität 
erscheint dann nur formulierbar als Ableitung aus der Identität Israels. Die Artikulation ei-
ner eigenständigen Identität der Kirche, vor allem ihrer Distanz zu Elementen des Judentums, 
wird dagegen schnell der antijudaistischen Tendenz verdächtigt. So führt die Behauptung einer 
„durchgehenden Präposition Israels“ zu Vorbehalten, ob sich die Kirche überhaupt „Volk Got-
tes“ nennen kann, da „durch das höhere Alter der bleibenden Erwählung“ Israel ein Vorzug bei 
der Rede von „Volk Gottes“ zukomme (Christian Frevel, Volk Gottes. I. Biblisch-theologisch. 
1. Altes Testament und Judentum, in: LTh K3 10, 843 – 846.) Die Annahme eines Vorrechts Israels 
auf die „Volk Gottes“-Identität wird jedoch spätestens dort der Hinterfragung bedürft ig, wo sie 
dazu führt, dass die im „Volk Gottes“-Begriff  des II. Vatikanums enthaltene Beanspruchung zur 
Off enheit für alle Menschen (vgl. LG 13) negiert wird.

8 Vgl. Otto Semmelroth, Die Kirche, das neue Gottesvolk, in: Guilherme Baraúna (Hg.), De Eccle-
sia: Beiträge zur Konstitution „Über die Kirche“ des Zweiten Vatikanischen Konzils. Band I, 
Freiburg i. Br.–Frankfurt a. M. 1966, 365  –  379, hier: 369  – 374; Otto Hermann Pesch, Das Zweite 
Vatikanische Konzil (1962  –1965). Vorgeschichte – Verlauf – Ergebnisse – Nachgeschichte, 
Würzburg 1993, 146  –148.

9 Vgl. Otto Semmelroth, Die Kirche, das neue Gottesvolk (s. Anm. 8), 374; Yves M. J. Congar, Die 
Kirche als Volk Gottes (s. Anm. 1), 5 f.

terscheidung von Ämtern und Funktionen 

eine fundamentale Gleichheit der Würde 

eignet (LG 9/10/12). Die Kirchenkonstitu-

tion Lumen gentium legt mit einer legen-

dären Redaktion der ursprünglichen Text-

vorlage8 ihre Ausführungen über die Glie-

der der Kirche bewusst so an, dass sie als 

Erstes in einem Kapitel über das Volk Got-

tes (LG 9  –17) das benennt, was alle Ange-

hörigen des Volkes Gottes, nichtgeweih-

te Christen und geweihte Amtsträger ge-

meinsam auszeichnet; erst danach trifft sie 

in zwei Kapiteln die Aussagen, die jeweils 

spezifisch auf die Amtsträger (LG 18 – 29) 

und auf die „Laien“ (LG 30  – 38) zutref-

fen. Damit sagt das Konzil: Das erste, was 

in der Kirche gilt, ist die Gleichheit der 

Würde, die allen Gliedern des Gottesvol-

kes zukommt. Erst auf der Grundlage die-

ser Gleichheit ergeben sich die Differenzie-

rungen von Ämtern und Funktionen.9 Alle 

Menschen, die dem Volk Gottes zugehö-

ren, sind demnach Träger des Wesens der 

Kirche und Subjekte kirchlicher Existenz.

Es stellt sich dann aber die Frage, wer 

zu diesem Volk Gottes gehört. Diesbezüg-

Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie



Haslinger DDas I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie

ich kommt das Konzil einer bemer- Clas Handeln der Gläubigen In der Kirche
kenswerten Aussage „ZU dieser atholi- als ihren Reflexionsgegenstand betrachten.

Wenn S1E dem esen der Kirche als olkschen Einheit des Gottesvolkes werden
also alle Menschen gerufen, und auf vielfäl- (,ottes erecht werden will, cdann I1US$S S1E
fige Weisen gehören ihr oder werden ihr ihre Wahrnehmung auf alle Menschen AaUS-

zugeordnet sowochl die katholische Gläubi- welten; dann cdarft S1E keinen Menschen als
ScHhH als auch andere Christus Glauben- irrelevant AaUs ihrem Wahrnehmungshori-
de als auch schließlich alle Menschen über- ZONLT ausblenden Ihr Reflexionsgegenstand
aupt, die HUNYC: die Na (Jottes zZU  S Het- ist Cle realiter nle vollständig erfassbare

Lebenswirklichkeit der Menschen.le berufen sind. (LG 13) Das bedeutet: Als
olk (‚ottes eignet der Kirche der arak-
ter der Weltweite, der Universalität. Pro- „Offenbarung“ der Impulspaglert wird keineswegs ein triumphalisti- von Dei Verbumscher, vereinnahmender Universalitätsan-
spruch der katholischen Kirche. (‚emeint BIs heute ist der Theologie e1in einselt1g
ist vielmehr eine Universalität 1M wort- tionales, verbales Verständnis der Of{ftenba-
lichen Sinn: DIe Kirche wendet sich glei- LUNS eingewoben, welches diese vornehm-
chermaßen en Menschen „Volk (J0T- ich als Wortgeschehen, als Mitteilung e1-
tes  C6 beinhaltet eine Universalität, Cie nicht Ne$s 1SSCNS assoz11ert Infolge dessen
Cie Menschen für Cie Kirche, sondern Cie identifiziert IHNan Cie Disziplinen der SyS-
Kirche für Cie Menschen In nspruc. tematischen Theologie, cla ihnen Cie Ke-
nımmt; eine Universalität, Cie keine Ver- flexion der verbal formulierten auDens-
einnahmung der Menschen für Cie Kirche, nhalte obliegt, als „eigentliche Theologie”.
sondern eine erausgabung der Kirche für DIe Pastoraltheologie gilt dagegen als Fach,
Cie Menschen ordert. war I1US$S INan, SC Clas selbst nicht direkt mıt der Offenbarung
rade einer Vereinnahmung wehren, (‚ottes tun habe, olglic. nicht „eigent-
Cie Unterschiede zwischen katholisch (Je- 1C. Theologie” SEl Auch 1M 1INDI1IC auf
tauften, anderen Christen, Angehörigen diese binnentheologische Positionlierung
anderer Religionen und nicht gläubigen der Pastoraltheologie beinhaltet Clas IL Va-
Menschen beachten. Aber WenNnn das Kriıte- tikanum den Impuls einem grundlegen-
r1um für Cie Zugehörigkeit ZU. olk (J0T- den mMdenken
tes Cie Heilszusage (‚ottes ist, dann kann DIe Offenbarungskonstitution Dei VeEr-

aufgrun der christlichen Überzeugung hum bestimmt Clas esen der Offenbarung
VO  b der Heilszusage alle Menschen kei- (,ottes: „ES hat Off In seinmer dÜite und Weis-
N Menschen Cie Wüuürde, 1€: des Vol- heit gefallen, Sich selbst offenbaren
kes (‚ottes se1IN, abgesprochen werden. 1eses Offenbarungsgeschehen ereignet sich

Miıt dem Motiv „Volk Gottes“ VeIT all- In Taten und Worten, die inwendig MITe1-
lasst Clas IL Vatikanum Cle Pastoraltheolo- nander verknüßp sind (DV 2 Dem-
gie Cdarin besteht der Lernimpuls ach cdarft Cie Offenbarung nicht infach als

einer radikalen Weltung ihres Reflexi- Wortgeschehen, als verbale Mitteilung eiINnes
onsgegenstandes. S1e I1US$S ihre Begrenzung Wissensinhalts verstanden werden. (jott
auf den Binnenbereich der Kirche über- teilt nicht sondern sich selbst mıt. Das
winden. S1e cdarft nicht mehr 1Ur Cie Taxls esen der Offenbarung besteht der PCI-
der verfassten Kirche, auch nicht mehr 1Ur sonalen Selbstmitteilung (‚ottes. Als solche

59Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie

lich kommt das Konzil zu einer bemer-

kenswerten Aussage: „Zu dieser katholi-

schen Einheit des Gottesvolkes […] werden 

also alle Menschen gerufen, und auf vielfäl-

tige Weisen gehören ihr zu oder werden ihr 

zugeordnet sowohl die katholischen Gläubi-

gen als auch andere an Christus Glauben-

de als auch schließlich alle Menschen über-

haupt, die durch die Gnade Gottes zum Hei-

le berufen sind.“ (LG 13) Das bedeutet: Als 

Volk Gottes eignet der Kirche der Charak-

ter der Weltweite, der Universalität. Pro-

pagiert wird keineswegs ein triumphalisti-

scher, vereinnahmender Universalitätsan-

spruch der katholischen Kirche. Gemeint 

ist vielmehr eine Universalität im wört-

lichen Sinn: Die Kirche wendet sich glei-

chermaßen allen Menschen zu. „Volk Got-

tes“ beinhaltet eine Universalität, die nicht 

die Menschen für die Kirche, sondern die 

Kirche für die Menschen in Anspruch 

nimmt; eine Universalität, die keine Ver-

einnahmung der Menschen für die Kirche, 

sondern eine Verausgabung der Kirche für 

die Menschen fordert. Zwar muss man, ge-

rade um einer Vereinnahmung zu wehren, 

die Unterschiede zwischen katholisch Ge-

tauften, anderen Christen, Angehörigen 

anderer Religionen und nicht gläubigen 

Menschen beachten. Aber wenn das Krite-

rium für die Zugehörigkeit zum Volk Got-

tes die Heilszusage Gottes ist, dann kann 

aufgrund der christlichen Überzeugung 

von der Heilszusage an alle Menschen kei-

nem Menschen die Würde, Glied des Vol-

kes Gottes zu sein, abgesprochen werden.

Mit dem Motiv „Volk Gottes“ veran-

lasst das II. Vatikanum die Pastoraltheolo-

gie – darin besteht der erste Lernimpuls – 

zu einer radikalen Weitung ihres Reflexi-

onsgegenstandes. Sie muss ihre Begrenzung 

auf den Binnenbereich der Kirche über-

winden. Sie darf nicht mehr nur die Praxis 

der verfassten Kirche, auch nicht mehr nur 

das Handeln der Gläubigen in der Kirche 

als ihren Reflexionsgegenstand betrachten. 

Wenn sie dem Wesen der Kirche als Volk 

Gottes gerecht werden will, dann muss sie 

ihre Wahrnehmung auf alle Menschen aus-

weiten; dann darf sie keinen Menschen als 

irrelevant aus ihrem Wahrnehmungshori-

zont ausblenden. Ihr Reflexionsgegenstand 

ist die – realiter nie vollständig erfassbare – 

Lebenswirklichkeit der Menschen.

1.2 „Offenbarung“ – der Impuls 
von Dei Verbum

Bis heute ist der Theologie ein einseitig ra-

tionales, verbales Verständnis der Offenba-

rung eingewoben, welches diese vornehm-

lich als Wortgeschehen, als Mitteilung ei-

nes Wissens assoziiert. Infolge dessen 

identifiziert man die Disziplinen der Sys-

tematischen Theologie, da ihnen die Re-

flexion der verbal formulierten Glaubens-

inhalte obliegt, als „eigentliche Theologie“. 

Die Pastoraltheologie gilt dagegen als Fach, 

das selbst nicht direkt mit der Offenbarung 

Gottes zu tun habe, folglich nicht „eigent-

liche Theologie“ sei. Auch im Hinblick auf 

diese binnentheologische Positionierung 

der Pastoraltheologie beinhaltet das II. Va-

tikanum den Impuls zu einem grundlegen-

den Umdenken.

Die Offenbarungskonstitution Dei ver-

bum bestimmt das Wesen der Offenbarung 

Gottes: „Es hat Gott in seiner Güte und Weis-

heit gefallen, Sich selbst zu offenbaren […] 

Dieses Offenbarungsgeschehen ereignet sich 

in Taten und Worten, die inwendig mitei-

nander verknüpft sind […]“ (DV 2). Dem-

nach darf die Offenbarung nicht einfach als 

Wortgeschehen, als verbale Mitteilung eines 

Wissensinhalts verstanden werden. Gott 

teilt nicht etwas, sondern sich selbst mit. Das 

Wesen der Offenbarung besteht in der per-

sonalen Selbstmitteilung Gottes. Als solche 



Haslinger [)as I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie

soll Cle Offenbarung Urc. Cle eschıich- ben, dann gebietet dies, Clas „Leben der
INdAUTC. alle Menschen weltergege- Kirche“ 1M Leben er Menschen CI -

kennen. Wenn Cie Welt als (janze (‚ottesben werden: „Was Off ZU  S eil er Völ-
ker geoffenbart hatte, das sollte en (Je- Schöpfung ist, dann I1US$S IHNan In der SC
schliechtern weitergegeben werden“ (DV 7 samiten Lebenswirklichkei der Menschen
Von dieser Überlieferung der Offenbarung Jenes „Leben“ erkennen, In dem dlas, Was

Sagl Clas Konzil wilederum: „Was aber Von (jott VO  b sich geoffenbart hat, erfahrbar
werden kann. Auch Karl Rahner verwelstden Abposteln überliefert iSE, das umfasst al-

[es, W einer eiligen Lebensführung des Cie Theologie auf Cie Lebenswirklichkei
Volkes (Jottes und ZUT Mehrung des GIau- der Menschen: „Nun aber ist der UT-

hens beiträgt; und die Kirche In ih- sprünglichste Adressat und JTräger Cle-
rer Lehre, ihrem Leben und ihrem u  or SCI geglaubten Offenbarung der Mensch
und gibt en Geschlechtern es weiter, W überhaupt, insofern des allgemei-
Sie selber iSE, alles, W Sie gla (DV Hen Heilswillens (‚ottes Uurc Cie 1M-
Das bedeutet: Auch Cle Überlieferung der INer und überall angebotene Selbstmiüittei-
Offenbarung Cdarf nicht auf eine kognitive lung (‚ottes In Naı schon immer Ad-
Lehre reduziert werden: Cle Offenbarung ressat VO  b göttlicher Offenbarung 1sT.
(,ottes braucht alle Dimensionen mensch- DIe Menschheit als dem über-
lichen Seins als Medium ihrer Vermluitt- natürlichen Heilswillen (‚ottes ist der Urr-

lung. In diesem Siınn interpretiert auch Jo sprünglichste Adressat der göttlichen Of-
seph atzınger den Passus DIe Überlie- fenbarung DIe ehörte und In
erung der Offenbarung „besagt Clas (jan- Theologie ausgesagte Offenbarung ist Cla-
ZC der (Gegenwart des Christlichen In CAle- Iu. immer schon Cie Urc. Clas konkrete
SCI Welt. Lehre Leben Kult werden Leben vermittelte Offenbarung.
als Cle drei Vollzugsweisen der Überliefe- Der zwelıte Lernimpuls des IL Vatika-
LUNS benannt. S1e hat ihren (Irt nicht 1Ur In UumMs für Cie Pastoraltheologie besagt: In
den aUuUSs  üucklich tracdierten Bekundungen der Theologie bedarf C4 einer ermeneu-
kirchlicher Lehre, sondern In dem Ungesag- tik, Cie theologische Aussagen AaUs der Le-
ten und oft auch Unaussagbaren des SaNZeCN benswirklichkeit der Menschen gewinnt.
1enstes der christlichen (;ottesverehrung 1ese bildet nicht den Anwendungsfall
und des Lebensvollzuges der Kirche. eCC1() der Theologie, sondern ist selbst e1in theo-

Was I1US$S IHNan 1U  b aber dem logiegenerativer ÖOrt, eine Quelle, der bFra-
„Lebensvollzug der Kirche“ verstehen, der SCH und Antworten des auDens Or1ginär
hier als (Ort der Überlieferung der en- entspringen. Indem Cie Pastoraltheologie

Cie konkrete Lebenswirklichkei der Men-arung deklariert wircl® Wenn die Kirche
sich als olk (‚ottes versteht und WenNnn In schen wahrnimmt, hat S1E C4 mıt einem (OIrt
diesem olk (,ottes „alle Menschen der Vermittlung der Offenbarung (‚ottes
die HNC die Na (Jottes ZU  S Heile he- tun, schöpft S1E AaUs einer eigenständigen
rufen sind“ (LG 13), einen Stellenwert ha- Quelle christlicher ahrher (Gerade Urc.

Joseph Katzınger, KOommentar zu Proodemium. Uun: I{ Kapitel der dogmatischen Konstıituti-

11
über Clie göttliche Oftenbarung, 1n LIhK“ 13, 504 -528, hier 519

arl Rahner, Einleitende Überlegungen zu Verhältnis VOo  3 Theologie Uun: Volksreligion, 1N:
arl Rahner/ Christian Modehn / Michael Göpfert (He.) Volksreligion Religion des Volkes,
Stuttgart 1979, Y-_16, hier

60

soll die Offenbarung durch die Geschich-

te hindurch an alle Menschen weitergege-

ben werden: „Was Gott zum Heil aller Völ-

ker geoffenbart hatte, das sollte […] allen Ge-

schlechtern weitergegeben werden“ (DV 7). 

Von dieser Überlieferung der Offenbarung 

sagt das Konzil wiederum: „Was aber von 

den Aposteln überliefert ist, das umfasst al-

les, was zu einer heiligen Lebensführung des 

Volkes Gottes und zur Mehrung des Glau-

bens beiträgt; und so setzt die Kirche in ih-

rer Lehre, ihrem Leben und ihrem Kult fort 

und gibt allen Geschlechtern alles weiter, was 

sie selber ist, alles, was sie glaubt.“ (DV 8) 

Das bedeutet: Auch die Überlieferung der 

Offenbarung darf nicht auf eine kognitive 

Lehre reduziert werden; die Offenbarung 

Gottes braucht alle Dimensionen mensch-

lichen Seins als Medium ihrer Vermitt-

lung. In diesem Sinn interpretiert auch Jo-

seph Ratzinger den Passus: Die Überlie-

ferung der Offenbarung „besagt das Gan-

ze der Gegenwart des Christlichen in die-

ser Welt. […] Lehre – Leben – Kult werden 

als die drei Vollzugsweisen der Überliefe-

rung benannt. Sie hat ihren Ort nicht nur in 

den ausdrücklich tradierten Bekundungen 

kirchlicher Lehre, sondern in dem Ungesag-

ten und oft auch Unaussagbaren des ganzen 

Dienstes der christlichen Gottesverehrung 

und des Lebensvollzuges der Kirche.“10

Was muss man nun aber unter dem 

„Lebensvollzug der Kirche“ verstehen, der 

hier als Ort der Überlieferung der Offen-

barung deklariert wird? Wenn die Kirche 

sich als Volk Gottes versteht und wenn in 

diesem Volk Gottes „alle Menschen […], 

die durch die Gnade Gottes zum Heile be-

rufen sind“ (LG 13), einen Stellenwert ha-

10 Joseph Ratzinger, Kommentar zum Prooemium. I. und II. Kapitel der dogmatischen Konstituti-
on über die göttliche Off enbarung, in: LTh K2 13, 504  – 528, hier: 519.

11 Karl Rahner, Einleitende Überlegungen zum Verhältnis von Th eologie und Volksreligion, in: 
Karl Rahner / Christian Modehn / Michael Göpfert (Hg.), Volksreligion – Religion des Volkes, 
Stuttgart 1979, 9  –16, hier: 13.16.

ben, dann gebietet dies, das „Leben der 

Kirche“ im Leben aller Menschen zu er-

kennen. Wenn die Welt als Ganze Gottes 

Schöpfung ist, dann muss man in der ge-

samten Lebenswirklichkeit der Menschen 

jenes „Leben“ erkennen, in dem das, was 

Gott von sich geoffenbart hat, erfahrbar 

werden kann. Auch Karl Rahner verweist 

die Theologie auf die Lebenswirklichkeit 

der Menschen: „Nun aber ist […] der ur-

sprünglichste Adressat und Träger die-

ser geglaubten Offenbarung der Mensch 

überhaupt, insofern er wegen des allgemei-

nen Heilswillens Gottes […] durch die im-

mer und überall angebotene Selbstmittei-

lung Gottes in Gnade schon immer Ad-

ressat von göttlicher Offenbarung ist. […] 

Die Menschheit als ganze unter dem über-

natürlichen Heilswillen Gottes ist der ur-

sprünglichste Adressat der göttlichen Of-

fenbarung […] Die gehörte und in […] 

Theologie ausgesagte Offenbarung ist da-

rum immer schon die durch das konkrete 

Leben vermittelte Offenbarung.“11

Der zweite Lernimpuls des II. Vatika-

nums für die Pastoraltheologie besagt: In 

der Theologie bedarf es einer Hermeneu-

tik, die theologische Aussagen aus der Le-

benswirklichkeit der Menschen gewinnt. 

Diese bildet nicht den Anwendungsfall 

der Theologie, sondern ist selbst ein theo-

logiegenerativer Ort, eine Quelle, der Fra-

gen und Antworten des Glaubens originär 

entspringen. Indem die Pastoraltheologie 

die konkrete Lebenswirklichkeit der Men-

schen wahrnimmt, hat sie es mit einem Ort 

der Vermittlung der Offenbarung Gottes 

zu tun, schöpft sie aus einer eigenständigen 

Quelle christlicher Wahrheit. Gerade durch 

Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie



Haslinger DDas I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie G1

ihren eZug ZUFK Lebenswirklichkei der der Pastoralkonstitution darın besteht
Menschen konstituiert Cle Pastoraltheolo- Cie Pointe des egriffs „pastoral” über-
gie ihren genulnen Status als Theologie. windet Cie Kirche ihre dualistische egen-

überstellung ZUTFK Welt. S1e definiert sich
als „Kirche In der Welt dieser eit  ,“ (SO der„pastoral” der Impuls von Titel), „IMIE dem MenschengeschlechtGaudcdıum f SCS WIFKTÄIC InnIest verbunden“ (GS „1NSO-

DIe Rede VO „pastoralen Konzil“ gehört fern Sie In dieser Welt esteht und mMIit ihr
den theologischen Allgemeinplätzen. eht und wirkt“ (GS 40) DIe Pastoralkon-

Was aber bedeutet eigentlich „pastoral” stıtution bestimmt „die tellung der Kirche
1M Kontext des IL Vatikanums?!?% DIe enT- nicht angesichts der Welt und viel weniger
scheidende Aussage hierfür findet sich In och 1M (egensatz ZUTFKe sondern IN -
der Anmerkung ZU. 1lLe der pastoralen mıiıtten der Welt‘ 15 Der Begriff „pastoral”
Kirchenkonstitution Gaudium et spes. Dort beinhaltet also einen Ortswechsel der KIır-
el CS „,Pastoral‘ ird die ONSTIEMU- che S1e nımmt ihren (Ort In der Welt e1In,
fn deswegen genannft, eil SIE, auf Lehr- In dem, Was bislang als Clas Andere ihrer
prinzipien gestutzt, die Haltung der Kirche selbst, als Clas ihr Fremde galt. ““ Der Begriff
ZUT Welt und den heutigen Menschen zeigt dass Cie Kirche In der Welt CX18S-

1er und inmıtten der Menschen AL WE -auszudrücken beabsichtigt. Das Konzil be-
zeichnet also mıt dem Begriff „pastoral” send ist. „Pastoral” me1in das In-der-Welt-
Cie Haltung, ıIn welcher Cie Kirche ihre Be- und Bei-den-Menschen-Sein der Kirche.

Fur diese Präsenz der Kirche In derziehung ZUFK Welt und den Menschen
vollzieht Der Modus, In dem sich Cie KIr- Welt und bel den Menschen gibt die asTlO-
che ZUTFK Welt und den Menschen In e1in ralkonstitution eine eindeutige Richtlinie

VO  S „Die Person des Menschen ämlich istVerhältnis Clas ihrem eigenen esen
entspricht, ist Cie „Pastoralität” der Kirche. heilen und die menschliche Gesellschaft

Gemeinhin beschreibt IHNan den INnNO- Die Kirche ird Von kei-
valıyven chritt des Konzils 1M Kirche-Welt- HLE  S irdischen Machtstreben bewegt, SOM -

Verhältnis als „Offnung“ der Kirche 11- dern beabsichtigt HUT e1nNes das Werk
ber der Welt och gerade diese Ormu- Christi selbst weiterzuführen, der In die Welt
jerung verfehlt Cie Aussageintention der kam, Zeugnis für die anrnei abzule-
Pastoralkonstitution. S1e bleibt dem Aua- SCr heilen, nicht richten,
listischen Schema verhaftet, In dem IHNan dienen, nicht sich hedienen [as-

sen. (GS DIe Kirche als (janze er-sich Kirche und Welt als Zzwel getrennte
Größen, angesiedelt verschiedenen (Jr- steht dem nspruc. der SelDBstLiosen D1a-
ten hier Kirche, dort Welt vorstellt. Mıt konie. S1e I1US$S darauf verzichten, sich mıt

Vgl zu Folgenden Herbert Haslinger, Pastoraltheologie (S. Anm 1) 33/ —354
ATIceu IMOYTOSO LiImMAd, Gesamtblick über Cdie Pastoralkonstitution „Gaudium e{ Spes’,  e 1n uil-
herme Barauna (Ho.) e Kirche ın der Welt VOo  3 heute Untersuchungen Uun: KOommentare ZuUu!r

Pastoralkonstitution „Gaudium e{ Spes” des IL Vatikanischen Konzils. Deutsche Bearbeitung
VOo  3 Viktor Schurr, Salzburg 1967 (Originalausgabe: Petropolis/Brasilien 1966), 32-458, hier 55
Vgl zu OL1LV „Ortswechsel“ Hans-Joachim Sander, Theologischer KOommentar ZuUu!r Pastoral-
konstitution über die Kirche ın der Welt VOo  3 heute Gaudium e{ SDCS, 1n eier Hünermann /
Bernd Jochen Hilherath (Ho.) Herders Theologischer KOommentar zu /welten Vatikanischen
Konzil. Band 4, Freiburg Br -Basel-Wien 2005, 58 XO

61Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie

ihren Bezug zur Lebenswirklichkeit der 

Menschen konstituiert die Pastoraltheolo-

gie ihren genuinen Status als Theologie.

1.3 „pastoral“ – der Impuls von 
Gaudium et spes

Die Rede vom „pastoralen Konzil“ gehört 

zu den theologischen Allgemeinplätzen. 

Was aber bedeutet eigentlich „pastoral“ 

im Kontext des II. Vatikanums?12 Die ent-

scheidende Aussage hierfür findet sich in 

der Anmerkung zum Titel der pastoralen 

Kirchenkonstitution Gaudium et spes. Dort 

heißt es: „‚Pastoral‘ […] wird die Konstitu-

tion deswegen genannt, weil sie, auf Lehr-

prinzipien gestützt, die Haltung der Kirche 

zur Welt und zu den heutigen Menschen 

auszudrücken beabsichtigt.“ Das Konzil be-

zeichnet also mit dem Begriff „pastoral“ 

die Haltung, in welcher die Kirche ihre Be-

ziehung zur Welt und zu den Menschen 

vollzieht. Der Modus, in dem sich die Kir-

che zur Welt und zu den Menschen in ein 

Verhältnis setzt, das ihrem eigenen Wesen 

entspricht, ist die „Pastoralität“ der Kirche.

Gemeinhin beschreibt man den inno-

vativen Schritt des Konzils im Kirche-Welt-

Verhältnis als „Öffnung“ der Kirche gegen-

über der Welt. Doch gerade diese Formu-

lierung verfehlt die Aussageintention der 

Pastoralkonstitution. Sie bleibt dem dua-

listischen Schema verhaftet, in dem man 

sich Kirche und Welt als zwei getrennte 

Größen, angesiedelt an verschiedenen Or-

ten – hier Kirche, dort Welt – vorstellt. Mit 

12 Vgl. zum Folgenden Herbert Haslinger, Pastoraltheologie (s. Anm. 1), 337– 354.
13 Alceu Amoroso Lima, Gesamtblick über die Pastoralkonstitution „Gaudium et Spes“, in: Guil-

herme Baraúna (Hg.), Die Kirche in der Welt von heute. Untersuchungen und Kommentare zur 
Pastoralkonstitution „Gaudium et Spes“ des II. Vatikanischen Konzils. Deutsche Bearbeitung 
von Viktor Schurr, Salzburg 1967 (Originalausgabe: Petropolis/Brasilien 1966), 32 –  48, hier: 35.

14 Vgl. zum Motiv „Ortswechsel“ Hans-Joachim Sander, Th eologischer Kommentar zur Pastoral-
konstitution über die Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes, in: Peter Hünermann / 
Bernd Jochen Hilberath (Hg.), Herders Th eologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen 
Konzil. Band 4, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2005, 581–  886.

der Pastoralkonstitution – darin besteht 

die Pointe des Begriffs „pastoral“ – über-

windet die Kirche ihre dualistische Gegen-

überstellung zur Welt. Sie definiert sich 

als „Kirche in der Welt dieser Zeit“ (so der 

Titel), „mit dem Menschengeschlecht […] 

wirklich innigst verbunden“ (GS 1), „inso-

fern sie in dieser Welt besteht und mit ihr 

lebt und wirkt“ (GS 40). Die Pastoralkon-

stitution bestimmt „die Stellung der Kirche 

nicht angesichts der Welt (und viel weniger 

noch: im Gegensatz zur Welt), sondern in-

mitten der Welt“13. Der Begriff „pastoral“ 

beinhaltet also einen Ortswechsel der Kir-

che: Sie nimmt ihren Ort in der Welt ein, 

in dem, was bislang als das Andere ihrer 

selbst, als das ihr Fremde galt.14 Der Begriff 

zeigt an, dass die Kirche in der Welt exis-

tiert und inmitten der Menschen anwe-

send ist. „Pastoral“ meint das In-der-Welt- 

und Bei-den-Menschen-Sein der Kirche.

Für diese Präsenz der Kirche in der 

Welt und bei den Menschen gibt die Pasto-

ralkonstitution eine eindeutige Richtlinie 

vor: „Die Person des Menschen nämlich ist 

zu heilen und die menschliche Gesellschaft 

zu erneuern. […] Die Kirche wird von kei-

nem irdischen Machtstreben bewegt, son-

dern beabsichtigt nur eines: […] das Werk 

Christi selbst weiterzuführen, der in die Welt 

kam, um Zeugnis für die Wahrheit abzule-

gen, um zu heilen, nicht um zu richten, um 

zu dienen, nicht um sich bedienen zu las-

sen.“ (GS 3) Die Kirche als Ganze unter-

steht dem Anspruch der selbstlosen Dia-

konie. Sie muss darauf verzichten, sich mit 



G) Haslinger [)as I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie

Macht selbst behaupten und Cie Men- nenden, sich verausgabenden In-der- Welt-
schen sich dienstbar machen. S1e I1US$S und Bei-den-Menschen-Sein der Kirche.
sich alur verausgaben, dass Menschen
entsprechend ihrer Wurde VOTL (Gott en

Monuita der Pastoraltheologıekönnen. hre Bestimmung ist 35  Ur eines“:
Menschen reiten, ihnen dienen gegenüber dem Vatikanum
nichts Man I1US$S also SCHAUCI for-
mulieren: „Pastoral” mMein das dienende, 7 1 Ausblendung der Gemermde
sich verausgabende In-der- Welt- und Bet-
den-Menschen-Sein der Kirche. Als ersties I1US$S den Pastoraltheologen VCI-

Im Vorgang der Pastoral verlassen stören, dass Clas ema, welches ber Jahr-
Theologie und Kirche ihren Binnenraum, zehnte den paradigmatischen Traktat S@1-
nehmen S1e eine OS1L1ON In der Welt e1in. NCes Faches bildete, Cie Gemeinde, In den
Aus der Perspektive ihres (Ortes In der Texten des Konzils keine systematische Be-
Welt können S1E nhalte des auDens und andlung erfährt, sondern 1Ur beiläufig
Wirklic.  eıiıten der Menschen zueinander In Zusammenhang mıt anderen Themen
ıIn Beziehung seizen. S1e lernen, die nhal- erwähnt Wwircl. } Selbst In den beiden enT-

des auDens nicht infach als Lehren Sscheidenden Belegstellen (LG 26 und
konstatieren, sondern als Wahrheiten 28), AaUS$S denen durchaus anı der all-
vermitteln, als Einsichten, Cie sich In gemelinen Ekklesiologie e1in (jemeinde-
ihrer Relevanz für Cie Wirklic  eliten der verständnis des Konzils rekonstruilert WEI -

Menschen bewähren. Gerade AaUs der Pas- den kann,'® kommt Cie (jemeinde 1Ur als
toralität der Kirche erwachsen Wahrheiten e1in Aspekt des Bischofsamtes ZUFK Sprache.
des auDens, WIE S1e Theologie und Lehr- Man kann also SEWISS nicht cdlavon SPIC-

chen, Cie (jemeinde Se1 VO IL Vatikanumam  — AaUs sich heraus nicht hervorbringen
können. „wiederentdeckt” oder „neuentdeckt“ WOII -

Damlıt ist Cle dritte entscheidende Leh- den. Selbst Hermann Wieh I1US$S ıIn Sse1iINer
Dissertation ZU. (GGemeindeverständnisdes Konzils für Cle Pastoraltheologie CI -

reicht: Als theologische Disziplin, Cie den des Konzils einraumen, Class „dieses The-
Nspruc. der Pastoralität In sich selbst VCI- nicht den großen Schwerpunkten
wirklicht und ihrer spezifischen Signatur des Vatikanum 1{ ezählt werden kan:  17
macht, bildet S1E gerade dadurch eine eigen- Verschärfend kommt hinzu, dass Cie The-
ständige, authentische Form wissenschatftli- matıisierung der (jemeinde In 26 und

auf einem anachronistischen ancher Theologie. S1e I1USS sich nicht als alt-
backene, unwissenschaftliche „Pfarrertheo- erfolgt, nämlich als Cie dem Bischof ZUSC-
ogie‘ diffamieren lassen. S1e kann und soll ordnete und seiner direkten Leitung
sich bewusst als Pastoraltheologie verste- terstehende Gemeinschaft der Gläubigen.
hen, als theologische Wissenschaft VOoO CAle- iıne solche Reproduktion der frü  irchli-

Vgl den Belegstellen un: den dortigen Aussagen PFTMAHNN Wieh, Konzil Uun: Gemeinde.
Eıne systematisch-theologische Untersuchung zu Gemeindeverständnis des /weiten Vatika-
nischen Konzils ın pastoraler Absicht, Frankfurt 1978, 03 —206
Vgl Herhert Haslinger, Gemeinde Kirche (Irt. Impulse des / weiten Vatikanischen Konzils,
Paderborn
PFTMAHNN Wieh, Konzil Uun: Gemeinde S Anm 15),

62

Macht selbst zu behaupten und die Men-

schen sich dienstbar zu machen. Sie muss 

sich dafür verausgaben, dass Menschen 

entsprechend ihrer Würde vor Gott leben 

können. Ihre Bestimmung ist „nur eines“: 

Menschen zu retten, ihnen zu dienen – 

nichts sonst. Man muss also genauer for-

mulieren: „Pastoral“ meint das dienende, 

sich verausgabende In-der-Welt- und Bei-

den-Menschen-Sein der Kirche.

Im Vorgang der Pastoral verlassen 

Theologie und Kirche ihren Binnenraum, 

nehmen sie eine Position in der Welt ein. 

Aus der Perspektive ihres Ortes in der 

Welt können sie Inhalte des Glaubens und 

Wirklichkeiten der Menschen zueinander 

in Beziehung setzen. Sie lernen, die Inhal-

te des Glaubens nicht einfach als Lehren zu 

konstatieren, sondern als Wahrheiten zu 

vermitteln, d. h. als Einsichten, die sich in 

ihrer Relevanz für die Wirklichkeiten der 

Menschen bewähren. Gerade aus der Pas-

toralität der Kirche erwachsen Wahrheiten 

des Glaubens, wie sie Theologie und Lehr-

amt aus sich heraus nicht hervorbringen 

können.

Damit ist die dritte entscheidende Leh-

re des Konzils für die Pastoraltheologie er-

reicht: Als theologische Disziplin, die den 

Anspruch der Pastoralität in sich selbst ver-

wirklicht und zu ihrer spezifischen Signatur 

macht, bildet sie gerade dadurch eine eigen-

ständige, authentische Form wissenschaftli-

cher Theologie. Sie muss sich nicht als alt-

backene, unwissenschaftliche „Pfarrertheo-

logie“ diffamieren lassen. Sie kann und soll 

sich bewusst als Pastoraltheologie verste-

hen, als theologische Wissenschaft vom die-

15 Vgl. zu den Belegstellen und den dortigen Aussagen Hermann Wieh, Konzil und Gemeinde. 
Eine systematisch-theologische Untersuchung zum Gemeindeverständnis des Zweiten Vatika-
nischen Konzils in pastoraler Absicht, Frankfurt a. M. 1978, 93  – 206.

16 Vgl. Herbert Haslinger, Gemeinde – Kirche am Ort. Impulse des Zweiten Vatikanischen Konzils, 
Paderborn 2015.

17 Hermann Wieh, Konzil und Gemeinde (s. Anm. 15), 94.

nenden, sich verausgabenden In-der-Welt- 

und Bei-den-Menschen-Sein der Kirche.

2 Monita der Pastoraltheologie 
gegenüber dem II. Vatikanum

2.1 Ausblendung der Gemeinde

Als erstes muss den Pastoraltheologen ver-

stören, dass das Thema, welches über Jahr-

zehnte den paradigmatischen Traktat sei-

nes Faches bildete, die Gemeinde, in den 

Texten des Konzils keine systematische Be-

handlung erfährt, sondern nur beiläufig 

in Zusammenhang mit anderen Themen 

erwähnt wird.15 Selbst in den beiden ent-

scheidenden Belegstellen (LG 26 und LG 

28), aus denen durchaus anhand der all-

gemeinen Ekklesiologie ein Gemeinde-

verständnis des Konzils rekonstruiert wer-

den kann,16 kommt die Gemeinde nur als 

ein Aspekt des Bischofsamtes zur Sprache. 

Man kann also gewiss nicht davon spre-

chen, die Gemeinde sei vom II. Vatikanum 

„wiederentdeckt“ oder „neuentdeckt“ wor-

den. Selbst Hermann Wieh muss in seiner 

Dissertation zum Gemeindeverständnis 

des Konzils einräumen, dass „dieses The-

ma nicht zu den großen Schwerpunkten 

des Vatikanum II gezählt werden kann“17. 

Verschärfend kommt hinzu, dass die The-

matisierung der Gemeinde in LG 26 und 

LG 28 auf einem anachronistischen Stand 

erfolgt, nämlich als die dem Bischof zuge-

ordnete und seiner direkten Leitung un-

terstehende Gemeinschaft der Gläubigen. 

Eine solche Reproduktion der frühkirchli-

Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie



Haslinger DDas I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie G3

chen Struktur entsprach aber schon längst Ignorierung der Pastoraltheologie
nicht mehr den realen Verhältnissen In
der Kirche. S1e lässt sich eigentlich 1Ur Cla- Es scheint Zzu naheliegend, AaUs der
Urc. erklären, Class beim Konzil das The- pastoralen Signatur des Konzils für Cie Pas-

„Gemeinde“ In den 50g der Bemühun- toraltheologie eiInen Bedeutungszuwachs als
SCH gerlet, Cie Ortskirche gegenüber der theologischer Disziplin abzuleiten. DIe Eu-
Universalkirche profilieren und In Cle- phorie I1USS bei SCHAUCICIN Hinsehen der
SCIN Zuge Amt und Os1ılL1OonNn des 1SCHNOIS blanken Ernüchterung weichen. Im Dekret
mıt Gewicht auszustatte iıne eingehen- ber Cle Ausbildung der Tlester Optatam
dere Behandlung der VO  u der DIOzese OfLUSs legt Clas Konzil unter anderem SE1INE
unterschiedenen Sozialform (Jemeln- Vorstellungen ber Cle Neugestaltung des
de ware aber durchaus erwartbar SCWE- theologischen tucdiums clar (OT _
SC  S In den Jahrzehnten unmittelbar VOLr Als Fächer der Theologie C4 (OT
dem Konzil zeichnete sich 1M Fahrwas- 15/16) Philosophie, Philosophiegeschich-
SCI der kirchlichen Erneuerungsbewegun- t 3 Exegese/biblische Theologie, Dogmatik,
SCH eine Neuformierung der Piarre als (Je- Moraltheologie, Kirchenrecht, irchenge-
meinde aD Auch WenNnn IHNan AaUs heutiger schichte, Liturgik, Okumenische Theolo-
arte die amalige Überhöhung der (Je- g1e, Religionswissenschaften nichts.
meinde ZU. Hort einer geistlich-religiösen Das ergibt den erstaunlichen Befund: Fur
Erneuerung”“ oder gal ZU. „Mysteri1um C199 Clas „pastorale” IL Vatikanum gibt C4 Cle
mıt Skepsis betrachtet, lässt sich nicht In Pastoraltheologie (wie auch eine Religions-
Abrede stellen, Class CS schon 1M Vorfeld pädagogik oder Soziale als obligato-
des Konzils einer umfassenden O- risches Fach des theologischen tucdiums
raltheologischen Theoriebildung gekom- nicht. Und C4 kann natürlich keine Rede
IHNen 1st, wonach IHNan In der (jemeinde Cie Se1IN davon, Class sich „die Pastoraltheolo-
vorrangıige Öörtliche Verwirklichung der gie mıt dem Dekret einigermafßen ber
Kirche erkannte.“9 Als I111SO unverständli- den Tatbestand, Cdlass S1Ee darın nicht explizit
cher I1US$S ihre Ausblendung beim Konzil genannt wird, versöhnen *! könne, weil S1E
empfunden werden. Ja In der Liturgiekonstitution Sacrosanctum

Vgl Konrad Baumgartner, DIie Neubesinnung auf Cdie Pfarrei als Gemeinde nach dem Ersten
Weltkrieg, 1n FIWIN atz (He.) e Biıstumer Uun: ihre Pfarreien (Geschichte des kirchlichen
Lebens ın den deutschsprachigen Ländern ce1t dem Ende des Jahrhunderts. DIie Katholische
Kirche. Band D) Freiburg Br -Basel-Wien 1991, 115 _ 127)
Pi14is Parsch, DIie Pfarre als Myster1um, 1n DIie lebendige Pfarrgemeinde. Bericht über Cdie dritte
Wiıener Seelsorger- lagung 26.-29 Dezember 1933), Wiıen 1934, 13—-353
Vgl exemplarisch Oswald VorRn Nell-Breuning, Pfarrgemeinde, Pfarrfamilie, Pfarrprinzip, 1:
Irierer Theologische Zeitschrift 1947 257-262; Alfons Kirchgässner, Pfarrgemeinde Uun:
Pfarrgottesdienst: eıtrage Fragen der ordentlichen Seelsorge, Freiburg i Br —-Basel-Wien
1948; C(‚onstantin Noppel, Aedifhicatio C,orporis Christ]. Aufriss der Pastoral, Freiburg Y.—Da-
se|-Wien HugO Rahner (He.) e Pfarre. Von der Theologie ZuUuU!T PraxI1is, Freiburg Kr —
Basel-Wien 1956; arl Rahner, Friedliche yrwagungen über cdas Pfarrprinzip, 1n ders., Schrif-
ten ZuUu!r Theologie 1L, Einsiedeln-Zürich-Köln 1957, 299 —337; Tex Blöchlinger, DIie heutige
Pfarre] als Gemeinschaft, Einsiedeln 1962; Ferdinand Klostermann, DDas christliche Apostolat,
Innsbruck 1962

21 (Ottmar Fuchs, Theologischer KOommentar zu Dekret über Cdie Ausbildung der Prilester Upta-
([am totius Kommentierung, 1n eier Hünermann / Bernd Jochen Hilhberath (He.) Herders

63Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie

chen Struktur entsprach aber schon längst 

nicht mehr den realen Verhältnissen in 

der Kirche. Sie lässt sich eigentlich nur da-

durch erklären, dass beim Konzil das The-

ma „Gemeinde“ in den Sog der Bemühun-

gen geriet, die Ortskirche gegenüber der 

Universalkirche zu profilieren und in die-

sem Zuge Amt und Position des Bischofs 

mit Gewicht auszustatten. Eine eingehen-

dere Behandlung der – von der Diözese 

unterschiedenen – Sozialform Gemein-

de wäre aber durchaus erwartbar gewe-

sen. In den Jahrzehnten unmittelbar vor 

dem Konzil zeichnete sich im Fahrwas-

ser der kirchlichen Erneuerungsbewegun-

gen eine Neuformierung der Pfarre als Ge-

meinde ab. Auch wenn man aus heutiger 

Warte die damalige Überhöhung der Ge-

meinde zum Hort einer geistlich-religiösen 

Erneuerung18 oder gar zum „Mysterium“19 

mit Skepsis betrachtet, lässt sich nicht in 

Abrede stellen, dass es schon im Vorfeld 

des Konzils zu einer umfassenden pasto-

raltheologischen Theoriebildung gekom-

men ist, wonach man in der Gemeinde die 

vorrangige örtliche Verwirklichung der 

Kirche erkannte.20 Als umso unverständli-

cher muss ihre Ausblendung beim Konzil 

empfunden werden.

18 Vgl. Konrad Baumgartner, Die Neubesinnung auf die Pfarrei als Gemeinde nach dem Ersten 
Weltkrieg, in: Erwin Gatz (Hg.), Die Bistümer und ihre Pfarreien (Geschichte des kirchlichen 
Lebens in den deutschsprachigen Ländern seit dem Ende des 18. Jahrhunderts. Die Katholische 
Kirche. Band I), Freiburg i. Br.–Basel–Wien 1991, 115  –122.

19 Pius Parsch, Die Pfarre als Mysterium, in: Die lebendige Pfarrgemeinde. Bericht über die dritte 
Wiener Seelsorger-Tagung (26.– 29. Dezember 1933), Wien 1934, 13  – 33.

20 Vgl. exemplarisch Oswald von Nell-Breuning, Pfarrgemeinde, Pfarrfamilie, Pfarrprinzip, in: 
Trierer Th eologische Zeitschrift  56 (1947), 257– 262; Alfons Kirchgässner, Pfarrgemeinde und 
Pfarrgottesdienst: Beiträge zu Fragen der ordentlichen Seelsorge, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 
1948; Constantin Noppel, Aedifi catio Corporis Christi. Aufriss der Pastoral, Freiburg i. Br.–Ba-
sel–Wien 21949; Hugo Rahner (Hg.), Die Pfarre. Von der Th eologie zur Praxis, Freiburg i. Br.–
Basel–Wien 1956; Karl Rahner, Friedliche Erwägungen über das Pfarrprinzip, in: ders., Schrif-
ten zur Th eologie II, Einsiedeln–Zürich–Köln 1957, 299  – 337; Alex Blöchlinger, Die heutige 
Pfarrei als Gemeinschaft , Einsiedeln 1962; Ferdinand Klostermann, Das christliche Apostolat, 
Innsbruck 1962.

21 Ottmar Fuchs, Th eologischer Kommentar zum Dekret über die Ausbildung der Priester Opta-
tam totius. B. Kommentierung, in: Peter Hünermann / Bernd Jochen Hilberath (Hg.), Herders 

2.2 Ignorierung der Pastoraltheologie

Es scheint nur allzu naheliegend, aus der 

pastoralen Signatur des Konzils für die Pas-

toraltheologie einen Bedeutungszuwachs als 

theologischer Disziplin abzuleiten. Die Eu-

phorie muss bei genauerem Hinsehen der 

blanken Ernüchterung weichen. Im Dekret 

über die Ausbildung der Priester Optatam 

totius legt das Konzil unter anderem seine 

Vorstellungen über die Neugestaltung des 

theologischen Studiums dar (OT 13  –18). 

Als Fächer der Theologie führt es an (OT 

15/16): Philosophie, Philosophiegeschich-

te, Exegese/biblische Theologie, Dogmatik, 

Moraltheologie, Kirchenrecht, Kirchenge-

schichte, Liturgik, Ökumenische Theolo-

gie, Religionswissenschaften – sonst nichts. 

Das ergibt den erstaunlichen Befund: Für 

das „pastorale“ II. Vatikanum gibt es die 

Pastoraltheologie (wie auch eine Religions-

pädagogik oder Sozialethik) als obligato-

risches Fach des theologischen Studiums 

nicht. Und es kann natürlich keine Rede 

sein davon, dass sich „die Pastoraltheolo-

gie […] mit dem Dekret einigermaßen über 

den Tatbestand, dass sie darin nicht explizit 

genannt wird, versöhnen“21 könne, weil sie 

ja in der Liturgiekonstitution Sacrosanctum 



Haslinger [)as I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie

Concilium als „‚unverzichtbar” erwähnt SE1. In-der-Welt- und Bei-den-Menschen-Sein
DIe Pastoraltheologie WITF dort mitnichten ijeg Clas Prinziıp der Pastoralität VOÖIL.

als eigenständiges Fach gewichtet, sondern Das IL Vatikanum konterkariert al-
vielmehr dem „notwendigen und wichtige- erdings Clas ekklesiologische Wesensprin-
Ten Hauptfach” iturgi als dienstbare /Zuar- ZIp der Pastoralität selber, indem CS erklärt,
beiterin subordiniert (SC 16) Was Jturgle- Class „den Adien der weltliche Charak-
wissenschatftler weidlich nutzen, für sich Ler ganz hesonders eigen‘ (LG 31) Sel und
diese e1INes „Hauptfaches” der Theolo- Class In spezifischer Unterscheidung
gie reklamieren.“* DIe Jgnorlierung der den „Aposteln und ihren Nachfolgern”, also
Pastoraltheologie In Üptatam FOTIMS I1USS den JTrägern des kirchlichen Weiheamtes

olglic. als Clas bezeichnen, Was S1Ee ıst den aten dies eigen iSt, dass SIE INMIAE-
eın theologischer Fauxpas. fen der Welt und der weltlichen Angelegen-

heiten ihr Leben führen” (AA 2 Das ZWEeI1I-
malige adversative C6  „aber (lateinisch: ,3.t“Konterkarierung der Pastorali:tät und „vero‘), mıt dem 1M Dekret ber Clas

Der „pastoral”-Begriff (S.O. 1.3) steht In Apostolat der alen Apostolicam ACtuOsti-
Gaudium ef Spes für eine Verhältnisbestim- (AA Cie ‚Laie:  C233 ZU. Zweck der
INUNgS, bei der Cle Kirche sich VOIN jeglichem Profilierung ihres „Weltcharakters” VOoO  b den
Schema der dualistischen oder S feindli- JTrägern des Weiheamtes abgegrenzt WEI -

chen Gegenüberstellung ZUFK Welt löst und den, ze1igt Class C4 hier nicht 1Ur Cie
In wertschätzender Wahrnehmung SOWI1IE In Beschreibung eiINes kontingenten Ntier-

schieds, sondern Cle normatıve Konsta-konstruktivem Engagement Cie Welt als den
(Ort ihrer eigenen ExIistenz erkennt. 1eser tierung einer konzeptionellen Entgegenset-
Ortswechsel, Zuge dessen sich Cie KIır- ZUNS geht.“ (Jewl1lss versteht Clas Konzil Cie
che ihrem esen ach und In ihrer (Je- Zuordnung der „Laien” ZUFK Welt nicht 1M
samtheit als „IM der Welt“ tehend und „MNIt ausschließlichen Sinn. Das Dekret ber den
dem Menschengeschlecht innigst verbunden“ lenst und Clas Leben der res  er e{Iw.:
(GS definiert, bildet den entscheidenden weifß einen Zusammenhang zwischen
EeWUSSTISEINS- und Selbstverständnisschritt, dem lenst der Tlestier und der „Sendung
den Clas Konzil mıt selINer pastoralen KIır- der Kirche HMILEIeEN der Welt“ (PO 17) In-

dem Clas Konzil aber Cie C6  „Laie vornehm-chenkonstitution vollzogen hat. Miıt der SC
LLaueTel Bestimmung des Weltbezuges der ich In der Welt und VICEe Cie Weihe-
Kirche als dienendes, sich verausgabendes amtstrager als diejenigen, Cle nicht Von der

Theologischer Kommentar zu /weilten Vatikanischen Konzil. Band 3, Freiburg ı. Br.—-Basel—
Wiıen 2005, 354 -45%9, hier 439
Vgl Stefan Kopp, /u diesem Heft, 1N: Theologie Uun: Glaube 107 2017), 213{., hier 2153
DDas Wort 6C  „Laie wird hier durchgängig ın Anführungszeichen DESELZL, anzuzelgen, dass
sich der eX7eSSIVeEeN Verwendung einen theologisch nicht haltbaren Begrift handelt.
Vgl ZuUuU!T Begründung Augustin Schmied, Ist noch sinnvoll, VOo  3 den „Laien” sprechen?, 1N:
Theologie der Gegenwart 31 122-126; Herbert Haslinger, Lebensort für alle Gemeinde
1ICU verstehen, Düsseldorf 2005, 7
Vgl Guido Bausenhart, Theologischer KOommentar zu Dekret über cdas Apostolat der Lalen
Apostolicam actuositatem, 1N: etfier Hünermann / Bernd Jochen Hilherath (He.) Herders T1heo-
logischer KOommentar zu /weiten Vatikanischen Konzil. Band 4, Freiburg i Br —-Basel-Wien
2005, 1-123, hier

64

Concilium als „unverzichtbar“ erwähnt sei. 

Die Pastoraltheologie wird dort mitnichten 

als eigenständiges Fach gewichtet, sondern 

vielmehr dem „notwendigen und wichtige-

ren Hauptfach“ Liturgik als dienstbare Zuar-

beiterin subordiniert (SC 16) – was Liturgie-

wissenschaftler weidlich nutzen, um für sich 

diese Rolle eines „Hauptfaches“ der Theolo-

gie zu reklamieren.22 Die Ignorierung der 

Pastoraltheologie in Optatam totius muss 

man folglich als das bezeichnen, was sie ist: 

ein theologischer Fauxpas.

2.3 Konterkarierung der Pastoralität

Der „pastoral“-Begriff (s. o. 1.3) steht in 

Gaudium et spes für eine Verhältnisbestim-

mung, bei der die Kirche sich von jeglichem 

Schema der dualistischen oder gar feindli-

chen Gegenüberstellung zur Welt löst und 

in wertschätzender Wahrnehmung sowie in 

konstruktivem Engagement die Welt als den 

Ort ihrer eigenen Existenz erkennt. Dieser 

Ortswechsel, im Zuge dessen sich die Kir-

che ihrem Wesen nach und in ihrer Ge-

samtheit als „in der Welt“ stehend und „mit 

dem Menschengeschlecht innigst verbunden“ 

(GS 1) definiert, bildet den entscheidenden 

Bewusstseins- und Selbstverständnisschritt, 

den das Konzil mit seiner pastoralen Kir-

chenkonstitution vollzogen hat. Mit der ge-

naueren Bestimmung des Weltbezuges der 

Kirche als dienendes, sich verausgabendes 

Th eologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Band 3, Freiburg i. Br.–Basel–
Wien 2005, 384  –  459, hier: 439.

22 Vgl. Stefan Kopp, Zu diesem Heft , in: Th eologie und Glaube 107 (2017), 213 f., hier: 213.
23 Das Wort „Laie“ wird hier durchgängig in Anführungszeichen gesetzt, um anzuzeigen, dass es 

sich trotz der exzessiven Verwendung um einen theologisch nicht haltbaren Begriff  handelt. 
(Vgl. zur Begründung Augustin Schmied, Ist es noch sinnvoll, von den „Laien“ zu sprechen?, in: 
Th eologie der Gegenwart 31 [1988], 122 –126; Herbert Haslinger, Lebensort für alle. Gemeinde 
neu verstehen, Düsseldorf 2005, 217– 221.)

24 Vgl. Guido Bausenhart, Th eologischer Kommentar zum Dekret über das Apostolat der Laien 
Apostolicam actuositatem, in: Peter Hünermann / Bernd Jochen Hilberath (Hg.), Herders Th eo-
logischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Band 4, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 
2005, 1–123, hier: 49.

In-der-Welt- und Bei-den-Menschen-Sein 

liegt das Prinzip der Pastoralität vor.

Das II. Vatikanum konterkariert al-

lerdings das ekklesiologische Wesensprin-

zip der Pastoralität selber, indem es erklärt, 

dass „den Laien […] der weltliche Charak-

ter ganz besonders zu eigen“ (LG 31) sei und 

dass – in spezifischer Unterscheidung zu 

den „Aposteln und ihren Nachfolgern“, also 

den Trägern des kirchlichen Weiheamtes 

– den „Laien dies eigen ist, dass sie inmit-

ten der Welt und der weltlichen Angelegen-

heiten ihr Leben führen“ (AA 2). Das zwei-

malige adversative „aber“ (lateinisch: „at“ 

und „vero“), mit dem im Dekret über das 

Apostolat der Laien Apostolicam actuosi-

tatem (AA 2) die „Laien“23 zum Zweck der 

Profilierung ihres „Weltcharakters“ von den 

Trägern des Weiheamtes abgegrenzt wer-

den, zeigt an, dass es hier nicht nur um die 

Beschreibung eines kontingenten Unter-

schieds, sondern um die normative Konsta-

tierung einer konzeptionellen Entgegenset-

zung geht.24 Gewiss versteht das Konzil die 

Zuordnung der „Laien“ zur Welt nicht im 

ausschließlichen Sinn. Das Dekret über den 

Dienst und das Leben der Presbyter etwa 

weiß um einen Zusammenhang zwischen 

dem Dienst der Priester und der „Sendung 

der Kirche inmitten der Welt“ (PO 17). In-

dem das Konzil aber die „Laien“ vornehm-

lich in der Welt und vice versa die Weihe-

amtsträger als diejenigen, die „nicht von der 

Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie



Haslinger DDas I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie 65

Welt sind“ (PO 17), vornehmlich In der KIr- Enthusiasmus, mıt dem diese vermeınt-
che ansiedelt, lässt C4 doch Clas überkom- 1C. „Laienfreundlichkeit” aufgegrif-
IHNeNe Denkschema Platz greifen, wonach fen und affirmiert wird, Cie Gehirne VCI-

Kirche und Welt Zzwelıl entgegengeselzte nebelt und übersehen lassen, welch fatale
Sphären ildeten und Cie Kirche eben nicht Aussage DbzZzw. Wirkung damıit einhergeht.
als (janze ‚Kirche In der Welt“ SEL DIe Rede VO „Weltcharakter der alen

Bel dieser Bewertung handelt CS sich macht Cie Bemühungen eine Überwin-
keineswegs eine lectio pessima. BIs dung der dualistischen paltung zwischen
heute verstehen und propagleren welılte Kirche und Welt zunichte: S1E dementiert
Krelise AaUs Theologie und Kirche, gerade den In Gaudium ef SDes VOISCHÖMUNCHCHN
auch viele Kepräsentanten des „Laienka- Ortswechsel der Kirche In Cie Welt: S1€ VCI-

tholizismus”, den besagten „Weltcharakter”“ leitet Cie Jräger des Weiheamtes ZUFK DIS-
der C6  ‚Laie  n In dem SInn, Class den „ Lal- pensierung VO  b der Bearbeitung SOZ14-
en  C6 eine Brückenfunktion zwischen Kirche ler DbzZzw. weltlicher Problemlagen VO  u e1-
und Welt zukomme. Eın olches Bild NS- N lenst also, dem S1e als Vertreter
portier unzweifelhaft Cie Vorstellung, mıt der Kirche, Cie In der Heilung der mensch-
Kirche und Welt stuüunden sich Zzwel Orte lichen Person und In der Erneuerung der
gegenüber, Cie Urc. eine VONelN- Gesellschaft ihre Aufgabe sieht (GS e1InN-
nander Sselen. Auch evozlerte das deutig verpflichtet sind; kurzum : S1E kon-
„Weltcharakter”-Motiv Cie höchst ideolo- terkariert Cie Pastoralität der Kirche.
gische Dichotomisierung zwischen einem Deshalb iırrıtlert CS, dass sich In e1-
„Heilsdienst” und einem „Weltdienst”. DIe- N Begleitband ZU. aktuellen Konzils-

Cdient z7,. 5 als vermeintliche Rechtferti- kommentar der Kapitelüberschrift
SUuNg alur, Class sich Tlestier tendenzlie „die großen Konstitutionen“ e1in Beltrag
VO  b diakonischen Praxisformen dispen- findet, der Gaudium ef SDes und Apostoli-
S1ier sehen und stattdessen auf ihrer VOÖII - C  S actuositatem gemeinsam behande
rangigen Zuständigkeit für lturgle und 1ne solche Präsentation der beiden Texte
Verkündigung insıst1ieren, weil dem enk- als scheinbar zusammengehöriges und
schema gemä: es „Soziale” der weltli- sammenpassendes Doppeldokumen des
chen phäre zugehöre, liturgische und leh- Konzils au Gefahr, Clas Laiendekret
rende Praxisformen ingegen Clas Heils- nicht sachgerecht mıt der Geltungsaura e1-
handeln (‚ottes ZU. Inhalt hätten.* uma. Ner onstıtution auszustatten, Cie asTlO-
Vertreter und Vertreterinnen der rch- ralkonstitution ingegen auf unstatthafte
lichen alcn -UOrganisationen egrüßen e1se In ihrem Status einer „grofßen KOon-
Cie Zuschreibung eiInNnes besonderen „Welt- stitution“ diminuleren und mıt Letzte-

Ie wleder Wasser auf Cie Müuühlräder de-charakters“ Cie alcn als deren ek-
klesiologische Aufwertung. Leider hat der Ter leiten, die In der Pastoralkonstituti-

Vel. ZuUuU!T Widerlegung der „Weltdienst Heilsdienst“-Dichotomie Herbert Haslinger, Diakonie
zwischen Mensch, Kirche Uun: Gesellschaft. Eıne praktisch-theologische Untersuchung der dia-
konischen Praxı1s unfter dem Kriıterium des Subjektseins des Menschen, Würzburg 1996, 2907333
Vgl (1:t10Vannı Turbanti, Knotenpunkte der Kezeption VO  3 Gaudium e{ SPCS un: Apostolicam
actuosıitatem Theologische Forschungsaufgaben, 1N: eier Hünermann / Bernd-Jochen Hilhe-
rath / fIeven Boeve (He.) [Das / weite Vatikanische Konzil un: Clie Zeichen der e1t heute, YEe1-
burg Br -Basel-Wien 2006, 33728

65Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie

Welt sind“ (PO 17), vornehmlich in der Kir-

che ansiedelt, lässt es doch das überkom-

mene Denkschema Platz greifen, wonach 

Kirche und Welt zwei entgegengesetzte 

Sphären bildeten und die Kirche eben nicht 

als Ganze „Kirche in der Welt“ sei.

Bei dieser Bewertung handelt es sich 

keineswegs um eine lectio pessima. Bis 

heute verstehen und propagieren weite 

Kreise aus Theologie und Kirche, gerade 

auch viele Repräsentanten des „Laienka-

tholizismus“, den besagten „Weltcharakter“ 

der „Laien“ in dem Sinn, dass den „Lai-

en“ eine Brückenfunktion zwischen Kirche 

und Welt zukomme. Ein solches Bild trans-

portiert unzweifelhaft die Vorstellung, mit 

Kirche und Welt stünden sich zwei Orte 

gegenüber, die durch eine Kluft vonei-

nander getrennt seien. Auch evozierte das 

„Weltcharakter“-Motiv die höchst ideolo-

gische Dichotomisierung zwischen einem 

„Heilsdienst“ und einem „Weltdienst“. Die-

se dient z. B. als vermeintliche Rechtferti-

gung dafür, dass sich Priester tendenziell 

von diakonischen Praxisformen dispen-

siert sehen und stattdessen auf ihrer vor-

rangigen Zuständigkeit für Liturgie und 

Verkündigung insistieren, weil dem Denk-

schema gemäß alles „Soziale“ der weltli-

chen Sphäre zugehöre, liturgische und leh-

rende Praxisformen hingegen das Heils-

handeln Gottes zum Inhalt hätten.25 Zumal 

Vertreter und Vertreterinnen der kirch-

lichen „Laien“-Organisationen begrüßen 

die Zuschreibung eines besonderen „Welt-

charakters“ an die „Laien“ als deren ek-

klesiologische Aufwertung. Leider hat der 

25 Vgl. zur Widerlegung der „Weltdienst – Heilsdienst“-Dichotomie Herbert Haslinger, Diakonie 
zwischen Mensch, Kirche und Gesellschaft . Eine praktisch-theologische Untersuchung der dia-
konischen Praxis unter dem Kriterium des Subjektseins des Menschen, Würzburg 1996, 297–333.

26 Vgl. Giovanni Turbanti, Knotenpunkte der Rezeption von Gaudium et spes und Apostolicam 
actuositatem – Th eologische Forschungsaufgaben, in: Peter Hünermann / Bernd-Jochen Hilbe-
rath / Lieven Boeve (Hg.), Das Zweite Vatikanische Konzil und die Zeichen der Zeit heute, Frei-
burg i. Br.–Basel–Wien 2006, 313 –328.

Enthusiasmus, mit dem diese vermeint-

liche „Laienfreundlichkeit“ aufgegrif-

fen und affirmiert wird, die Gehirne ver-

nebelt und übersehen lassen, welch fatale 

Aussage bzw. Wirkung damit einhergeht. 

Die Rede vom „Weltcharakter der Laien“ 

macht die Bemühungen um eine Überwin-

dung der dualistischen Spaltung zwischen 

Kirche und Welt zunichte; sie dementiert 

den in Gaudium et spes vorgenommenen 

Ortswechsel der Kirche in die Welt; sie ver-

leitet die Träger des Weiheamtes zur Dis-

pensierung von der Bearbeitung sozia-

ler bzw. weltlicher Problemlagen – von ei-

nem Dienst also, zu dem sie als Vertreter 

der Kirche, die in der Heilung der mensch-

lichen Person und in der Erneuerung der 

Gesellschaft ihre Aufgabe sieht (GS 3), ein-

deutig verpflichtet sind; kurzum: sie kon-

terkariert die Pastoralität der Kirche.

Deshalb irritiert es, dass sich in ei-

nem Begleitband zum aktuellen Konzils-

kommentar unter der Kapitelüberschrift 

„die großen Konstitutionen“ ein Beitrag 

findet, der Gaudium et spes und Apostoli-

cam actuositatem gemeinsam behandelt.26 

Eine solche Präsentation der beiden Texte 

als scheinbar zusammengehöriges und zu-

sammenpassendes Doppeldokument des 

Konzils läuft Gefahr, das Laiendekret 

nicht sachgerecht mit der Geltungsaura ei-

ner Konstitution auszustatten, die Pasto-

ralkonstitution hingegen auf unstatthafte 

Weise in ihrem Status einer „großen Kon-

stitution“ zu diminuieren – und mit Letzte-

rem wieder Wasser auf die Mühlräder de-

rer zu leiten, die in der Pastoralkonstituti-



Haslinger [)as I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie

Lhnehin einen „Ungeilst Werk des Konzils auf, au S1Ee Gefahr, auf
hen S1e wird aber dadurch gänzlic paradoxe e1se Cie Geltungskraft ihrer e1-
tragbar, Class der Autor des eitrags jegli- Urlentierungsinstanz destrule-
che Problematisierung der divergierenden I  S hre Berufung auf Clas Konzil MUSS-
Logiken, In denen Gaudium ef SDes und dann selbstwidersprüchlic. erscheinen.
Apostolicam actuostitatem Cie Verhältnisbe- DIe Auflösung des Dilemmas findet sich
stimmung zwischen Kirche und Welt VOÖII - In der Konzilshermeneutik.** S1e birgt eine

spezifische Virulenz des Verhältnisses Z7W1-nehmen, verm1ısSssen lässt und suggerlert,
€l Dokumente wurden übereinstim- schen IL Vatikanum und Pastoraltheolo-
mend für e1in und denselben Weltbezug gie In sich. Bekanntlic. enthalten Cle KOon-
der Kirche stehen.?*® 1eser Irreführung SC zilstexte auch zueinander Spannung STE-

gensteuernd gebietet sich Cie Feststellung, ende, Ja SOSar widersprüchliche Aussagen.
dass Cie vornehmliche Zuordnung des Das zieht Cie Frage ach sich, WIE Cle Aus-
„Weltcharakters” die C6  ‚Laie  n einen fun- sachgerecht verstehen, inter-
damentalen Selbstwiderspruch des Konzils pretieren und vermitteln Sind. Darın be-
darstellt steht Clas Problem der Konzilshermeneutik.

Fur dessen Lösung genugt C4 gerade nicht,
eine „Lektüre des Buchstabens der oku-

Das roblem einzufordern, cla eben jeder Se1-
der Konzılshermeneutik Buchstaben en und einer anderen

Os1ıl1on entgegenhalten kann. Es e1-
Zwischen IL Vatikanum und der Pastoral- NCes umfassenden Deutungsrahmens, den
theologie bzw. dem Nnspruc. der asTO- Cle Texte hineingestellt und ausgelegt WEeI-

ralität bestehen also durchaus Brüche. AÄn- den. ach einem welılt reichenden Konsens
gesichts dessen tellen sich Zzwelıl Fragen: sieht IHNan diesen Deutungsrahmen In der
annn sich Cie Pastoraltheologie überhaupt pastoralen Kirchenkonstitution Gaudium
berechtigterweise auf Clas Konzil berufen? ef Spes egeben. S1e gilt als „die hermeneu-
Und Gi1bt C4 für S1Ee eine Grundlage, VO  u tische asıls einer authentischen uslegung
der AaU$s S1E solche Brüche kritisch aufzeigen des Konzils“C31, als Clas Dokument, dem
und bearbeiten kann? den ersten 1C. „der (jelst des Konzils seiInen deutlichsten
scheint Ja Cie Pastoraltheologie VOLr einem Ausdruckefhat und Clas WwIe eine
veritablen Dilemma stehen: e1g S1Ee Cle „Lok VO Ende des uges her Cle UDri-
Bedenklichkeit oder Unrichtigkeit VO  u Aus- sCcmH Wagen SC Dokumente H.| HNEeUu

Joseph Katzınger, fur Lage des Glaubens. Eın Gespräch miıt 1LLOr10 MeSsSsorIl, München-Z/Zü-
rich-Wien 1985,
M iıt kritischem Scharfsinn deckt dagegen Guido Bausenhart Clie Unvereinbarkeit des „Weltcha-
rakter“-Motivs mıt dem „pastoral”-Begrift VOo  3 Gaudium e{ SDCS auf vgl Guido Bausenhart,
Theologischer KOommentar zu Dekret über das Apostolat der Lalen Apostolicam actuosıitatem
S Anm. 24), _
Vgl zu Folgenden ausführlicher Herhert Haslinger, Pastoraltheologie S Anm 1) 354 —567

41
Joseph Katzınger, fur Lage des Glaubens (S. Anm 27), 3
Elmar Klinger, TMU Eiıne Herausforderung (,ottes Der Glaube des Konzils Uun: Clie Befrei-
Uung der Menschen, Zürich 1990, 0S
Walter Kasper, „DIE Kirche ın der Welt VOo  3 heute“. ber die Möglichkeiten kirchlicher Welsung
ın einer pluralen Welt, 1n Michael Kessler/ Wolfhart Pannenberg / PFTMAHNN Fottmeyer (Ho.)

66

on ohnehin einen „Ungeist“27 am Werk se-

hen. Sie wird aber dadurch gänzlich un-

tragbar, dass der Autor des Beitrags jegli-

che Problematisierung der divergierenden 

Logiken, in denen Gaudium et spes und 

Apostolicam actuositatem die Verhältnisbe-

stimmung zwischen Kirche und Welt vor-

nehmen, vermissen lässt und so suggeriert, 

beide Dokumente würden übereinstim-

mend für ein und denselben Weltbezug 

der Kirche stehen.28 Dieser Irreführung ge-

gensteuernd gebietet sich die Feststellung, 

dass die vornehmliche Zuordnung des 

„Weltcharakters“ an die „Laien“ einen fun-

damentalen Selbstwiderspruch des Konzils 

darstellt.

3 Das Problem 
der Konzilshermeneutik

Zwischen II. Vatikanum und der Pastoral-

theologie bzw. dem Anspruch der Pasto-

ralität bestehen also durchaus Brüche. An-

gesichts dessen stellen sich zwei Fragen: 

Kann sich die Pastoraltheologie überhaupt 

berechtigterweise auf das Konzil berufen? 

Und: Gibt es für sie eine Grundlage, von 

der aus sie solche Brüche kritisch aufzeigen 

und bearbeiten kann? Auf den ersten Blick 

scheint ja die Pastoraltheologie vor einem 

veritablen Dilemma zu stehen: Zeigt sie die 

Bedenklichkeit oder Unrichtigkeit von Aus-

27 Joseph Ratzinger, Zur Lage des Glaubens. Ein Gespräch mit Vittorio Messori, München–Zü-
rich–Wien 1985, 32.

28 Mit kritischem Scharfsinn deckt dagegen Guido Bausenhart die Unvereinbarkeit des „Weltcha-
rakter“-Motivs mit dem „pastoral“-Begriff  von Gaudium et spes auf – vgl. Guido Bausenhart, 
Th eologischer Kommentar zum Dekret über das Apostolat der Laien Apostolicam actuositatem 
(s. Anm. 24), 49 f./103  –105.

29 Vgl. zum Folgenden ausführlicher Herbert Haslinger, Pastoraltheologie (s. Anm. 1), 354 – 367.
30 Joseph Ratzinger, Zur Lage des Glaubens (s. Anm. 27), 38.
31 Elmar Klinger, Armut – Eine Herausforderung Gottes. Der Glaube des Konzils und die Befrei-

ung der Menschen, Zürich 1990, 98 f.
32 Walter Kasper, „Die Kirche in der Welt von heute“. Über die Möglichkeiten kirchlicher Weisung 

in einer pluralen Welt, in: Michael Kessler / Wolfh art Pannenberg / Hermann J. Pottmeyer (Hg.), 

sagen des Konzils auf, läuft sie Gefahr, auf 

paradoxe Weise die Geltungskraft ihrer ei-

genen Orientierungsinstanz zu destruie-

ren. Ihre Berufung auf das Konzil müss-

te dann selbstwidersprüchlich erscheinen. 

Die Auflösung des Dilemmas findet sich 

in der Konzilshermeneutik.29 Sie birgt eine 

spezifische Virulenz des Verhältnisses zwi-

schen II. Vatikanum und Pastoraltheolo-

gie in sich. Bekanntlich enthalten die Kon-

zilstexte auch zueinander in Spannung ste-

hende, ja sogar widersprüchliche Aussagen. 

Das zieht die Frage nach sich, wie die Aus-

sagen sachgerecht zu verstehen, zu inter-

pretieren und zu vermitteln sind. Darin be-

steht das Problem der Konzilshermeneutik. 

Für dessen Lösung genügt es gerade nicht, 

eine „Lektüre des Buchstabens der Doku-

mente“30 einzufordern, da eben jeder „sei-

ne Buchstaben“ finden und einer anderen 

Position entgegenhalten kann. Es bedarf ei-

nes umfassenden Deutungsrahmens, in den 

die Texte hineingestellt und ausgelegt wer-

den. Nach einem weit reichenden Konsens 

sieht man diesen Deutungsrahmen in der 

pastoralen Kirchenkonstitution Gaudium 

et spes gegeben. Sie gilt als „die hermeneu-

tische Basis einer authentischen Auslegung 

des Konzils“31; als das Dokument, in dem 

„der Geist des Konzils seinen deutlichsten 

Ausdruck gefunden“32 hat und das wie eine 

„Lok […] vom Ende des Zuges her die übri-

gen Wagen [sc. Dokumente – H. H.] neu an-

Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie



Haslinger DDas I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie

gestoßen und bewegt  4633 hat. Demnach sind S1E mıt der Pastoralkonstitution, stellt IHNan

Cle Konzilsaussagen gleichsam „VO hin- Frappierendes fest Beide Dokumente WEeI1-
ten her‘ durch Cle Brille der erst ZU. SCI1 ıIn ihren ollven eine weitestgehende
chluss des Konzils verabschiedeten asTO- Deckungsgleichheit auf. Ihr gemeinsamer
ralkonstitution, lesen und deuten. Kerngehalt umfasst olgende Aussagen:

Allerdings erwelst sich diese herme-
neutische ege als anfällig für lgnorle- Das KonzilHaslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie  67  gestoßen und bewegt“®* hat. Demnach sind  sie mit der Pastoralkonstitution, stellt man  die Konzilsaussagen gleichsam „von hin-  Frappierendes fest: Beide Dokumente wei-  ten her“ d.h. durch die Brille der erst zum  sen in ihren Motiven eine weitestgehende  Schluss des Konzils verabschiedeten Pasto-  Deckungsgleichheit auf. Ihr gemeinsamer  ralkonstitution, zu lesen und zu deuten.  Kerngehalt umfasst folgende Aussagen:  Allerdings erweist sich diese herme-  neutische Regel als anfällig für Ignorie-  Das Konzil ...  - nimmt wahr, dass die Kirche in der  rungen und Dementierungen. In Frage ge-  stellt wird etwa, dass ein Text die Verständ-  Welt steht;  nisvorgabe für zeitlich früher entstande-  - will eine Öffnung der Kirche für die  ne Texte bilden könne. An dieser Stelle er-  Zeit und deren Gegebenheiten im kulturel-  langt nun ein Dokument des II. Vatika-  len, politischen, wirtschaftlichen und gesell-  nums Bedeutung, das unverständlicher-  schaftlichen Leben;  weise in Vergessenheit geraten und auch  - möchte jede feindliche Entgegenstel-  gedrängt‘“ worden ist: die „Botschaft der  lung der Kirche zur Welt überwinden und  Konzilsväter“®°. Die Konzilsväter wandten  verzichtet auf den Gestus der bloßen Verur-  sich mit ihr zu Beginn des Konzils an die  teilung der Welt;  Welt und die gesamte Menschheit. Sie leg-  - nimmt die Welt mit Sympathie als  ten in pastoraler Haltung offen, was ihre  Ort menschlicher Existenz wahr; es be-  zentrale, durchgängige Absicht, ihr antrei-  nennt, was ungut ist in der Welt, um es zum  bender „Geist“ beim Konzil ist. Es handelt  Besseren zu wenden;  sich um eine Verlautbarung, die von den  - hält die Kirche dazu an, die Ängste  Konzilsvätern in der vorgesehenen Form  wie auch die Hoffnungen der Menschen zu  beraten und am 20. Oktober 1962 mit  ihren eigenen zu machen;  überwältigender Mehrheit (2.344 Ja- ge-  - sieht sich in der Nachfolge Jesu ver-  gen 72 Nein-Stimmen) beschlossen wor-  pflichtet zur vorrangigen Zuwendung zu  den ist.”° Die pastorale „Botschaft der Kon-  Not leidenden Menschen;  zilsväter“ (nicht die Liturgiekonstituti-  - fordert von der Kirche, gemeinsam  on!) bildet somit das erste offizielle Doku-  mit anderen Kräften an einer menschlichen  ment des II. Vatikanums. Vergleicht man  Gesellschaft zu arbeiten;  Fides quaerens intellectum. Beiträge zur Fundamentaltheologie. Max Seckler zum 65. Geburts-  33  tag, Tübingen 1992, 268 -287, hier: 270.  Dietrich Wiederkehr, Die Lok am Ende des Zuges — oder: von der angehängten und antreiben-  den Praktischen Theologie, in: Herbert Haslinger u.a. (Hg.), Handbuch Praktische Theologie.  Band 1: Grundlegungen, Mainz 1999, 37-45, hier: 44.  34  Vgl. exemplarisch Joseph Ratzinger, Die erste Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen Kon-  35  zils. Ein Rückblick, Köln 1963, 21.  Vgl. Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani II. Volumen I: Periodus prima.  Pars I: Sessio publica I, Congregationes generales 1-IX, Vatikan 1970, 254-256; Wege zur Er-  neuerung der Kirche. Botschaft der Konzilsväter an die ganze Menschheit, in: Peter Hünermann /  Bernd Jochen Hilberath (Hg.), Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen  Konzil. Band 5: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils: Theologische Zusammen-  36  schau und Perspektiven, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2006, 491-494.  Vgl. Gerald P. Fogarty, Das Konzil beginnt, in: Giuseppe Alberigo (Hg.), Geschichte des Zweiten  Vatikanischen Konzils (1959-1965). Band II: Das Konzil auf dem Weg zu sich selbst, Mainz-  Leuven 2000, 83-127, hier: 112.nımmt wahr., dass die Kirche In derIUNSCH und Dementierungen. In Frage SC
stellt wird e{wa, Class e1in ext Cie Verständ- Welt steht;
nisvorgabe für zeitlich früher entstande- will e1ine OÖffnung der Kirche für die
1E Texte bilden könne. An dieser Stelle CI- eit und deren Gegebenheiten 11M ulturel-
ang 1U  b e1in Dokument des IL Vatika- len, politischen, wirtschaftlichen und gesell-
UumMs$s Bedeutung, Clas unverständlicher- schaftlichen Leben:
Wwelse In Vergessenheit geraten und auch möchte jede feindliche Entgegenstel-
gedrängt”“ worden ıst Cie „Botschaft der lung der Kirche ZUT Welt überwinden und
Konzilsväter  “35. DIe Konzilsväter wandten verzichtet auf den (Jestus der blofßen erur-
sich mıt ihr Beginn des Konzils Cie feilung der Welt;
Welt und die gesamte Menschheit. S1e leg- nımmt die Welt mMIit Sympathie als
ten In pastoraler Haltung O  en, Was ihre Ort menschlicher XISTENZ wahr:; CS he-
zentrale, durchgängige Absicht, ihr antrel- WdßS ist In der Welt, CS zZU  S

bender „Geist” beim Konzil ist. Es handelt esseren wenden;
sich eine Verlautbarung, die VOoO  b den hält die Kirche dazu A die Ängste
Konzilsvätern In der vorgesehenen Form WIeE auch die Hoffnungen der Menschen
beraten und Oktober 962 mıt ihren eigenen machen:;
überwältigender ehrher Ja SC sieht sich In der Nachfolge Jesu VeEr-

SCH Nein-Stimmen) beschlossen WOI - pflichtet ZUT vorrangigen Zuwendung
den ist.?© DIe pastorale „Botschaft der KOon- Not leidenden Menschen;
zilsväter“ (nicht die Liturgiekonstituti- fordert Von der Kirche, gemeinsam
on!) bildet SOM1! Clas offizielle oku- mMIit anderen Kräften e1ner menschlichen
MmMent des IL Vatikanums. Vergleicht IHNan Gesellschaft arbeiten:;:

Fides intellectum. eıtrage ZuUu!r Fundamentaltheologie. Max eckler zu Geburts-
Lag, Tübingen 1992, 265 —287, hier '(}
Dietrich Wiederkehr, e Lok Ende des Zuges der VO  3 der angehängten Uun: antreiben-
den Praktischen Theologie, 1N: Herbert Haslinger (He.) Handbuch Praktische Theologie.
Band Grundlegungen, Maınz 1999, S / — 45, hier
Vgl exemplarisch Joseph Katzınger, e ersie Sitzungsperiode des /welten Vatikanischen KONn-
11s E1ın Rückblick, Öln 1963,
Vgl cta Synodalia Sacrosanctı Conecilii C)ecumennlc] Vatıcanı I{ Volumen Periodus prima.
Pars S ESSIO publica ], Congregationes generales 1-L1 Vatikan 1970, 254 -256; Wege ZuUu!r Er-

der Kirche. Botschaft der Konzilsväter Cdie ILMenschheit, 1n eier Hunermann
Bernd Jochen Hilherath (Ho.) Herders Theologischer KOommentar zu /welten Vatikanischen
Konzil. Band DIie Dokumente des /weiten Vatikanischen Konzils: Theologische /7usammen-
schau Uun: Perspektiven, Freiburg Br -—-Basel-Wien 2006, 491 — 494
Vgl Gerald Fogarty, [)as Konzil beginnt, 1n Gtuseppe Alberigo (He.) Geschichte des /weiten
Vatikanischen Konzils Band I{ [Das Konzil auf dem Weg sich selbst, Maılınz-
Leuven 2000,_hier 112

67Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie

gestoßen und bewegt“33 hat. Demnach sind 

die Konzilsaussagen gleichsam „von hin-

ten her“, d. h. durch die Brille der erst zum 

Schluss des Konzils verabschiedeten Pasto-

ralkonstitution, zu lesen und zu deuten.

Allerdings erweist sich diese herme-

neutische Regel als anfällig für Ignorie-

rungen und Dementierungen. In Frage ge-

stellt wird etwa, dass ein Text die Verständ-

nisvorgabe für zeitlich früher entstande-

ne Texte bilden könne. An dieser Stelle er-

langt nun ein Dokument des II. Vatika-

nums Bedeutung, das unverständlicher-

weise in Vergessenheit geraten und auch 

gedrängt34 worden ist: die „Botschaft der 

Konzilsväter“35. Die Konzilsväter wandten 

sich mit ihr zu Beginn des Konzils an die 

Welt und die gesamte Menschheit. Sie leg-

ten in pastoraler Haltung offen, was ihre 

zentrale, durchgängige Absicht, ihr antrei-

bender „Geist“ beim Konzil ist. Es handelt 

sich um eine Verlautbarung, die von den 

Konzilsvätern in der vorgesehenen Form 

beraten und am 20. Oktober 1962 mit 

überwältigender Mehrheit (2.344 Ja- ge-

gen 72 Nein-Stimmen) beschlossen wor-

den ist.36 Die pastorale „Botschaft der Kon-

zilsväter“ (nicht die Liturgiekonstituti-

on!) bildet somit das erste offizielle Doku-

ment des II. Vatikanums. Vergleicht man 

 Fides quaerens intellectum. Beiträge zur Fundamentaltheologie. Max Seckler zum 65. Geburts-
tag, Tübingen 1992, 268 – 287, hier: 270.

33 Dietrich Wiederkehr, Die Lok am Ende des Zuges – oder: von der angehängten und antreiben-
den Praktischen Th eologie, in: Herbert Haslinger u. a. (Hg.), Handbuch Praktische Th eologie. 
Band 1: Grundlegungen, Mainz 1999, 37–  45, hier: 44.

34 Vgl. exemplarisch Joseph Ratzinger, Die erste Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils. Ein Rückblick, Köln 1963, 21.

35 Vgl. Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani II. Volumen I: Periodus prima. 
Pars I: Sessio publica I, Congregationes generales I– IX, Vatikan 1970, 254 – 256; Wege zur Er-
neuerung der Kirche. Botschaft  der Konzilsväter an die ganze Menschheit, in: Peter Hünermann / 
Bernd Jochen Hilberath (Hg.), Herders Th eologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen 
Konzil. Band 5: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils: Th eologische Zusammen-
schau und Perspektiven, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2006, 491–  494.

36 Vgl. Gerald P. Fogarty, Das Konzil beginnt, in: Giuseppe Alberigo (Hg.), Geschichte des Zweiten 
Vatikanischen Konzils (1959 –1965). Band II: Das Konzil auf dem Weg zu sich selbst, Mainz–
Leuven 2000, 83 –127, hier: 112.

sie mit der Pastoralkonstitution, stellt man 

Frappierendes fest: Beide Dokumente wei-

sen in ihren Motiven eine weitestgehende 

Deckungsgleichheit auf. Ihr gemeinsamer 

Kerngehalt umfasst folgende Aussagen:

Das Konzil …

– nimmt wahr, dass die Kirche in der 

Welt steht;

– will eine Öffnung der Kirche für die 

Zeit und deren Gegebenheiten im kulturel-

len, politischen, wirtschaftlichen und gesell-

schaftlichen Leben;

– möchte jede feindliche Entgegenstel-

lung der Kirche zur Welt überwinden und 

verzichtet auf den Gestus der bloßen Verur-

teilung der Welt;

– nimmt die Welt mit Sympathie als 

Ort menschlicher Existenz wahr; es be-

nennt, was ungut ist in der Welt, um es zum 

Besseren zu wenden;

– hält die Kirche dazu an, die Ängste 

wie auch die Hoffnungen der Menschen zu 

ihren eigenen zu machen;

– sieht sich in der Nachfolge Jesu ver-

pflichtet zur vorrangigen Zuwendung zu 

Not leidenden Menschen;

– fordert von der Kirche, gemeinsam 

mit anderen Kräften an einer menschlichen 

Gesellschaft zu arbeiten; 



G5 Haslinger [)as I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie

fordert Von der Kirche den Einsatz für S1E Konzilsaussagen hinterfragen, miıtunter
die Würde des Menschen, für Friede und für auch dezicdiert Frage stellen, Cdlese
soziale Gerechtigkeit; WIE 1M Fall des „Weltcharakters der alen  C6

sieht die Aufgabe der Kirche darin, den Nspruc. der Pastoralität gerich-
die ahnrhnei (Jottes vermitteln, dass tet Sind. S1e schädigt cdamıit nicht Cle Auto-
Sie Von den Menschen verstanden und ohne r1La) des Konzils, sondern bringt dessen
Druck ANSCHOFTMFENH werden kann; thentische Intention ZUFK Geltung. Anders

hält die Kirche dazu A anders den- formuliert: DIe Pastoraltheologie I1US$S Bru-
kenden und anders glaubenden Menschen che zwischen sich und dem Konzil aufzeli-
mMIit Wertschätzung egegnen; SCHL, gerade Cle Relevanz des Konzils als

erklärt, die grundlegende BestiMmmung Urlentierungsinstanz erhalten.
der Kirche se: dienen, nicht herrschen.

DIe „Botschaft der Konzilsväter“” stellt also Fın auswertendes Resumee
In komprimierter Form Cie Aussagen der
Pastoralkonstitution dem Konzil als Pro- DIe Pastoraltheologie findet 1M IL Vatika-
JI „Botschaft der Konzilsvä- eine entscheidende Instanz ihrer IN -
ter  C6 und Pastoralkonstitution umfassen haltlichen Füllung WIE auch ihrer normatı-
WwI1Ie Zwel nfang und Ende Velnn Ausrichtung. DIe Lernimpulse, Cle Clas
Klammern den Konzilsprozess. Konzil der Pastoraltheologie gibt, MUSSeN In
Ihr Kerngehalt bildet den gesuchten Deu- deren konkreter Operationalisierung eINgE-
tungsrahmen der Konzilshermeneutik: löst werden. So Cdarf ETW ihr Reflexionsge-
ist Cie Deutungsfolie, UrcC. Cie INdAUTC. genstand nicht mehr mıt dem Argument,
Cie Konzilstexte elesen und interpretiert Cle Pastoraltheologie MUSSE ihren ekkle-
werden MUSSEN. E1n Verständnis VO  u KOon- s1ialen arakter bewahren,*” den expli-
zilsaussagen ist sachgerecht, dem ‚Geist des z1t kirchlichen aum gebunden werden. Es
Konzils“ entsprechend, Wenn und In dem ist gerade Cle Beschränkung auf Cie kirchli-

che Praxıs und Cie cdamıit verbundene Aus-Maße CS den Kerngehalt der beiden Do-
kumente ZUFK Geltung bringt. 1eser WI1E- endung der Wirklic  el aufßerhalb der
derum findet Nnspruc der Pastoralität Kirche, Cle Clas esen der Kirche als Kirche

verletzt. Ebenso unvereinbar mıt dem AÄn-1M dienenden, sich verausgabenden In-
der-Welt- und Bei-den-Menschen-Sein der spruch der Pastoralität ist CS, WwWenn ertre-
Kirche SeEINeE verdichtende Formel. ter der Pastoraltheologie Erfolgsmuster der

Wirtschaft kopieren, der InstitutionDas el Ihr eigener wesenskonstitu-
tiver Nnspruc. der Pastoralität verleiht der Kirche wleder Attraktivität und Stabilität
Pastoraltheologie Jene Grundlage, VOoO  b der verleihen: WwWenn S1E 7, 5 Cle Gestaltung
AaUs S1E Aussagen des Konzils kritisch wahr- kirchlicher Praxisformen als Events d-
nehmen kann und I1USS Vom hermeneu- gieren, Cdlamıit Cle Kirche als (OIrt eupho-
tischen Schlüssel der Pastoralität AaUs kann rslierter Begelsterung inszenieren:;”® oder

Vgl Andreas Wollbold, Pastoraltheologie Homiletik / Religionspädagogik, Paderborn 2001, 47;
Michael Sievernich, Pastoraltheologie, Cdie der e1t Ist, 1N: Cilemens Sedmak (He.) Was 1st gute
Theologie?, Innsbruck-Wien 2003, 2725 —239, hier 234
Vgl Forschungskonsortium JT} Winfried Gebhardt Megaparty Glaubensfest. Weltjugend-
Lag Erlebnis Medien UOrganisation, Wiesbaden 2007

68

– fordert von der Kirche den Einsatz für 

die Würde des Menschen, für Friede und für 

soziale Gerechtigkeit;

– sieht die Aufgabe der Kirche darin, 

die Wahrheit Gottes so zu vermitteln, dass 

sie von den Menschen verstanden und ohne 

Druck angenommen werden kann;

– hält die Kirche dazu an, anders den-

kenden und anders glaubenden Menschen 

mit Wertschätzung zu begegnen; 

– erklärt, die grundlegende Bestimmung 

der Kirche sei zu dienen, nicht zu herrschen.

Die „Botschaft der Konzilsväter“ stellt also 

in komprimierter Form die Aussagen der 

Pastoralkonstitution dem Konzil als Pro-

gramm voran. „Botschaft der Konzilsvä-

ter“ und Pastoralkonstitution umfassen 

wie zwei am Anfang und am Ende gesetzte 

Klammern den gesamten Konzilsprozess. 

Ihr Kerngehalt bildet den gesuchten Deu-

tungsrahmen der Konzilshermeneutik; er 

ist die Deutungsfolie, durch die hindurch 

die Konzilstexte gelesen und interpretiert 

werden müssen. Ein Verständnis von Kon-

zilsaussagen ist sachgerecht, dem „Geist des 

Konzils“ entsprechend, wenn und in dem 

Maße es den Kerngehalt der beiden Do-

kumente zur Geltung bringt. Dieser wie-

derum findet im Anspruch der Pastoralität 

– im dienenden, sich verausgabenden In-

der-Welt- und Bei-den-Menschen-Sein der 

Kirche – seine verdichtende Formel.

Das heißt: Ihr eigener wesenskonstitu-

tiver Anspruch der Pastoralität verleiht der 

Pastoraltheologie jene Grundlage, von der 

aus sie Aussagen des Konzils kritisch wahr-

nehmen kann und muss. Vom hermeneu-

tischen Schlüssel der Pastoralität aus kann 

37 Vgl. Andreas Wollbold, Pastoraltheologie / Homiletik / Religionspädagogik, Paderborn 2001, 47; 
Michael Sievernich, Pastoraltheologie, die an der Zeit ist, in: Clemens Sedmak (Hg.), Was ist gute 
Th eologie?, Innsbruck–Wien 2003, 225 – 239, hier: 234 f.

38 Vgl. Forschungskonsortium WJT / Winfried Gebhardt u. a., Megaparty Glaubensfest. Weltjugend-
tag: Erlebnis – Medien – Organisation, Wiesbaden 2007.

sie Konzilsaussagen hinterfragen, mitunter 

auch dezidiert in Frage stellen, wo diese – 

wie im Fall des „Weltcharakters der Laien“ – 

gegen den Anspruch der Pastoralität gerich-

tet sind. Sie schädigt damit nicht die Auto-

rität des Konzils, sondern bringt dessen au-

thentische Intention zur Geltung. Anders 

formuliert: Die Pastoraltheologie muss Brü-

che zwischen sich und dem Konzil aufzei-

gen, gerade um die Relevanz des Konzils als 

Orientierungsinstanz zu erhalten.

4 Ein auswertendes Resümee

Die Pastoraltheologie findet im II. Vatika-

num eine entscheidende Instanz ihrer in-

haltlichen Füllung wie auch ihrer normati-

ven Ausrichtung. Die Lernimpulse, die das 

Konzil der Pastoraltheologie gibt, müssen in 

deren konkreter Operationalisierung einge-

löst werden. So darf etwa ihr Reflexionsge-

genstand nicht mehr mit dem Argument, 

die Pastoraltheologie müsse ihren ekkle-

sialen Charakter bewahren,37 an den expli-

zit kirchlichen Raum gebunden werden. Es 

ist gerade die Beschränkung auf die kirchli-

che Praxis und die damit verbundene Aus-

blendung der Wirklichkeit außerhalb der 

Kirche, die das Wesen der Kirche als Kirche 

verletzt. Ebenso unvereinbar mit dem An-

spruch der Pastoralität ist es, wenn Vertre-

ter der Pastoraltheologie Erfolgsmuster der 

Wirtschaft kopieren, um so der Institution 

Kirche wieder Attraktivität und Stabilität 

zu verleihen; wenn sie z. B. die Gestaltung 

kirchlicher Praxisformen als Events propa-

gieren, um damit die Kirche als Ort eupho-

risierter Begeisterung zu inszenieren;38 oder 

Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie



Haslinger DDas I{ Vatikanum un: Cdie Pastoraltheologie

WenNnn S1E der Kirche Mechanismen der Auf der anderen Selte dürfen, auch
suggestiven Produktwerbung anempfeh- WenNnn S1E das harmonische Bildl der VCI-

len, Anklang bel „ihren Kunden“ träglichen Passung eintrüben, Cie ZWI1-
erreichen.“” Derartige Bestrebungen sind schen Konzil und Pastoraltheologie be-
nicht 1Ur deshalb abzulehnen, weil S1E In stehenden pannungen nicht übersehen
einer verstörenden Unbedachtheit es Ooder tabuisiert werden. 1ese Gefahr dräut
In den Wind schlagen, Was Theologinnen I111SO mehr, als gerade Cie Pastoraltheolo-
und Theologen VO  u der Kritischen Theorie gie ıIn Versuchung steht, sich emphatisch
ber Manipulation, Verdinglichung, Wa- auf Cie hohe Nstanz „ 1L Vatikanum
rencharakter und dergleichen elernt ha- berufen em degeneriert diese eru-
ben (sollten). S1ie verletzen auch den AÄn- fung leider vielfach ZUFK worthülsenartigen
spruch der Pastoralität, weil S1e auf Cie Beschwörung der Standardmotive „Freude
Vereinnahmung der Menschen für Cie KIr- und offnung” (GS und „Zeichen der
che, nicht auf Cie Verausgabung der KIr- eit  14° (GS 4 Dass Cles nicht genugt, ieg
che für Cie Menschen abzielen. DIe enT- auf der and Der Rekurs der Pastoral-
scheidende AaUs dem IL Vatikanum CI- theologie auf das Konzil gera' ZU. ragi-

len Fundament, Wenn CI bestehende Bru-wachsende Herausforderung für Cie Pas-
toraltheologie besteht In dem Problem, che übersieht. 1ne Pastoraltheologie, Cie

nicht ZUFK enninıs nehmen wollte, ClasWwI1Ie S1€ In ihrem Vollzug als Wissenschaft
den ezug ihrer genulnen Erkenntnis- Konzil Defizite aufweist, ware ideologisch.
quelle, ZUFK Lebenswirklichkei der Men- Dann aber setizte S1E sich dem erdac. aUs,
schen gewährleisten kann. S1e stÖfßst €e1 Class S1E auch dort ideologisch verfährt,
auf Cie Schwierigkeit, Class sich Cles nicht S1E sich berechtigt und notwendig auf (Ir1-
Urc. Clas esen theologischer Schriften entierungsgehalte des Konzils beruft Inso-
erreichen lässt. DIe Lebenswirklichkei der fern ist Cie kritische Aufdeckung der PaS-
Menschen gibt CS nicht als Buch. Das toraltheologischen Fehlstellen des Konzils
terscheidet Cie Pastoraltheologie VO  b ande- eine Form der Kettung der pastoraltheolo-
Ten Fächern der Theologie, Cie ihre ibel, ischen Autorität des Konzils.
ihren „Denzinger / unermann ihr 1lUA-
le Ooder ihren 35  ß en Der Schlüssel Der Autor Prof. Dr Herbert Haslinger,
für Cie Bewältigung des TODIeMS ijeg bei /g 1961; tudium der Theologie In Passau,
den Pastoraltheologinnen und Pastoral- Innsbruck und ALNZ; 199/ Habilitation für
theologen selbst Allein dadurch, Class S1E das Fach Pastoraltheologie; seit 2002 Inha-
selbst als ersonen In der Lebenswirklich- her des Lehrstuhls für Pastoraltheologie, Ho-
keit verwurzelt sind, dass S1E sich In Cie All- miletik, Religionspädagogi und Kateche-
tagswelten der Menschen existenziell e1InN- tik der Theologischen Pader-
binden, dass S1e Cie dort gegebenen Wirk- born; wichtige Veröffentlichungen: and-
lichkeiten sich selber erfahren und dass huch Praktische Theologie. Band rund-
S1e AaUS$S diesem RKesonanzraum heraus ihre legungen. Band Durchführungen, aAınmz
Theologie formulieren, kann Cie Pastoral- 1999/2000; Diakonie. Grundlagen Ffür die
theologie ihren ezug ZUFK Lebenswirklich- soziale Arbeit der Kirche, Paderborn 2009;
keit der Menschen bewerkstelligen. Pastoraltheologie, Paderborn 20]

Vgl Matthias Sellmann, Popkulturbeutel, 1: Lebendige Seelsorge G1 2010), 240}

69Haslinger / Das II. Vatikanum und die Pastoraltheologie

wenn sie der Kirche Mechanismen der 

suggestiven Produktwerbung anempfeh-

len, um Anklang bei „ihren Kunden“ zu 

erreichen.39 Derartige Bestrebungen sind 

nicht nur deshalb abzulehnen, weil sie in 

einer verstörenden Unbedachtheit alles 

in den Wind schlagen, was Theologinnen 

und Theologen von der Kritischen Theorie 

über Manipulation, Verdinglichung, Wa-

rencharakter und dergleichen gelernt ha-

ben (sollten). Sie verletzen auch den An-

spruch der Pastoralität, weil sie auf die 

Vereinnahmung der Menschen für die Kir-

che, nicht auf die Verausgabung der Kir-

che für die Menschen abzielen. Die ent-

scheidende aus dem II. Vatikanum er-

wachsende Herausforderung für die Pas-

toraltheologie besteht in dem Problem, 

wie sie in ihrem Vollzug als Wissenschaft 

den Bezug zu ihrer genuinen Erkenntnis-

quelle, zur Lebenswirklichkeit der Men-

schen gewährleisten kann. Sie stößt dabei 

auf die Schwierigkeit, dass sich dies nicht 

durch das Lesen theologischer Schriften 

erreichen lässt. Die Lebenswirklichkeit der 

Menschen gibt es nicht als Buch. Das un-

terscheidet die Pastoraltheologie von ande-

ren Fächern der Theologie, die ihre Bibel, 

ihren „Denzinger / Hünermann“, ihr Ritua-

le oder ihren „CIC“ haben. Der Schlüssel 

für die Bewältigung des Problems liegt bei 

den Pastoraltheologinnen und Pastoral-

theologen selbst. Allein dadurch, dass sie 

selbst als Personen in der Lebenswirklich-

keit verwurzelt sind, dass sie sich in die All-

tagswelten der Menschen existenziell ein-

binden, dass sie die dort gegebenen Wirk-

lichkeiten an sich selber erfahren und dass 

sie aus diesem Resonanzraum heraus ihre 

Theologie formulieren, kann die Pastoral-

theologie ihren Bezug zur Lebenswirklich-

keit der Menschen bewerkstelligen.

39 Vgl. Matthias Sellmann, Popkulturbeutel, in: Lebendige Seelsorge 61 (2010), 240.

Auf der anderen Seite dürfen, auch 

wenn sie das harmonische Bild der ver-

träglichen Passung eintrüben, die zwi-

schen Konzil und Pastoraltheologie be-

stehenden Spannungen nicht übersehen 

oder tabuisiert werden. Diese Gefahr dräut 

umso mehr, als gerade die Pastoraltheolo-

gie in Versuchung steht, sich emphatisch 

auf die hohe Instanz „II. Vatikanum“ zu 

berufen. Zudem degeneriert diese Beru-

fung leider vielfach zur worthülsenartigen 

Beschwörung der Standardmotive „Freude 

und Hoffnung“ (GS 1) und „Zeichen der 

Zeit“ (GS 4). Dass dies nicht genügt, liegt 

auf der Hand. Der Rekurs der Pastoral-

theologie auf das Konzil gerät zum fragi-

len Fundament, wenn er bestehende Brü-

che übersieht. Eine Pastoraltheologie, die 

nicht zur Kenntnis nehmen wollte, wo das 

Konzil Defizite aufweist, wäre ideologisch. 

Dann aber setzte sie sich dem Verdacht aus, 

dass sie auch dort ideologisch verfährt, wo 

sie sich berechtigt und notwendig auf Ori-

entierungsgehalte des Konzils beruft. Inso-

fern ist die kritische Aufdeckung der pas-

toraltheologischen Fehlstellen des Konzils 

eine Form der Rettung der pastoraltheolo-

gischen Autorität des Konzils.

Der Autor: Prof. Dr. Herbert Haslinger, 

Jg. 1961; Studium der Theologie in Passau, 

Innsbruck und Mainz; 1997 Habilitation für 

das Fach Pastoraltheologie; seit 2002 Inha-

ber des Lehrstuhls für Pastoraltheologie, Ho-

miletik, Religionspädagogik und Kateche-

tik an der Theologischen Fakultät Pader-

born; wichtige Veröffentlichungen: Hand-

buch Praktische Theologie. Band 1: Grund-

legungen. Band 2: Durchführungen, Mainz 

1999/2000; Diakonie. Grundlagen für die 

soziale Arbeit der Kirche, Paderborn 2009; 

Pastoraltheologie, Paderborn 2015.


