
106 Theologie

FErich Garhammer legt miıt diesem Buch Muhammad auf un: versucht 1n€e Kezeption
LEese- Uun: Deutungszeugn1sse VOI, Cdie sicherlich der muslimischen Würdigung Muhammads.
11UT 1n€e Zwischenbilanz sind en Engagement Miıt Bobzin Hält 61€ ın wohltuender Klarheit
1mmM Bereich, 1mmM Feld VOo  3 „1heologie Uun: Lltera- fest, dass ; der FEchtheit des prophetischen
tur wird weitergehen, dass scheint MIr sicher. Erlebens VOo  3 Mohammed nicht gezweifelt WT -

Vielleicht noch freier, noch kreativer. Darauf den kan  n (171) Zugleich plädiert 61€ 1mmM Blick
darf 111a bleiben. auf den prophetischen Anspruch Muhammads
Augsburg eorg Langenhorst mıt /irker für 1n€e „Urteilsenthaltung” 199)

Immerhin meılnt 61€ dennoch Cdie ede VO  3

Muhammad als „Prophet des Islam“ christlich
verteidigen können (211) Ausdrücklich

©  e Middelbeck-Varwick, AnjJa: ( um aestıma- lehnt 61€ allerdings ab, 1ın Muhammad einen
tıone. Konturen aıner chrıistlichen Islam- christlichen Propheten csehen der ih ın Cdie
theologıe. Aschendortt Verlag, Munster Reihe der biblischen Propheten aufzunehmen:2017 uro 56,00 (D) Uuro 5/,60
(A) ( HF 5/,09 ISBN Y /8-3-4072-13169-5 „denn als nachbiblischer Prophet neglert Cdie

Selbstoffenbarung ın ESUS Christus“ (210) Of-
Anja Middelbeck-Varwick verfolgt mıt ihrem fen gestanden euchtet MI1r Clie Anerkennung als
Buch cdas Anliegen, den „Glauben VOo  3 Mus!Ü1i- Prophet des Islams bei gleichzeitiger ausdrück-
mınnNen Uun: Muslimen mıt theologischer Wert- licher Nichtanerkennung se1INes prophetischen
schätzung 1ICU ın den Blick nehmen (351) Anspruchs AUS christlicher Sicht nicht SallZ e1n.

Zudem wird MI1r nicht recht klar, WAS mıt1el ihres Buches 1st also, der bisherigen dog-
matischen Geringschätzung islamischer 1heo- einer solchen Beurteilung eigentlich für den
logie „entgegenzuwirken un: cdas Bewusstsein islamisch-christlichen Dialog 1st,
für cdas Verbindende cstärken (10) ESs gelte Uun: einen solchen (Jewilnn sucht 61€ ausdrück-
‚allen Formen der Islam- un: Religionsfeind- lLich, weil 61€ Cdie bisher „fehlende theologische
cschaft entgegenzutreten un: Glaubensgemein- Beurteilung Muhammads“ als theologisch
cschaften unberechtigte Kritik VT - ANSCINESSCH kritisiert (22) och uch WEI111

ihre Formel Ende ihres Abschnitts M 1SS-teidigen (11) Entsprechend verwelst 61€ auf
Cdie langen Phasen friedlicher KONvVIven7z Uun: verständnisses Anlass geben kann, 1st ihre Auf-
KoOex1Istenz VOo  3 Islam Uun: C'hristentum (38) arbeitung des Diskussionsstandes verdienstvoll
un: kritisiert Recht „diftamierende mediale Uun: Cdie abschließende Aufnahme der Formel
Kampagnen (42) ın denen „alle Muslime imotheus 1mmM Blick auf Muhammad scheint
er Generalverdacht“ gestellt werden (43) S 1e MI1r wegweisend SEe1N: Muhammad würde
Ordert nicht 11UT mehr dialogische Theologie demzufolge nicht als Prophet anerkannt, ber
zwischen Islam Uun: C'hristentum (223) ()I1- als elner, der auf dem Wege der Propheten W A11-

dern eistet mıt ihrem Buch einen Beıltrag, der delt (211)
Ebenfalls hilfreich cscheinen MI1r Cdie kom-IL diesen Neuaufbruch Wirklichkeit WT -

den lässt. Von daher kann 111a der Verfasserin paratıven Einzelstudien der Verfasserin, ın de-
1Tiec1HN 61€ 1mmM vierten eil ihres Buches breite un:ihrem Buch YST einmal 11UT gratulieren: S 1e

hat eın wichtiges un: wegweisendes Buch SC- guL informierte Einlassungen ZuUuU!T Gotteslehre,
schrieben, cdas 1n€e IL Fülle VO  3 wichtigen zu Gebet, Abraham Uun: ZuUu!r globalen
Informationen zu Islam zusammentragt Uun: Verantwortung beider Religionen (2 —349)
diese theologisch luzide einordnet. SO macht 61€ entwickelt, Clie ın sich facettenreich un:
Iso wirklich einen wichtigen chritt 1mmM Blick vielfältig sind, dass 61€ ın einer Kezension
auf Cdie Islamtheologie, Cdie christliche Theologie möglich alle gewürdigt werden können. DIie

Fülle des hier bearbeiteten Materjals führt AMNMAT1mmM J1l Jahrhundert als epochale Herausforde-
FunNng bewältigen hat miıtunter Ungenauigkeiten. SO cscheint MI1r

cdas bei der Verfasserin noch 1mmM AnschlussBesonders gelungen scheint MIr Cdie mM ate-
rialreiche Uun: cehr difierenzierte Bearbeitung Nagel referijerte Vorurteil Cdie Preisgabe
der rage, ob Muhammad AUS christlicher Sicht rationaler Durchdringung des Glaubens 1mmM (1E-
als Prophet anerkannt werden kann 1) folge a| Ghazalis (270) mittlerweile durch Cdie
S 1e nımmt dabei nicht 11UT Cdie gegenwartige DDe- Studien Griftels widerlegt. Und Cdie Festlegung
batte gründlich 1ın den Blick, sondern arbeitet des muslimischen Oftenbarungsverständnisses
uch Cdie Geschichte christlicher Polemik auf 1ne Formel, Cdie dem menschlichen Anteil

106

Erich Garhammer legt mit diesem Buch 
Lese- und Deutungszeugnisse vor, die sicherlich 
nur eine Zwischenbilanz sind. Sein Engagement 
im Bereich, im Feld von „Th eologie und Litera-
tur“ wird weitergehen, dass scheint mir sicher. 
Vielleicht noch freier, noch kreativer. Darauf 
darf man gespannt bleiben.
Augsburg Georg Langenhorst

◆ Middelbeck-Varwick, Anja: Cum aestima-
tione. Konturen einer christlichen Islam-
theologie. Aschendorff Verlag, Münster 
2017. (387) Pb. Euro 56,00 (D) / Euro 57,60 
(A) / CHF 57,09. ISBN 978-3-402-13169-5.

Anja Middelbeck-Varwick verfolgt mit ihrem 
Buch das Anliegen, den „Glauben von Musli-
minnen und Muslimen mit theologischer Wert-
schätzung neu in den Blick zu nehmen“ (351). 
Ziel ihres Buches ist es also, der bisherigen dog-
matischen Geringschätzung islamischer Th eo-
logie „entgegenzuwirken und das Bewusstsein 
für das Verbindende zu stärken“ (10). Es gelte 
„allen Formen der Islam- und Religionsfeind-
schaft  entgegenzutreten und Glaubensgemein-
schaft en gegen unberechtigte Kritik zu ver-
teidigen“ (11). Entsprechend verweist sie auf 
die langen Phasen friedlicher Konvivenz und 
Koexistenz von Islam und Christentum (38) 
und kritisiert zu Recht „diff amierende mediale 
Kampagnen“ (42), in denen „alle Muslime un-
ter Generalverdacht“ gestellt werden (43). Sie 
fordert nicht nur mehr dialogische Th eologie 
zwischen Islam und Christentum (223), son-
dern leistet mit ihrem Buch einen Beitrag, der 
genau diesen Neuaufb ruch Wirklichkeit wer-
den lässt. Von daher kann man der Verfasserin 
zu ihrem Buch erst einmal nur gratulieren: Sie 
hat ein wichtiges und wegweisendes Buch ge-
schrieben, das eine ganze Fülle von wichtigen 
Informationen zum Islam zusammenträgt und 
diese theologisch luzide einordnet. So macht sie 
also wirklich einen wichtigen Schritt im Blick 
auf die Islamtheologie, die christliche Th eologie 
im 21. Jahrhundert als epochale Herausforde-
rung zu bewältigen hat.

Besonders gelungen scheint mir die mate-
rialreiche und sehr diff erenzierte Bearbeitung 
der Frage, ob Muhammad aus christlicher Sicht 
als Prophet anerkannt werden kann (151– 211). 
Sie nimmt dabei nicht nur die gegenwärtige De-
batte gründlich in den Blick, sondern arbeitet 
auch die Geschichte christlicher Polemik gegen 

Muhammad auf und versucht eine Rezeption 
der muslimischen Würdigung Muhammads. 
Mit Bobzin hält sie in wohltuender Klarheit 
fest, dass „an der Echtheit des prophetischen 
Erlebens von Mohammed nicht gezweifelt wer-
den kann“ (171). Zugleich plädiert sie im Blick 
auf den prophetischen Anspruch Muhammads 
mit Zirker für eine „Urteilsenthaltung“ (199). 
Immerhin meint sie dennoch die Rede von 
Muhammad als „Prophet des Islam“ christlich 
verteidigen zu können (211). Ausdrücklich 
lehnt sie allerdings ab, in Muhammad einen 
christlichen Propheten zu sehen oder ihn in die 
Reihe der biblischen Propheten aufzunehmen; 
„denn als nachbiblischer Prophet negiert er die 
Selbstoff enbarung in Jesus Christus“ (210). Of-
fen gestanden leuchtet mir die Anerkennung als 
Prophet des Islams bei gleichzeitiger ausdrück-
licher Nichtanerkennung seines prophetischen 
Anspruchs aus christlicher Sicht nicht ganz ein. 
Zudem wird mir nicht so recht klar, was mit 
einer solchen Beurteilung eigentlich für den 
islamisch-christlichen Dialog gewonnen ist, 
und einen solchen Gewinn sucht sie ausdrück-
lich, weil sie die bisher „fehlende theologische 
Beurteilung Muhammads“ als theologisch un-
angemessen kritisiert (22). Doch auch wenn 
ihre Formel am Ende ihres Abschnitts zu Miss-
verständnisses Anlass geben kann, ist ihre Auf-
arbeitung des Diskussionsstandes verdienstvoll 
und die abschließende Aufnahme der Formel 
Timotheus I. im Blick auf Muhammad scheint 
mir wegweisend zu sein: Muhammad würde 
demzufolge nicht als Prophet anerkannt, aber 
als einer, der auf dem Wege der Propheten wan-
delt (211).

Ebenfalls hilfreich scheinen mir die kom-
parativen Einzelstudien der Verfasserin, in de-
nen sie im vierten Teil ihres Buches breite und 
gut informierte Einlassungen zur Gotteslehre, 
zum Gebet, zu Abraham und zur globalen 
Verantwortung beider Religionen (215  – 349) 
entwickelt, die in sich so facettenreich und 
vielfältig sind, dass sie in einer Rezension un-
möglich alle gewürdigt werden können. Die 
Fülle des hier bearbeiteten Materials führt zwar 
mitunter zu Ungenauigkeiten. So scheint mir 
das bei der Verfasserin noch im Anschluss an 
Nagel referierte Vorurteil gegen die Preisgabe 
rationaler Durchdringung des Glaubens im Ge-
folge al Ghazalis (270) mittlerweile durch die 
Studien Griff els widerlegt. Und die Festlegung 
des muslimischen Off enbarungsverständnisses 
auf eine Formel, die dem menschlichen Anteil 

Theologie



107Theologie

Offenbarungsgeschehen keinen Kaum Was Immer das Christusereignis Iso TLaU
geben VELLILAS (293) cscheint MI1r 1n€e unnoötig se1in 1139, wird christlich-theologisches Ver-
abwehrende Kezeption des mittierweile C1 - stehen dieses Ereign1sses Immer vorläufig un:
reichten Diskussionsstandes sSe1In. ber korrekturbedürftig sSe1In. Von daher scheint
solcher Details sind Clie Studien der Verfasserin MI1r alles andere als abwegig se1IN, uch durch
durchweg vertrauenswürdig Uun: verarbeiten den Koran aufgeworfene Korrekturvorschläge
1n€e grofße Materijalfülle ın vorbildlicher Welse. diskutieren. In diese Richtung scheint MI1r

/u loben 1st schliefßlich, dass sich Cdie Ver- Cdie Verfasserin uch denken, WE 61€ fest-
fasserin ausdrücklich 1mmM Anschluss Tobijas Hält „ LS darf ANSCILOILLILL werden, dass e{[waAS

VOo  3 dem 1mmM Koran aufscheint, WA1S uch fürSpecker 1n€e Difterenzhermeneutik bemüht
(46) Miıt C'hristian TIroll Ordert sle, „das Iren- C'hristinnen un: C'hristen ‚wahr un: heilig ist  66
nende benennen Uun: problematisieren‘ (110) Allerdings scheint das gerade nicht das
(31) ll ber „mittels der Akzeptanz der Al- se1in können, WAS WIr nicht schon ın ESUS
erıtat zugleich der ähe ZuUu!r islamischen Ira- C'hristus erkannt haben Denn SONS könnte 61€E
Cdition nachspüren lernen“ (33) Leider wird Cdie nicht cschreiben: „‚Schon miıt Blick ın Cdie bib-
Würdigung VOo  3 echter Alterität 11UT selten ın ih- ischen Schriften 1st unendlich vieles eEINZUWwWEN-
1E Buch erkennbar. /u oft laufen ihre Ausfüh- den, Cdie ‚Erinnerung der ‚Bestätigung,
FuNsch darauf hinaus, sich über Ahnlichkeiten als Cdie sich der Koran versteht, nicht mıt dem

christlichen Selbstverständnis übereinstimmt“zwischen beiden Religionen freuen, zugleich
ber unüberwindliche tTenzen betonen. (113) Welche unendlich vielen Punkte hat Cdie
[Dass Cdie Verschiedenheit celhbst das Loben- Verfasserin hier 1mmM Blick®
de se1in könnte un: celhbst eın Widerspruch /Zum einen sieht Clie Verfasserin 1mmM kora-
christlichen Ansichten christlich-theologischen nischen Selbstverständnis einen tiefen Graben
ınn haben könnte, kommt kaum ın den Blick. Uun: unversöhnlichen Widerspruch zu C'hris-

DIiese Schwäche ihres Buches scheint MI1r ten(um. DIes 1st deswegen überraschend, weil
mıt ihrer religionstheologischen Verortung Clie Verfasserin ‚e1ine besondere Verwiesenheit
i{un haben /war versucht 61€ auf der Me- des Islam auf Clie beiden anderen moöonotheisti-
taebene 1n€e Verteidigung eiInNnes mutualen In- schen Glaubensgemeinschaften (107) sieht Uun:
klusivismus 1mmM Gefolge VO  3 Michael Bongardt erläutert. N1e rezıplert 18l Angelika Neuwirths
un: Reinhold Bernhardt (53 —61) ber bei den programmatische Rekonstruktion des Korans
Gretchenfragen des muslimisch-christlichen als ext der Spätantike 91-93 un: zeichnet
Dialogs kann ich nichts mutual Lernbereites ın SEINE intertextuellen Bezuge jüdischen Uun:
ihren Ausführungen erkennen. SO cchreibt 61€ christlichen Intertexten nach Selbst durch Cdie
ausdrücklich: „L1ine Überbietung der Korrek- diachrone Koranlektüre begründete Aussagen
[Ur des Christusereignisses 1st für C'hristinnen Neuwirths werden reziplert (102) och a ll cdas
un: C'hristen inakzeptabel; Cdie Annahme der hindert Clie Verfasserin nicht einer Immer
Gleichrangigkeit der koranischen Offenbarung wieder vollzogenen essenzialisierenden (irenz-
1st ebenfalls aufgrund der inhaltlichen Wider- ziehung. e Verfasserin wörtlich: „Ler Koran
sprüche zentralen Dogmen VOo  3 vornherein begegnet dem C'hristentum als überbietende
ausgeschlossen‘ (1 10) Der Koran werde christ- Korrektur der TIraditionen der ‚Leute des BKu-
licherseits ni]iemals als „Rede (Jottes107  Theologie  am Offenbarungsgeschehen keinen Raum zu  Was immer das Christusereignis also genau  geben vermag (293), scheint mir eine unnötig  sein mag, so wird christlich-theologisches Ver-  abwehrende Rezeption des mittlerweile er-  stehen dieses Ereignisses immer vorläufig und  reichten Diskussionsstandes zu sein. Aber trotz  korrekturbedürftig sein. Von daher scheint es  solcher Details sind die Studien der Verfasserin  mir alles andere als abwegig zu sein, auch durch  durchweg vertrauenswürdig und verarbeiten  den Koran aufgeworfene Korrekturvorschläge  eine große Materialfülle in vorbildlicher Weise.  zu diskutieren. In diese Richtung scheint mir  Zu loben ist schließlich, dass sich die Ver-  die Verfasserin auch zu denken, wenn sie fest-  fasserin ausdrücklich im Anschluss an Tobias  hält: „Es darf angenommen werden, dass etwas  von dem im Koran aufscheint, was auch für  Specker um eine Differenzhermeneutik bemüht  (46). Mit Christian Troll fordert sie, „das Tren-  Christinnen und Christen ‚wahr und heilig‘ ist“  nende zu benennen und zu problematisieren“  (110). Allerdings scheint das gerade nicht das  (31), will aber „mittels der Akzeptanz der Al-  sein zu können, was wir nicht schon in Jesus  terität zugleich der Nähe zur islamischen Tra-  Christus erkannt haben. Denn sonst könnte sie  dition nachspüren lernen“ (33). Leider wird die  nicht schreiben: „Schon mit Blick in die bib-  Würdigung von echter Alterität nur selten in ih-  lischen Schriften ist unendlich vieles einzuwen-  rem Buch erkennbar. Zu oft laufen ihre Ausfüh-  den, warum die ‚Erinnerung‘ oder ‚Bestätigung‘,  rungen darauf hinaus, sich über Ähnlichkeiten  als die sich der Koran versteht, nicht mit dem  christlichen Selbstverständnis übereinstimmt“  zwischen beiden Religionen zu freuen, zugleich  aber unüberwindliche Grenzen zu betonen.  (113). Welche unendlich vielen Punkte hat die  Dass die Verschiedenheit selbst das zu Loben-  Verfasserin hier im Blick?  de sein könnte und selbst ein Widerspruch zu  Zum einen sieht die Verfasserin im kora-  christlichen Ansichten christlich-theologischen  nischen Selbstverständnis einen tiefen Graben  Sinn haben könnte, kommt kaum in den Blick.  und unversöhnlichen Widerspruch zum Chris-  Diese Schwäche ihres Buches scheint mir  tentum. Dies ist deswegen überraschend, weil  mit ihrer religionstheologischen Verortung zu  die Verfasserin „eine besondere Verwiesenheit  tun zu haben. Zwar versucht sie auf der Me-  des Islam auf die beiden anderen monotheisti-  taebene eine Verteidigung eines mutualen In-  schen Glaubensgemeinschaften“ (107) sieht und  klusivismus im Gefolge von Michael Bongardt  erläutert. Sie rezipiert sogar Angelika Neuwirths  und Reinhold Bernhardt (53-61). Aber bei den  programmatische Rekonstruktion des Korans  Gretchenfragen des muslimisch-christlichen  als Text der Spätantike (91-93) und zeichnet  Dialogs kann ich nichts mutual Lernbereites in  seine intertextuellen Bezüge zu jüdischen und  ihren Ausführungen erkennen. So schreibt sie  christlichen Intertexten nach. Selbst durch die  ausdrücklich: „Eine Überbietung oder Korrek-  diachrone Koranlektüre begründete Aussagen  tur des Christusereignisses ist für Christinnen  Neuwirths werden rezipiert (102). Doch all das  und Christen inakzeptabel; die Annahme der  hindert die Verfasserin nicht an einer immer  Gleichrangigkeit der koranischen Offenbarung  wieder vollzogenen essenzialisierenden Grenz-  ist ebenfalls aufgrund der inhaltlichen Wider-  ziehung. Die Verfasserin wörtlich: „Der Koran  sprüche zu zentralen Dogmen von vornherein  begegnet dem Christentum als überbietende  ausgeschlossen“ (110). Der Koran werde christ-  Korrektur der Traditionen der ‚Leute des Bu-  licherseits niemals als „Rede Gottes ... anzuer-  ches“ (35) und bewertet „die älteren Schriften in  kennen sein“ (113). Diese harsche Ablehnung  der bewahrten Form ... als unvollständig, feh-  ist gleich doppelt anstößig. Zum einen wird die  lerhaft bzw. verfälscht“ (88f.). Dieser Vorwurf  Kategorie der „Rede Gottes“ in der religions-  der Schriftverfälschung an Juden und Christen  theologischen Diskussion um den Koran ja  wird häufiger wiederholt und auch nach der  gerade eingeführt, um seine Kennzeichnung  Rezeption Neuwirths als unausweichliche Bot-  als Wort Gottes zu vermeiden und religions-  schaft des Korans behauptet (101). Aber wird der  theologische Flexibilität zu erreichen — etwa bei  Koran hier nicht doch als fait accompli gesehen  Joshua Ralston —, so dass es brüskierend ist, hier  statt als dynamischer Prozess mit unterschied-  schon vor jeder Auseinandersetzung zu wissen,  lichen Deutungsmöglichkeiten? Die Aussagen  dass eine solche Anerkennung niemals möglich  des Korans über Christen und Juden werden  sein wird. Zum anderen muss jede rationale  jedenfalls auflälligerweise und gegen Neuwirths  Theologie immer bereit sein, Korrekturen an-  eigene Lektüre weder diachron geordnet noch  zuerkennen und Revisionen vorzunehmen.  surenholistisch eingebettet (99-101), so dassATLZUECT- h€ S«< (35) Uun: bewertet „die alteren Schriften ın
kennen sein“ (113) [ese harsche Ablehnung der bewahrten rm als unvollständig, feh-
1st gleich doppelt anstöfßig. /Zum einen wird Cdie lerhaft bzw. verfälscht“ (881.) Deser Vorwurf
Kategorle der „Rede Gottes“ ın der religi0ns- der Schriftverfälschung Juden Uun: C'hristen
theologischen Diskussion den Koran Ja wird häufiger wiederhalt Uun: uch nach der
gerade eingeführt, se1INe Kennzeichnung Kezeption Neuwirths als unausweichliche BKot-
als Wort (Jottes vermeiden un: religi0ns- cchaft des Korans behauptet (10 ber wird der
theologische Flexibilität erreichen zbei Koran hier nicht doch als fait accompli gesehen
Joshua Ralston dass brüskierend Ist, hier als dynamischer Prozess miıt unterschied-
schon VOT jeder Auseinandersetzung wI1ssen, lichen Deutungsmöglichkeiten? e Aussagen
dass 1n€e solche Anerkennung ni]iemals möglich des Korans über C'hristen Uun: Juden werden
se1in wird /Zum anderen 111U$5$5 jede rationale jedenfalls auffälligerweise Uun: Neuwirths
Theologie Immer bereit se1IN, Korrekturen eigene Lektüre weder diachron geordnet noch
zuerkennen Uun: KevIsionen vorzunehmen. surenholistisch eingebettet ), dass

107

am Off enbarungsgeschehen keinen Raum zu 
geben vermag (293), scheint mir eine unnötig 
abwehrende Rezeption des mittlerweile er-
reichten Diskussionsstandes zu sein. Aber trotz 
solcher Details sind die Studien der Verfasserin 
durchweg vertrauenswürdig und verarbeiten 
eine große Materialfülle in vorbildlicher Weise.

Zu loben ist schließlich, dass sich die Ver-
fasserin ausdrücklich im Anschluss an Tobias 
Specker um eine Diff erenzhermeneutik bemüht 
(46). Mit Christian Troll fordert sie, „das Tren-
nende zu benennen und zu problematisieren“ 
(31), will aber „mittels der Akzeptanz der Al-
terität zugleich der Nähe zur islamischen Tra-
dition nachspüren lernen“ (33). Leider wird die 
Würdigung von echter Alterität nur selten in ih-
rem Buch erkennbar. Zu oft  laufen ihre Ausfüh-
rungen darauf hinaus, sich über Ähnlichkeiten 
zwischen beiden Religionen zu freuen, zugleich 
aber unüberwindliche Grenzen zu betonen. 
Dass die Verschiedenheit selbst das zu Loben-
de sein könnte und selbst ein Widerspruch zu 
christlichen Ansichten christlich-theologischen 
Sinn haben könnte, kommt kaum in den Blick.

Diese Schwäche ihres Buches scheint mir 
mit ihrer religionstheologischen Verortung zu 
tun zu haben. Zwar versucht sie auf der Me-
taebene eine Verteidigung eines mutualen In-
klusivismus im Gefolge von Michael Bongardt 
und Reinhold Bernhardt (53 –  61). Aber bei den 
Gretchenfragen des muslimisch-christlichen 
Dialogs kann ich nichts mutual Lernbereites in 
ihren Ausführungen erkennen. So schreibt sie 
ausdrücklich: „Eine Überbietung oder Korrek-
tur des Christusereignisses ist für Christinnen 
und Christen inakzeptabel; die Annahme der 
Gleichrangigkeit der koranischen Off enbarung 
ist ebenfalls aufgrund der inhaltlichen Wider-
sprüche zu zentralen Dogmen von vornherein 
ausgeschlossen“ (110). Der Koran werde christ-
licherseits niemals als „Rede Gottes … anzuer-
kennen sein“ (113). Diese harsche Ablehnung 
ist gleich doppelt anstößig. Zum einen wird die 
Kategorie der „Rede Gottes“ in der religions-
theologischen Diskussion um den Koran ja 
gerade eingeführt, um seine Kennzeichnung 
als Wort Gottes zu vermeiden und religions-
theologische Flexibilität zu erreichen – etwa bei 
Joshua Ralston –, so dass es brüskierend ist, hier 
schon vor jeder Auseinandersetzung zu wissen, 
dass eine solche Anerkennung niemals möglich 
sein wird. Zum anderen muss jede rationale 
Th eologie immer bereit sein, Korrekturen an-
zuerkennen und Revisionen vorzunehmen. 

Was immer das Christusereignis also genau 
sein mag, so wird christlich-theologisches Ver-
stehen dieses Ereignisses immer vorläufi g und 
korrekturbedürft ig sein. Von daher scheint es 
mir alles andere als abwegig zu sein, auch durch 
den Koran aufgeworfene Korrekturvorschläge 
zu diskutieren. In diese Richtung scheint mir 
die Verfasserin auch zu denken, wenn sie fest-
hält: „Es darf angenommen werden, dass etwas 
von dem im Koran aufscheint, was auch für 
Christinnen und Christen ‚wahr und heilig‘ ist“ 
(110). Allerdings scheint das gerade nicht das 
sein zu können, was wir nicht schon in Jesus 
Christus erkannt haben. Denn sonst könnte sie 
nicht schreiben: „Schon mit Blick in die bib-
lischen Schrift en ist unendlich vieles einzuwen-
den, warum die ‚Erinnerung‘ oder ‚Bestätigung‘, 
als die sich der Koran versteht, nicht mit dem 
christlichen Selbstverständnis übereinstimmt“ 
(113). Welche unendlich vielen Punkte hat die 
Verfasserin hier im Blick?

Zum einen sieht die Verfasserin im kora-
nischen Selbstverständnis einen tiefen Graben 
und unversöhnlichen Widerspruch zum Chris-
tentum. Dies ist deswegen überraschend, weil 
die Verfasserin „eine besondere Verwiesenheit 
des Islam auf die beiden anderen monotheisti-
schen Glaubensgemeinschaft en“ (107) sieht und 
erläutert. Sie rezipiert sogar Angelika Neuwirths 
programmatische Rekonstruktion des Korans 
als Text der Spätantike (91–  93) und zeichnet 
seine intertextuellen Bezüge zu jüdischen und 
christlichen Intertexten nach. Selbst durch die 
diachrone Koranlektüre begründete Aussagen 
Neuwirths werden rezipiert (102). Doch all das 
hindert die Verfasserin nicht an einer immer 
wieder vollzogenen essenzialisierenden Grenz-
ziehung. Die Verfasserin wörtlich: „Der Koran 
begegnet dem Christentum als überbietende 
Korrektur der Traditionen der ‚Leute des Bu-
ches‘“ (35) und bewertet „die älteren Schrift en in 
der bewahrten Form … als unvollständig, feh-
lerhaft  bzw. verfälscht“ (88 f.). Dieser Vorwurf 
der Schrift verfälschung an Juden und Christen 
wird häufi ger wiederholt und auch nach der 
Rezeption Neuwirths als unausweichliche Bot-
schaft  des Korans behauptet (101). Aber wird der 
Koran hier nicht doch als fait accompli gesehen 
statt als dynamischer Prozess mit unterschied-
lichen Deutungsmöglichkeiten? Die Aussagen 
des Korans über Christen und Juden werden 
jedenfalls auff älligerweise und gegen Neuwirths 
eigene Lektüre weder diachron geordnet noch 
surenholistisch eingebettet (99 –101), so dass 

Theologie



1058 Theologie

Cdie muslimische Position unnoötig essenzialisiert zu Sentrum des christlichen Bekenntnisses“
Uun: eın unüberwindlicher Gegensatz einer (146) Dabe!i 1st gerade der Kreuzigungsvers ın

der 1TicCcuUuECTETN islamischen Koranhermeneutik ınStelle konstrujert wird, der exegetisch unfter-
cschiedliche Wege offenließe. Intensıive Debatten verwoben, un: WAre

Ahnliches kann 111a für den zweıten SI0 - mindest ANSCHLESSCHI SC WESECIL, diesen Debatten
Ben Differenzpunkt diagnostizieren, den Cdie ANSCINESSCH Kaum geben, unüberwind-
Verfasserin Immer wieder einschärft: nämlich liche (GGegensätze konstruleren.
den Blick auf ESUS. Methodisch geht 61€ bei Ich ll miıt Cdieser Kritik Sal nicht ın Ab-
der Auseinandersetzung miıt diesem sensiblen rede stellen, dass Unterschiede Uun: Wider-
Punkt VOI, dass 61€E zunächst einmal durch sprüche zwischen Islam Uun: C'hristentum Sibt.
Cdie verschiedenen Aussagen des KOorans hin- ber 61€ sind nicht unendlich zahlreich Uun:
durchgeht 114-132), dabei ausdrück- uch nicht eindeutig, WI1IE Clie Verfasserin
ich gerade uch Cdie hohe Wertschätzung des melnt. ESs WAare spannend, hier mehr hermeneu-
Korans für ESUS YST einmal wahrzunehmen tische Möglichkeiten erkunden. AÄAm Ende
(146) un: Bezeichnungen WIE Cdie VOo  3 ESUS als musste Clie Verfasserin dann allerdings den
Prophet wieder 1ICU erns! nehmen (150) fu- umfassenden Inklusivismus fahren lassen, der
gleich wird diesen freundlichen Anknüpfungs- faktisch ihrem Buch Grunde liegt. S 1e musste
bemühungen 1n€e offenkundig kontrastierende dann zugeben, dass sich cdas kirchliche Lehramt
Darstellung des christlichen Glaubens ESUS keineswegs auf den Inklusivismus als religi0ns-
C'hristus ENISESENHESELZ 132 50) Schon theologisches Modell verpflichtet hat (gegen

19) Vielmehr 1st uch eın unentschiedener bzw.Beginn Cdieses Abschnittes Hält 61€ fest:
„Jesus wird also, anders als der Koran VOI- Oofflener Fxklusivismus problemlos miıt den AÄus-
stellt, nicht ‚nur‘ als Überbringer einer BKot- JL des / weiten Vatikanischen Konzils VT -

cschaft geglaubt, sondern ıst Cdie Selbstzusage einbar. Von daher scheinen MI1r weniger VOTr-
Gottes“ (132) An Cdieser Stelle WAare schön, entscheidungen Uun: mehr Offtfenheit für den
WE 61€ auf zeitgenössische islamische 1heo- Dialog möglich Uun: erforderlich sSe1In. Wenn
logen Uun: Philosophen WI1IE Muhammad Legen- Cdie Verfasserin „das gläubige Bekenntnis Je:
hausen hingewiesen hätte, Cdie ESUS ausdrück- 4115 C'hristus mafßgebliches Krıterium 1mmM Dialog
ich Uun: VOo Koran her als Cdie Botschaft celhbst der Religionen (59) se1in lässt Uun: deshalb uch
bezeichnen. och argerlicher 1st CS, WEI111 Cdie der Komparatıven Theologie meılnt vorordnen
Verfasserin darauf hinweist, dass C'hristen Of- mussen, übersieht s1e, dass Vernunftkriterien
fenkundig Immer wieder als Beigeseller gelten ce1t jeher unverzichtbares Kennzeichen katho-
(121) hne anzuzelgen, dass der Koran etliche ischer Theologie sind, csodass uch ın einer sich
Male Beigeseller un: C'hristen als unterschied- komparativ öffnenden Theologie YST einmal
liche Gruppen aufführt un: VO  3 daher Sal nicht Vernunftkriterien ın den Vordergrund gerückt
identifizieren kann Hıer waren mehr Diftleren- werden dürfen, hne meln eigenes Verstehen
zierungen möglich als Cdie Verfasserin zulassen VOo  3 ESUS C'hristus zu Krıterium der Wahr-
ll Stattdessen sieht 61€E koranische Verse WI1IE heitssuche anderer Religionen machen.
den ZuUuU!T Kreuzigung „1m Massıven Widerspruch Paderhorn KTaus Vorn Stosch

108

die muslimische Position unnötig essenzialisiert 
und ein unüberwindlicher Gegensatz an einer 
Stelle konstruiert wird, der exegetisch unter-
schiedliche Wege off enließe.

Ähnliches kann man für den zweiten gro-
ßen Diff erenzpunkt diagnostizieren, den die 
Verfasserin immer wieder einschärft : nämlich 
den Blick auf Jesus. Methodisch geht sie bei 
der Auseinandersetzung mit diesem sensiblen 
Punkt so vor, dass sie zunächst einmal durch 
die verschiedenen Aussagen des Korans hin-
durchgeht (114 –132), um dabei ausdrück-
lich gerade auch die hohe Wertschätzung des 
Korans für Jesus erst einmal wahrzunehmen 
(146) und Bezeichnungen wie die von Jesus als 
Prophet wieder neu ernst zu nehmen (150). Zu-
gleich wird diesen freundlichen Anknüpfungs-
bemühungen eine off enkundig kontrastierende 
Darstellung des christlichen Glaubens an Jesus 
Christus entgegengesetzt (132 –150). Schon 
zu Beginn dieses Abschnittes hält sie fest: 
„Jesus wird also, anders als der Koran es vor-
stellt, nicht ‚nur‘ als Überbringer einer Bot-
schaft  geglaubt, sondern ist die Selbstzusage 
Gottes“ (132). An dieser Stelle wäre es schön, 
wenn sie auf zeitgenössische islamische Th eo-
logen und Philosophen wie Muhammad Legen-
hausen hingewiesen hätte, die Jesus ausdrück-
lich und vom Koran her als die Botschaft  selbst 
bezeichnen. Noch ärgerlicher ist es, wenn die 
Verfasserin darauf hinweist, dass Christen of-
fenkundig immer wieder als Beigeseller gelten 
(121), ohne anzuzeigen, dass der Koran etliche 
Male Beigeseller und Christen als unterschied-
liche Gruppen auff ührt und von daher gar nicht 
identifi zieren kann. Hier wären mehr Diff eren-
zierungen möglich als die Verfasserin zulassen 
will. Stattdessen sieht sie koranische Verse wie 
den zur Kreuzigung „im massiven Widerspruch 

zum Zentrum des christlichen Bekenntnisses“ 
(146). Dabei ist gerade der Kreuzigungsvers in 
der neueren islamischen Koranhermeneutik in 
intensive Debatten verwoben, und es wäre zu-
mindest angemessen gewesen, diesen Debatten 
angemessen Raum zu geben, statt unüberwind-
liche Gegensätze zu konstruieren.

Ich will mit dieser Kritik gar nicht in Ab-
rede stellen, dass es Unterschiede und Wider-
sprüche zwischen Islam und Christentum gibt. 
Aber sie sind nicht so unendlich zahlreich und 
auch nicht so eindeutig, wie die Verfasserin 
meint. Es wäre spannend, hier mehr hermeneu-
tische Möglichkeiten zu erkunden. Am Ende 
müsste die Verfasserin dann allerdings den 
umfassenden Inklusivismus fahren lassen, der 
faktisch ihrem Buch zu Grunde liegt. Sie müsste 
dann zugeben, dass sich das kirchliche Lehramt 
keineswegs auf den Inklusivismus als religions-
theologisches Modell verpfl ichtet hat (gegen 
19). Vielmehr ist auch ein unentschiedener bzw. 
off ener Exklusivismus problemlos mit den Aus-
sagen des Zweiten Vatikanischen Konzils ver-
einbar. Von daher scheinen mir weniger Vor-
entscheidungen und mehr Off enheit für den 
Dialog möglich und erforderlich zu sein. Wenn 
die Verfasserin „das gläubige Bekenntnis zu Je-
sus Christus maßgebliches Kriterium im Dialog 
der Religionen“ (59) sein lässt und deshalb auch 
der Komparativen Th eologie meint vorordnen 
zu müssen, übersieht sie, dass Vernunft kriterien 
seit jeher unverzichtbares Kennzeichen katho-
lischer Th eologie sind, sodass auch in einer sich 
komparativ öff nenden Th eologie erst einmal 
Vernunft kriterien in den Vordergrund gerückt 
werden dürfen, ohne mein eigenes Verstehen 
von Jesus Christus zum Kriterium der Wahr-
heitssuche anderer Religionen zu machen.
Paderborn Klaus von Stosch

Theologie


