ThPQ 167 (2019), 153-166

153

Christoph Niemand

Hoéllenpredigt im Evangelium

Wen Jesus mit ewiger Strafe bedroht

¢ Es ist eine nicht zu ignorierenden Tatsache, dass das Neue Testament
nicht nur ,Frohbotschaften“ enthilt. Jesus drohte jenen, die seine Ein-
ladung in die Konigsherrschaft Gottes nicht annehmen wollten, das gott-
liche Strafgericht an (Lk 10,13 ff.), Paulus gibt zu bedenken, dass wir alle
vor dem Richterstuhl Gottes stehen werden (Rom 14,10) und in der Johan-
nes-Apokalypse steht dem ,,Neuen Jerusalem® der ,,Feuersee“ gegeniiber, in
den die geworfen werden, die das Gericht ,,nach den Taten nicht bestehen
(20,14f.). Der Verfasser, Neutestamentler an der KU Linz, befragt einige der
Hollenspriiche Jesu aus den Evangelien danach, an wen sie sich eigentlich

richten. (Redaktion)

Klaus Bieberstein hat in seinem Beitrag die
kulturellen Vorstellungsmuster dargestellt,
die im Alten Testament zum Tragen kom-
men, wenn vom Sterben und von den To-
ten die Rede ist. Ich kniipfe direkt daran an
und fithre dann weiter ins Neue Testament.

1 Transmortales Heil ...
und Unheil!

Die Totengeister (rafd’im) der verstorbe-
nen Menschen (ver)schwinden in der Un-
terwelt ($2°6]). Wahrend aber in den um-
gebenden altorientalischen Kulturen ein
okleiner Grenzverkehr® zwischen Men-
schen- und Totenwelt durch Ahnenkult
und Nekromantie méglich blieb, wurde im
Zuge der von den Propheten und der ,,deu-
teronomistischen Bewegung“ propagier-
te JHWH-allein-Verehrung der Bereich
des Todes fiir das vorexilische Israel zum
»theologischen Vakuum® (H. W. Wolft):
Der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs ist
keine Totengottheit, sondern ein Gott von
Lebenden (vgl. Mk 12,27). Deshalb sind
die Verstorbenen seiner Hand entzogen

(Ps 88,6) und alttestamentliche BeterInnen
bitten um Bewahrung vor dem Tod u.a.
mit dem ,,Argument®, dass Gott nur von
Lebenden, nicht aber von Toten Lobpreis
erwarten konne (Ps 6,5f; 30,9f; 88,11-
13; 115,171 Jes 38,11.18f; Sir 17,27f,; Vgl.
auch Ps 118,17; 119,175).

Demgegeniiber bricht auf der Ba-
sis der (nach)exilisch sich ausbreitenden
Glaubenserkenntnis von JHWHs konkur-
renz- und grenzenloser Souverénitat (vgl.
Ps 139,8ff; Jes 43,10-13; 44,6-8) eine
neue Hoffnung durch: An jenen Gerech-
ten, die als seine Zeugen ehrlos lebten und
starben, konne und werde Gott seine Bun-
destreue zum Tragen bringen. Der Gottes-
knecht des Jesajabuches wird nach Tod und
Grab das Licht schauen und sich an Er-
kenntnis séttigen (Jes 53,11). Und die weis-
heitlich geprigten BeterInnen von Ps 73
durfenerwarten, dass Gottsieanihrerrech-
ten Hand halt und ,,danach in Herrlich-
keit aufnimmt* (V. 23-24). Und auch im
schonungslos dunklen Gedicht von Ps 49
lesen wir in V. 16 den kontrastierenden
Bekenntnisruf, dass Gott ,meinen Le-
benshauch (nefes) aus der Hand der Un-



154

Niemand / Hollenpredigt im Evangelium

terwelt auslosen wird, denn ,er nimmt
mich auf®
Die zuletzt genannten Texte denken

Gottes tod-iiberschreitende Treue gegen-
iiber seinen Frommen so, dass er sie als ein-
zelne aus der Unterwelt befreit und zu sich
in seine himmlische Welt holt. In anderen
Texten begegnet diese Hoffnung in verall-
gemeinerter Gestalt und mit einer eigenen
Terminologie': Nachdem Jes 25,8 das prég-
nante Bild in den Raum stellte, dass Gott
»an jenem Tag“ den unersittlichen Men-
schenfresser Tod verschlungen haben wird,
heif3t es wenig spater hymnisch:

Jes 26,19:

Deine Toten werden leben,

meine Leichen stehen auf.

Wacht und jubelt, ihr Bewohner des

Staubes!

Denn ein Tau von Lichtern ist dein Tau

und die Erde wirft (her)aus die

Schattengeister.”

Im Danielbuch, das aus der Aufstandszeit
167-164 v. Chr. stammt, ist zu lesen:
Dan 12,2-3:
Von denen, die im Land des Staubes
schlafen, werden viele erwachen,
die einen zum ewigen Leben,

die anderen zur Schmach, zu ewigem

Abscheu.

Die Verstandigen werden glédnzen wie

der Glanz der Himmelsfeste

und die Ménner, die viele zum rechten

Tun gefithrt haben, wie die Sterne fiir

immer und ewig®
Bei Dan 12 wird nicht recht deutlich, wie
diese Auferweckung naherhin gedacht ist.
Insgesamt aber kristallisieren sich in der
apokalyptischen Tradition zwei Grund-
muster heraus: Auferweckung kann vorge-
stellt sein als selektives Geschehen, das als
solches auch schon der Vollzug des gottli-
chen Gerichts ist. Gott rehabilitiert die ver-
folgten Gerechten, indem er ihnen neu-
es Leben in seinem himmlischen Bereich
gibt, wahrend die frevlerischen Verfolger
bleiben, ,wo" sie sind: im Tod. Demgegen-
tiber steht die Vorstellung einer universa-
len Auferweckung ,allen Fleisches“ Die-
se ist der erste Akt des endzeitlichen Ge-
schehens und ermdglicht ein universales
Gericht nach dem Kriterium der Taten ei-
nes jeden Menschen. Dieses Gericht hat ei-
nen ,doppelten Ausgang®: Heil oder Un-
heil, Lohn oder Strafe, ewiges Leben oder
(zweiter) Tod, Himmel oder Holle. Ein Da-
zwischen gibt es nicht.

Die hebraische Wurzel giim (aufrichten; aufstehen machen) wird griechisch mit den beiden
gleichbedeutenden Verben egeiré und anistémi wiedergegeben, was im Deutschen zu den re-
ligiosen Spezialverben auf-er-wecken bzw. auf-er-stehen fiithrte. Die andere hebrdische Wurzel
ist hayah (leben), deren Piel-Formen beleben, zum Leben bringen bedeuten. Das griechische AT
verwendet dafiir verschiedene Vertreter der Wortfamilie zoé (Leben), das NT naherhin zéopoiéo
(lebendig machen).

Die letzte Zeile wa’ares rafa’im tappil lautet in der Einheitstibersetzung (2016) ,,und die Erde
gebiert die Schatten®. Das hebréische Verb nafal (fallen) findet in seinen Hifil-Formen - da-
von hier tappil - ein breites Verwendungsspektrum: zu Fall bringen, fillen, fallen lassen, (hin)
werfen. Von Letzterem ausgehend wird vermutet, dass es auch die Sonderbedeutung ,,gebaren®
gegeben hitte. (Auch im Deutschen sagen wir ,werfen® fiir das Gebaren bei Tieren.) Aber das ist
nicht sicher und iiberhaupt liegt es vom Sprachbild her naher anzunehmen, dass der Tod, der ja
oft als Raubtier vorgestellt wird, seine Beute entweder fallen lassen oder (aus seinem Schlund)
auswerfen muss.



Niemand / Héllenpredigt im Evangelium

155

2 Gehenna als eschatologischer
Strafort

Wie es dazu kam, dass das Hinnom-Tal bei
Jerusalem namensgebend fiir die Gehen-
na - jenen eschatologischen Strafort, den
die Apokalyptik als Vorstellungsbild aus-
dachte und ausmalte - wurde, hat Klaus
Bieberstein gut nachvollziehbar aufge-
zeigt.? Ich will hier nur hinzuzufiigen, dass
ein solcher ,,Raum*“ oder ,,Zustand® mit ei-
ner gewissen Notwendigkeit von jenen an-
genommen werden musste, die den Glau-
bensgedanken von einer universalen Auf-
erweckung zu denken begannen. Wenn
hingegen nur die Gerechten auferstehen,
dann ,braucht® es keine Holle, denn die
Strafe der Frevler ist ihr Bleiben im Tod.
Dass die universale Auferweckungs-
und Gerichtsvorstellung sich starker aus-
breitete als die selektive und dass deshalb
nicht nur die Seite des Heils, sondern auch
jene des Unheils ,,ausgemalt wurde, hangt
mit der Grundbefindlichkeit zusammen,
die sich in apokalyptischer Religiositit aus-
driickt: Angesichts des Leidensdrucks der
erlebten Verhiltnisse liegt dieser kein mo-
ralischer Fortschrittsoptimismus zugrun-
de, der denken wiirde, dass alle Menschen
Heil wollen und Heil finden. Das Krisen-
phdnomen Apokalyptik entstand viel-
mehr angesichts von notorischer Unter-
driickungs- und Gewalterfahrung. Apoka-
lyptiker denken Unterdriickung und Ge-
walt an ein Ende. Und sie tun dies in phan-
tastischen Sprachbildern. Dabei lédsst die-
ser Blick aufs Ende die jetzt Gefihrdeten
aufatmen, indem sie gleichzeitig ihre ei-
gene Rehabilitierung und das Urteil tiber
die méachtigen Gefihrder antizipieren. Die

Rede von der Gehenna sollte man deshalb
auch nicht als Ausgeburt niedriger Ra-
chegeliiste bewerten. Sie ist urspriinglich
die Rede vital bedrohter Menschen, die
sie dazu anhalt, den Glauben an Gott als
Garanten fiir Gerechtigkeit und Mensch-
lichkeit auch angesichts von massiver Un-
rechtserfahrung nicht aufzugeben. So be-
wahrt die Rede von der Hoélle vor Resigna-
tion, Selbstaufgabe und Gleichgiiltigkeit.
Wer ,,Holle“ sagt, sagt letztlich nichts an-
deres als: ,,Auch wenn sie sich jetzt durch-
setzen, sie werden damit nicht durchkom-
men ...
Den moglicherweise éltesten Hollen-
text — athiopisches Henochbuch 27,2-4 -
hat schon Bieberstein vorgestellt (vgl. S.
150f.). Ich présentiere noch eine zweite
Passage, weil diese eine direkte Briicke ins
Neue Testament ist.

dthHen 90,26: *

Und ich schaute in jener Zeit,

wie sich eine gleiche Tiefe 6ffnete mit-

ten auf der Erde,

die voll von Feuer (war),

und man brachte jene verblendeten

Schafe, und sie wurden alle gerichtet

und als Stinder (befunden),

und sie wurden in jene Feuertiefe ge-

worfen, und sie brannten.
Moglicherweise rithrt der besondere Feu-
er-Charakter der Gehenna daher, dass das
Hinnom-Tal bei Jerusalem mit einem Mo-
loch-Kult assoziiert wurde, bei dem man
»Kinder durchs Feuer gehen lieff“ (vgl
2 Kon 23,10; Jer 32,35), vielleicht aber
brachte der Gedanke an einen endzeitli-
chen Strafort auch ganz spontan solche As-
soziationen hervor. Die Johannes-Apokalyp-
se denkt jedenfalls in d4hnlichen Szenarien:

Ubrigens: Das deutsche Wort Holle hat etymologisch mit Gehenna nichts zu tun. Die germa-

nische Sprachwurzel hel/hal bedeutet (ver)bergen. Dementsprechend bezeichnet das davon ab-
geleitete Nomen einen (unterirdisch) verborgenen Raum, oder einen Raum, der die Toten birgt.
4 Zitiert nach Siegbert Uhlig, Das Athiopische Henochbuch (JSHRZ V/6), Giitersloh 1984, 702.



156

Niemand / Hollenpredigt im Evangelium

Bevor in ihren beiden Schlusskapiteln
21 und 22 die neue Welt und Stadt Gottes
fiir die geretteten Menschen erscheinen,
ist die Rede von einem ,,Abgrund® (abys-
sos). Daraus war die Tier-Bestie aufgestie-
gen (9,1£.11; 11,7; 17,8). Fiir eine tausend-
jahrige Zwischenzeit wird der Satan darin
sicher verwahrt sein, bevor er im letzten
Akt des Herrschaftsdramas zwischen Gott
und dem Bosen , fiir kurze Zeit freigelas-
sen werden muss“ (20,1-3.7). Der endgiil-
tige Strafort wird in leicht variabler Termi-
nologie ,,See von Feuer® (limné tou pyros:
20,14.14.15), ,,See von Feuer, der in Schwe-
fel brennt® (19,20; ahnlich 21,8) und ,,See
von Feuer und Schwefel® (20,10) genannt.
Nachdem schon in 19,20 die Symbole des
Kaiserkultes — das bestialische Tier-Stand-
bild samt seinem Propheten - dahinein
geworfen worden waren, wird nach sei-
nem letzten Aufstand gegen die Gottes-
herrschaft auch der Satan in diesen Feu-
ersee geworfen. ,,Und sie werden in Qua-
len sein Tag und Nacht, in alle Ewigkeit®
(20,10). Am Schluss des 20. Kapitels wer-
den dann alle Menschen nach ihren Taten
gerichtet (V. 12). Sogar das Meer, der Tod
und die Unterwelt ,,gaben die Toten, die in
ihnen waren", fiir dieses Gericht her(aus)
(V. 13). Darauthin werden die mythisch
personifizierten Gestalten von ,,Tod“ und
»Unterwelt“ in den Feuersee geworfen
(V. 14), ebenso wie jene, die ,,nicht im Buch
des Lebens verzeichnet waren” (V. 15), also
jene, die das Gericht nicht bestehen.® ,,Das
ist der zweite Tod: der Feuersee.“

3 Hermeneutische

Zwischenbemerkung
Diese Sprachgestalten apokalyptischer
Hollenrede mogen gegenwirtig bei nicht
wenigen Menschen - sofern sie nicht bi-
blizistisch oder fundamentalistisch sozia-
lisiert sind - entweder verstort-protestie-
rende oder belustigt-unernste Reaktionen
auslosen. In Verkiindigung, Katechese und
geistlichem Leben der christlichen main-
stream-Gemeinden spielen sie meiner
Wahrnehmung nach keine Rolle. Und das
Dies irae schafft es normalerweise auch nur
im Windschatten der unsterblichen Verto-
nung von Wolfgang A. Mozart in die Litur-
gie unserer Tage.

Bevor ich mich einigen einschlagigen
Aussagen Jesu in den Evangelien zuwen-
de, halte ich deshalb kurz inne und stelle
fest, dass es ein gewisses Maf3 an Unvor-
eingenommenheit und auch eine Portion
Neugierde braucht, wenn diese biblischen
Texte heute theologisch ernst genommen
werden sollen. Kein verniinftiger Mensch
wird leugnen, dass die Rede von der Hol-
le nicht selten dysfunktional wirkte und oft
genug ,die Falschen® dngstigte. Umgekehrt
gilt aber auch: Wer das Wirkungspotenzi-
al biblischer Texte auf die simple Alternati-
ve ,,Frohbotschaft“ versus ,, Drohbotschaft“
festlegen mochte und in seinen personli-
chen Empfangseinstellungen ,Drohbot-
schaften® von vorne herein als Spam-Nach-
richten wegfiltern ldsst, wird vom Ge-
samtspektrum dessen, was biblische Tex-
te ,konnen®, nur einen recht verkiirzten
Anteil wahrnehmen. Warnung und Dro-

> Im Gerichtsbild Offb 20,12.15 gibt es einerseits die Biicher, in denen das Tun der Menschen
protokolliert ist und die dem Gericht als Urteilsgrundlage dienen (vgl. Dan 7,10). Das ,,andere
Buch, das ,Buch des Lebens®, enthilt schon seit Anbeginn der Schopfung die Namen derer, die
im Letzten Gericht als Gerechte befunden werden. Dieses auf der Basis von Ps 69,29 (vgl. auch
Ex 32,32 und Dan 12,1) entwickelte apokalyptische Motiv begegnet noch in Offb 3,5; 17,8 und

22,19. Auch Paulus kennt es: Phil 4,3.



Niemand / Héllenpredigt im Evangelium

157

hung sind Sprechakte, die vorkommen, seit
Menschen sprechen. Sie im Rahmen religi-
Osen Sprechens einfach ,,auslassen” zu wol-
len, wird nicht verlustfrei funktionieren.

Ein neues, aufmerksames Hinhoren ist
also wiinschenswert, und dieses Hin(ein)-
héren versuche ich so anzugehen: An wen
eigentlich richtet sich die neutestamentli-
che Rede von der Holle? Wen spricht sie
an? Auf den ersten Blick mag man die-
se Frage so beantworten: Jene, die tun -
oder in Gefahr oder Versuchung sind, zu
tun —, was im betreffenden Text mit Hol-
lenstrafe bedroht ist. Aber ist dies wirklich
so? Wenn ja, miisste man namlich unter-
stellen, dass ein Vertreter jenes ,,ITyps” von
menschlichem Handeln, der im Text be-
schrieben wird, auch der erwartete Adres-
sat bzw. die tatsdchliche Leserin der jewei-
ligen biblischen Perikope ist. Aber so ein-
fach ist das bei den Hollentexten nicht.
Thre Kommunikationsstruktur ist komple-
xer. Man wird in jedem Fall eigens dariiber
nachdenken miissen, ,wer® hier eigentlich
»wen" anspricht: Wer wird jeweils bedroht,
wer entlastet? Wen verunsichern solche
Texte, wen bestérken sie?

Der ésthetische Akt des Horens oder
Lesens von so hochgradig fiktionalen,
phantasie- und emotionsbetonten Sprach-
bildern ist ein vielschichtiges Geschehen:
Da ist einerseits die Ebene der damaligen
Interaktion des Menschen Jesus von Naza-
ret. Auch wenn sie uns nicht mehr zugang-
lich und erkennbar sein sollte, es war eine
ganz spezifische Konstellation, in der Jesus
solche Worte sagte. Und dann ist da die lite-
rarische Ebene des jeweiligen Evangeliums:
Uberlieferte Jesusworte werden jetzt in be-
stimmte textliche Zusammenhéinge mon-
tiert, die ihre Wirkung neu ausrichten. Und
schliefilich ist da die jeweilige Situation ei-
nes konkreten (Vor-)Lesegeschehens, in der
ein solcher Text seinen ,impact® erzielt —

oder verfehlt. Bei den im Folgenden pra-
sentierten Hollentexten aus den Evange-
lien will ich deshalb vor allem auf die Kon-
texte achten und versuchen, die Kommu-
nikationsebenen zu unterscheiden, die in
diesen Stellen erkennbar sind.

4  \Wen furchten?

Das Jesus-Wort, das ich als erstes vorstel-
le, fanden die beiden Evangelisten Mt und
Lk nicht in ihrer ,,Hauptvorlage, dem Mar-
kus-Evangelium, vor, sondern in der ihnen
beiden zuginglichen Logieniiberlieferung.
Mt bringt es im Rahmen einer aus unter-
schiedlichen Materialien gebauten Aussen-
dungsrede (9,35-11,1) unter, nédherhin in-
nerhalb einer Gruppe von Spriichen, die al-
lesamt von einer massiven Gefdhrdung der
Jiinger Jesu ausgehen (10,16-39). Auffillig

Matthdus 10,28:

Und fiirchtet euch nicht vor denen,
die den Leib toten,

die Seele aber nicht toten konnen.

Furchtet eher den, der Seele und Leib
zugrunde richten kann in der Holle.

ist die endzeitliche Kolorierung, die iiber
die kontextuell gegebene Situation einer
Aussendung der Zwolf zur Predigtwande-
rung in die umliegenden galildischen Dér-
fer (vgl. zuvor 10,5-15) hinausschief3t: Sie
werden massiver Verfolgung und todli-
chem Hass ausgesetzt sein, sollen sich aber
nicht dngstigen, sondern vor aller Welt und
ihren Konigen offen Zeugnis geben und
ihrem Herrn nachfolgen, auch wenn dies
Kreuzesnachfolge bedeutet; denn wer sein
Leben um Jesu willen verliert, wird es umso
mehr finden. Mitten in diese Spruchreihe



158

Niemand / Hollenpredigt im Evangelium

hinein platziert Mt seine Variante des Lo-
gions. Ich meine, dass dieser unmittelba-
re Kontext einen Hinweis auf seinen origi-
néren Funktionszusammenhang gibt: Be-
starkung derer, die Jesus nachfolgen ange-
sichts einer als endzeitlich wahrgenomme-
nen Gefahrdung durch Menschen, die auch
vor Gewalt nicht zuriickschrecken.
Hinsichtlich der Formulierung diirf-
te die Version, die Lk tiberliefert, die ur-
spriinglichere sein: Dass sie vom anthropo-
logischen Standard-Binom ,,Leib und See-
le, das die Mt-Version strukturiert, (noch)
freiist, spricht fiir hoheres Alter. Auch sonst
wirkt die griechische Sprachgestalt des Mt
angesichts der Semitismen bei Lk deut-
lich geglattet. Deshalb blicke ich primér auf
den etwas holprigeren Lk-Text: Seine vor-
letzte Zeile wird man nicht so auffassen, als
wiirde Gott darin als jener gedacht, der die

Wer aber wird hier mit der Holle ,,be-
droht“? Eigentlich niemand. Dann natiir-
lich brauchen jene, die mit dem Martyri-
um um Jesu willen rechnen, nicht befiirch-
ten, von Gott in die Holle geworfen zu wer-
den. Und ihnen ist dieser Spruch gesagt.
Die Holle sollten vielmehr jene Machtigen
tirchten, die Jesu JiingerInnen womdoglich
in den Tod schicken werden. Aber sie sind
weder die intendierten noch - normaler-
weise - die faktischen HorerInnen. Die die
Holle furchten sollten, sind vielmehr das
mitgedachte Gegeniiber jener, die durch
diesen Spruch ermutigt werden.

In beiden Fassungen heifit es, dass wir
uns nicht vor denen (Priposition apo +
Genitiv!) furchten sollen, die den Leib t6-
ten. Wir sollen vielmehr den (blofles Ak-
kusativobjekt!) fiirchten, dem allein es zu-
kommt, menschliches Leben als definitiv
gescheitert darzutun.

Lukas 12,4-5:

Der feine sprachliche
Unterschied zwischen

Nicht sollt ihr euch fiirchten vor denen, die den Leib téten, »sich vor Menschen
danach aber nichts haben, was sie dariiber hinaus tun (kénnten). firchten® und ,Gott

Ich will euch zeigen, wen ihr fiirchten sollt:

furchten“ ist wich-

Thr sollt den fiirchten, der Macht hat nach dem Toten in die tig. Vor Gott flirchten

Holle zu werfen.
Ja, ich sage euch: Thn sollt ihr fiirchten.

sich Jesu JiingerInnen
nicht. Aber: Indem sie
Gottes Wort und Ge-

Menschen tétet, um sie dann in die Holle
zu werfen. Die Infinitiv-Gruppe ,nach dem
Toten™ ist hinsichtlich des zu denkenden
Subjekts vielmehr offen: Toten konnen vie-
le, in die Holle werfen kann aber nur Gott!
Uberhaupt ist bezeichnend, dass hier nicht
vom Sterben, sondern vom T6ten die Rede
ist. Dieses Logion ist Menschen gesagt, fiir
die denkbar ist, um Jesu und seiner Bot-
schaft willen getétet zu werden.

6

bot, seine Gnade und
Gite ernst nehmen, fiirchten sie ihn. Was
Gottesfurcht ist, definiert sich zuallererst
in ihrem Gegeniiber zur Menschenfurcht:
Wer (nur) Gott fiirchtet, erschrickt vor kei-
nem Menschen, und sei er noch so méch-
tig. Oder: (Nur) wer Gott fiirchtet, braucht
keinen Menschen zu fiirchten. Umgekehrt:
Wer Menschen nicht achtet, fiirchtet auch
Gott nicht - hitte aber allen Grund dazu!®
Gottesfurcht ist nicht nur der Anfang der

Die weitere Entwicklung zeigt, wie die in Mt 10,28 par Lk 12,4 -5 nur implizite Bedrohung derer,

die die ChristInnen zum Tod verurteilen, in den frithesten Mértyrerakten zu einem literarischen
Motiv wird, das im Prozess direkt ausgesprochenen wird: ,,Du richtest uns, aber Gott wird dich



Niemand / Héllenpredigt im Evangelium

159

Weisheit (vgl. Ps 111,10; Spr 1,7 etc.), sie ist
auch das Ende der Menschenfurcht.

5 Unerlassbare Stinde

Im néchsten Logion kommt zwar weder das
Wort Gehenna noch das Motiv von einer
ewigen Strafe vor, dennoch ist es fiir un-
ser Thema einschldgig: Wenn

mer dann erfillt ist, wenn Menschen sich
so verhalten wie jene Schriftgelehrten,
die den Beelzebul-Vorwurf duflerten. Wir
miissen deshalb den Streitverlauf, wie Mk
ihn darstellt, genau betrachten:

Einige eigens von Jerusalem nach Ga-
lildaa angereiste Schriftgelehrte unterstell-
ten, Jesus habe den - in dieser Perikope
nicht eigens erzihlten - Exorzismus ,,mit

Jesus jene, die den heiligen
Geist schmahen, als mit uner-
lassbarer Siinde behaftet be-
zeichnet, bedeutet dies nichts
anderes als im Gericht Gottes
definitiv verworfen zu wer-

Markus 3,28-30:

8 Amen, ich sage euch,
alles wird erlassen werden den Menschenkindern,
(alle) Verstindigungen und Schmahungen,
wieviel immer sie schmihen mogen.

den. * Wer aber schmiéht gegen den heiligen Geist,

Die tiiberlieferungsgeschicht-
liche Kontextualisierung die-
ses Spruchs ist komplex. Mk

der wird keinen Erlass erhalten in Ewigkeit.
Vielmehr ist er haftbar einer ewigen Versiindigung. -
% Sie hatten namlich gesagt: Einen unreinen Geist hat er.

stellt ihn in einen unmittel-

baren sachlichen Konnex

mit der vorangegangenen ,,Beelzebulkon-
troverse (Mk 3,22-30). Der Blick auf die
synoptischen Parallelen des Logions (Mt
12,31-32; Lk 12,10) zeigt, dass dieser Zu-
sammenhang nicht der einzig mdgliche
und vielleicht auch gar nicht der urspriing-
lichste ist. Dadurch wird aber umso deut-
licher, worauf der Evangelist Mk mit sei-
ner Zusammenstellung hinauswill: Darauf,
dass der (etwas mysteriose) Tatbestand ei-
ner (unerlassbaren) Geist-Schméhung im-

Hilfe des Herrschers der Ddamonen” vollzo-
gen; er selbst ,,habe den Beelzebul“ (V. 22),
deshalb konne er solches wirken. Jesus
wire also kein Prophet, der Gottes Herr-
schaft propagiert, sondern eine Art ,,Dop-
pelagent® des Satans, der mit ddmonischer
Mimikry die Menschen blendet und ver-
fithrt. Weil ein Prophet, der mit seinen
Wunderzeichen zum Abfall von JHWH
verleitet, gemdf3 Dtn 13,2-6 mit Steini-
gung bedroht ist, muss Jesus in dieser Kon-

richten (Passio Perpetuae et Felicitatis, 18). ,Du drohst mir mit einem Feuer, das nur eine
Stunde brennt (...); denn du kennst nicht das Feuer des zukiinftigen Gerichts und der ewigen
Strafe, das auf die Gottlosen wartet“ (Martyrium Polycarpi, 11). Ahnlich in den Akten der Scili-
tanischen Martyrer (Nr. 8) sowie im Martyriums des Justin (Nr. 5). Alle diese Stellen sind online
nachlesbar unter https://www.unifr.ch/bkv/awerk.htm unter dem Stichwort Mértyrerakten.

Im Urtext steht nicht das Standardnomen harmartia (Stinde), sondern das Nomen concretum

hamartéma (stindige Tat), das manchmal auch als Intensivierung verwendet wird, weshalb ich
mit ,Verstindigung® iibersetze. Das Nomen blasphémia bzw. das Verb blasphémeo tibersetze ich
mit ,Schmdhung bzw. schméihen® Das semantische Bedeutungsspektrum ergibt sich aus der
Etymologie (blapto/schadigen und phémi/sprechen): beleidigendes, abwertendes oder verleum-
dendes Sprechen und Handeln, insbesondere gegentiber heiligen oder besonders schiitzenswer-

ten Personen bzw. Sachverhalten.




160

Niemand / Hollenpredigt im Evangelium

troverse aufs Ganze gehen. Er weist die
Unterstellung scharf zuritick und bewertet
die Idee, er hitte als Agent des Teufels den
Teufel vertrieben, damit der Teufel den Be-
sessenen umso mehr beherrsche, als wir-
re Verschworungstheorie (VV. 23-26). Bei
jenem armen Menschen war es um Beses-
senheit oder Freiheit, Krankheit oder Ge-
sundheit gegangen. Darauf zielt auch das
Gleichnisfragment von V. 27: Jesus und
alle, die mit ihm die bereits wirksame Got-
tesherrschaft verkiinden, sind die wage-
mutigen Abenteurer, die im Handstreich
in die Burg des Starken - d. i. der Ddmon -
eindringen, ihn fesseln und jene als ihre
Beute in die Freiheit mitnehmen, die er ge-
fangen gehalten hatte (vgl. Lk 11,22).

Dies alles lauft seit V. 23 unter dem
Stichwort ,Gleichnis“ und hat - bei allem
Pathos - doch den Charakter einer Ar-
gumentation. Mit dem in V. 28-29 plat-
zierten Logion aber attackiert er die Geg-
ner frontal. Die kaum zu tberbietende
Drastik beginnt schon im vorgeschalteten
Amen-Satz. Dieser ist nicht, wie man viel-
leicht erwarten wiirde, als generelle Mdog-
lichkeit formuliert, aus der aber ein beson-
derer Fall ausgeschlossen wiirde: Alle Siin-
den konnen erlassen werden (... wenn ge-
wisse Bedingungen gegeben sind), aufer
der einen. Vielmehr horen wir einen Satz,
der ebenso faktisch wie bedingungslos da-
herkommt: Alle Siinden und Schmahun-
gen werden im Gericht erlassen werden
(aphethésetai), nur die eine nicht! Ob die-
ser Total-Erlass nun tatsachlich als apodik-
tische Behauptung gemeint ist oder doch
eher als hyperbolische Ubertreibung, blei-
be dahingestellt. Unmissverstandlich deut-
lich ist jedenfalls die intendierte Aussage
des Gesamt-Logions: Die allerschlimmste
Versiindigung, die iiberhaupt denkbar ist,
sei es, den heiligen Geist Gottes zu schmd-
hen. Diese Aussage ist doch einigermafien

tiberraschend und rechnet mit einem Pu-
blikum, das fragt, wodurch denn eine sol-
che Schmihung geschieht. Und da wir aus-
schlieflen konnen, dass das Logion jemals
von einer Liste einschldgiger Handlungen
begleitet war — eine solche Kasuistik passt
nicht mit der prophetischen Verve der For-
mulierung zusammen! -, miissen wir fol-
gern: Diesem Spruch ist es wohl von An-
fang und in kalkulierter Weise inhirent,
dass seine HorerInnen ihn auf das in sei-
nem Zusammenhang geschehene bzw. er-
zahlte Geschehen beziehen.

Worin die Schmihung gegen den hei-
ligen Geist besteht, daran lasst das MKEv
jedenfalls fiir seine Darstellung keinen
Zweifel: Sie hatten gesagt, er habe einen
unreinen Geist (V. 30). Wenn gilt, dass Je-
sus den Damon ,,im Geist Gottes® vertrie-
ben hat (vgl. Mt 12,28), dann schmihen
die Schriftgelehrten diesen Gottesgeist ge-
nau darin, dass sie sagen, Jesus habe mithil-
fe des obersten Damon gehandelt. Schmi-
hung des heiligen Geistes ist die wohlkal-
kulierte Unterstellung der Schriftgelehr-
ten aber auch darin, dass sie mit der Be-
leidigung Jesu auch jenen Behinderten, der
sich gegen sie gar nicht wehren kann, in
den Schmutz ziehen. Wer die Befreiungser-
fahrung eines Armen, der an Jesu Gottes-
reich-Verkiindigung glaubt und daran ge-
sund wird, mies macht und aus taktischem
Kalkiil schlechtredet, der begeht einen un-
entschuldbaren Frevel, der in Ewigkeit an
ihm haften bleiben wird! Wer solches tut,
wird der Holle nicht entgehen.

6 Besser im Meer versenkt oder
verstimmelt als ...

Viermal, jeweils in der Beginnzeile der V'V.
42, 43,45 und 47, steht das Verb skandalizo.
Oft wird es so tibersetzt: zum Bosen ver-



Niemand / Héllenpredigt im Evangelium

161

fithren, zur Siinde verleiten, Argernis bzw.
Anstof§ geben. Obwohl dies natiirlich nicht
falsch ist, hilft die Kenntnis der sehr prag-
nanten Etymologie und der biblischen
Verwendungszusammenhénge doch, pra-
ziser zu erfassen, wie sich diese Spriiche im

Klang, weil es in der griechischen Bibel-
tibersetzung (LXX) zwei hebréische Wort-
familien wiedergibt, die eine wichtige re-
ligiose oder ethische Rolle spielten, ndm-
lich die Verbstimme yagqis (eine Falle stel-
len, davon mdqes: Stellholz der Falle) und

Original ,,anfiihlen®

»Der Stamm
skand- (...) be-
deutet urspriing-
lich empor- oder
zuriickschnel-
len,  zuklappen.
Die davon gebil-
deten Substanti-
va meinen daher
das Mittel, mit
dem man etwas
zum  Zuklappen
bringt, das Stell-
holz in der Tier-
falle (...), dann -
pars pro toto -
die Falle selbst®’
Profangriechisch
wurde skandalon
fast nur in der
Fachsprache der

kasal (straucheln, stolpern; davon miksél:

Mk 9,42.43-48:

2 Und wer immer einen dieser Kleinen, die glauben®, zu Fall bringt
(skandaliseé),
fiir den wire es besser, wenn ihm ein Eselsmiihlstein® um den
Hals gelegt und er ins Meer geworfen wiirde.

# Und wenn deine Hand dich zu Fall zu bringen droht (skandalizé)?,
hau sie ab.
Besser ist, du gehst verstiimmelt ins Leben ein
als du gehst mit zwei Hinden weg in die Holle, in das unloschbare
Feuer. ¥
* Und wenn dein Fufi dich zu Fall zu bringen droht, hau ihn ab.
Besser ist, du gehst als Lahmer ins Leben ein
als du wirst mit zwei Fiilen in die Hélle geworfen. “©
¥ Und wenn dein Auge dich zu Fall zu bringen droht, reifd es aus.
Besser ist, du gehst als Eindugiger in das Konigreich Gottes ein
als du wirst mit zwei Augen in die Holle geworfen,
* wo ihr Wurm an kein Ende kommt und das Feuer nicht erlischt.c

Jager verwendet. Im hellenistischen Ju-
dentum erhielt es aber einen besonderen

Gegenstand, der [heimlich] im Weg steht
und jemand zu Fall bringt). Diese Wor-

7 Gustav Stihlin, Art. skandalon, skandalizé, in: ThAWWNT 7 (1964), 338-358, hier: 339 (Zitat).

Viele Bibelausgaben setzen in Klammer ,,[an mich]“ dazu. Diese Worte geh6ren nach meiner

textkritischen Einschatzung nicht zum urspriinglichen Text. In den Codices Sinaiticus (x, um
350), Ephremi Rescriptus (C*, 5. Jh.), Bezae (D, 5. Jh.) und Sangallensis (A, 9. Jh.) fehlen sie, sind
aber schon frith durch Quereinfluss der Parallelstelle Mt 18,6 in den Text eingedrungen, z. B. im

Vaticanus (B, 4. Jh.).

nem Arbeitstier.

Der obere Drehstein einer grofSen Miihle, die nicht von Hand bedient wurde, sondern von ei-

Wihrend in V. 42 die Aoristform skandalisé steht, die punktuell das Faktum bezeichnet, driickt

die dreimalige Prasensform skandalizé der VV. 43.45.47 einen linearen (andauernden, immer

wieder aktuell werdenden) Aspekt aus.

Spatere Handschriften kopierten den Text von V. 48 auch an den Schluss der beiden vorangegan-

genen Spriiche. Heutige Bibelausgaben rechnen sie nicht zum urspriinglichen Text. V. 48 ist ein
fast wortliches Teilzitat des letzten Verses des Jesaja-Buchs, 66,24. Das zweifache Sprachbild -
Existenz in Gesellschaft eines unersattlichen Wurms und in einem nie erldschenden Feuer — soll

grausige Assoziationen evozieren.



162

Niemand / Hollenpredigt im Evangelium

te wurden nicht nur in tbertragener Be-
deutung allgemein fiir ,Ursache des Ver-
derbens® verwendet, sondern stehen spe-
ziell dann, wenn die Hinkehr zu frem-
den Goéttern (z.B. Jos 23,13; Ri 2,3; 8,27;
Ps 106,36) oder andere fatale Siinden (z.B.
1 Sam 25,31; vgl. Ps 119,165) zur Folge ha-
ben, dass Israel als Bundesvolk oder Ein-
zelne darin aus der Gottesgemeinschaft
herausfallen und schweren Schaden erlei-
den. Oft schwingen an diesen mit skanda-
lon oder skandalizo iibersetzten Stellen die
»Momente des Unerwarteten, Tiickischen
und Gewaltsamen® mit. Und ,wenn skan-
dalon oft einen Grund zu géttlicher Bestra-
fung fiir die Stinde bezeichnete, war es nur
noch ein Schritt zu den weiteren Bedeu-
tungen Anlass zur Versiindigung durch ei-
gene Schuld, Verfiihrung zur Siinde durch
andere®.

Die Etymologie rit fir die Verwen-
dungen im NT also zu Ubersetzungen mit
»zu Fall bringen bzw. kommen®, eventuell
auch ,,Anstof§ geben bzw. nehmen® Die an-
deren Moglichkeiten — zum Bosen verfiih-
ren, zur Siinde reizen oder verleiten, Ar-
gernis geben - forcieren semantisch se-
kundire Vorstellungszusammenhinge und
16sen Assoziationsketten aus, die womog-
lich den Kontakt zur Mitte des originéren
Bedeutungsspektrums verlieren.

In der jesuanischen Spruch-Uberliefe-
rung’ und auch in der urchristlichen Ge-
meindesprache kommt der skand-Stamm
recht hiufig vor. Es bezeichnet zum einen
die wegen des steilen Anspruchs durchaus
realistische Moglichkeit, dass Menschen
an Jesus und seiner Botschaft Anstof$ neh-
men und an der Zumutung des Evangeli-
ums scheitern (Mt 11,6 par Lk 7,23; Mk

8 Ebd., 341. 342.

6,3 par Mt 13,57; Mt 15,12; Joh 6,61). An-
gesichts seiner Passion werden sogar sei-
ne JingerInnen an ihm irre und zerstreu-
en sich (Mk 14,27.29; Mt 26,31.33). Pau-
lus wird vom ,,Skandal des Kreuzes“ spre-
chen (1 Kor 1,23; Gal 5,11). - Eine zweite
Gruppe von Texten verwendet die Wort-
familie zur Bezeichnung der endzeitlichen
Bedringnisse, die es den Christlnnen
schwer machen, jhren Glauben durchzu-
halten (Joh 16,1; Mt 18,7 par Lk 17,1; vgl.
auch Mk 4,17 par Mt 13,21), insbesonde-
re in der Zeit vor der Parusie des Herrn
(Mt 24,10). An jenem Tag aber werden
seine Engel alle skdndala zusammenho-
len und aus seinem Reich entfernen (Mt
13,41). - Der dritte Verwendungszusam-
menhang ist die innergemeindliche Pari-
nese: Da die Gefihrdungen der Endzeit
ohnehin ein heilsgeschichtliches ,,Muss®
darstellen, sollen die ChristInnen wenigs-
tens nicht untereinander zu Stolperstein
und Anlass von Glaubensverlust werden
(1 Kor 8,13; Rom 14,13; 16,17). - Ich stel-
le im Folgenden die Frage, wie sich die Lo-
gien vom ,Eselsmithlstein um den Hals®
(Mk 9,42 par Mt 18,6 und Lk 17,2) und
vom ,Verstimmeln“ (Mk 9,43.45.47 par
Mt 18,8-9; vgl. auch Mt 5,29f.) in dieses
Szenario einfligen: Was lésst sich iiber ihre
(moglichst) origindren Funktionszusam-
menhénge ausmachen?

Um in dieser Frage weiter zu kommen,
beginne ich mit einigen Beobachtungen
zur Form der Spriiche. Das leitende Verb
skandalizo und die ,besser-Fiigung (ka-
lon estin + Dativ) stellen zwar zwei mar-
kante Gemeinsamkeiten dar. Aber die na-
here Betrachtung zeigt eine doch recht un-
terschiedliche Bauweise:

Viele dieser Logien diirften authentisch sein. ,Wahrscheinlich ist tagal das Wort, das Jesus ge-

brauchte, wo in seinen Logien skandalizo steht“: ebd., 340. tdqal ist ein mit kasal synonymes

aramdisches Lehnwort.



Niemand / Héllenpredigt im Evangelium

163

Wer einem dieser Kleinen

zum skandalon wurde,

fiir den wire besser

ihn im Meer zu versenken.

Wenn dir Korperteil x

zum skandalon wird

hau ihn ab!

Besser ohne Korperteil x

ins Leben gehen,

als mit Korperteil x

in Holle die geworfen zu werden.

Da diese Darstellung weitgehend selbster-
klarend ist, muss ich die syntaktischen und
logischen Unterschiede nicht im Einzel-
nen benennen. Nur eine Beobachtung: Der
Miihlsteinspruch bricht mit ,besser wire
..“ ab und verzichtet darauf auszufiih-
ren, gegeniiber welchem noch schlimme-
rem Geschick das Versenken im Meer vor-
zuziehen ist. Dass die HorerInnen in die-
se Leerstelle unwillkiirlich etwas eintragen,
ist ebenso evident wie die durch das Verb
~werfen“ im Text schon vorgeschlagene As-
soziation: besser ins Meer geworfen zu wer-
den als ... in die Holle. Demgegeniiber ar-
beiten die Verstimmelungsspriiche gerade
nicht mit einer solchen Leerstelle. Sie ma-
len vielmehr mit dem abschlieflenden V. 48
die Hollenqualen weidlich aus und bieten
mit den Imperativen ,hau ab“ bzw. ,reif3
aus® eine drastische Handlungsaufforde-
rung als Moglichkeit an, diese zu vermei-
den. - Insgesamt ist also evident, dass der
(einzelne) Miihlsteinspruch, der als allge-
meingiiltige Feststellung daherkommt, und
die (Reihe der) Verstimmelungsspriiche,
die eine bedingte Aufforderung an direkt
angesprochene AdressatInnen sind, keine
urspriingliche literarische Einheit bilden.
Die Frage nach den Funktionszusammen-
hingen miissen wir also je eigens stellen.
Der Miihlsteinspruch wirkt im thema-
tischen Kontext, in dem er bei Mk - gefolgt
von Mt - steht, so sehr ,,zuhause, dass man
diesen auch als funktionalen Ursprungs-
ort ansehen wird: Die gesamte Passage ist
gepragt von Worten Jesu an seine Jiinge-

rInnen, die durchsichtig sind auch auf Si-
tuationen der nachosterlichen Gemein-
de: Aufforderung zur Kreuzesnachfolge;
Grofiter-sein-wollen versus Diener-sein-
sollen; Kinder nicht behindern, sondern
aufnehmen und fordern. Unmittelbar vor
unserem Logion stehen dann die anti-ze-
lotische Toleranzaufforderung gegeniiber
den fremden Wundertitern (,,wer nicht ge-
gen uns ist, der ist fiir uns“: 9,38-40) und
die grofiziigige Versicherung, dass ,wer
euch auch nur einen Becher Wasser zu
trinken gibt, weil ihr zu Christus gehort®
der werde nicht um seinen (eschatologi-
schen) Lohn kommen (9,41). Nach dieser
nach auflen gerichteten Liberalitdt bringt
unser Spruch eine Wendung nach Innen
und wendet sich an Gemeindemitglieder:
Wer einen der kleinen, unbedeutenden -
ganz gewohnlichen? - Menschen, die glau-
ben (wollen bzw. zu glauben begonnen ha-
ben?), durch sein Tun oder Reden in ei-
ner Weise verstort oder beschidigt, dass
dieser Mensch zu Glauben und Vertrauen
nicht mehr - wom®dglich nie mehr - fahig
ist, dem ist die schlimmste Strafe genauso
sicher, wie zuvor jenen Auflenstehenden
eschatologischer Lohn zugesichert wur-
de, die ,,uns“ VerkiinderInnen Unterstiit-
zung gewahrten, und sei es auch nur durch
einen Becher Wasser. Es geht also um die
Auflenwirkung der Jiingerschaft Jesu: Die
Mitglieder der Gemeinde diirfen dem
Evangelium nicht im Weg stehen. Und da-
fiir gibt es ein klares Urteilskriterium, das
auf der negativen Seite immer dann ge-



164

Niemand / Hollenpredigt im Evangelium

geben ist, wenn das Verhalten derer, die
Kirche darstellen - das sind alle, aber die
,Groflen“ besonders -, die Fahigkeit zu
Glauben und Vertrauen bei anderen -
besonders bei den ,Kleinen® - zerstort.
Fraglos bedroht dieses Jesus-Wort kirch-
liche Missbrauchstiter (jeden denkbaren
Typs). Aber kein Jiinger und keine Jiinge-
rin Jesu, keine Christin und kein Christ,
und schon gar kein Hierarch darf sich von
der Anfrage, die dieses Logion stellt, dis-
pensieren. Dazu ist die Terminologie (,ei-
nen dieser Kleinen, die glauben, zu Fall
bringen®) kalkulierterweise gleichzeitig zu
unbestimmt und zu schwerwiegend.

An wen sich die Verstimmelungs-
spriiche (VV. 43.45.47) wenden, ist weni-
ger deutlich. Thre Verortung im Rahmen
der Kap. 9-10 umfassenden Zusammen-
stellung jiingerschaftlicher Logien wirkt

Weiterfithrende Literatur:

Dale C. Allison, Night comes. Death, ima-
gination, and the last things, Grand Rapids
2016.

Heikki Rdisdnen, Matthdus und die Holle.
Von Wirkungsgeschichte zu ethischer Kri-
tik, in: Moisés Mayordomo (Hg.), Die pra-
gende Kraft der Texte (Ein Symposium
zu Ehren von U. Luz) (SBS 199), Stuttgart
2005, 103-124.

Michael Tilly, Apokalyptik (UTB Profile),
Tiibingen 2012.

Christoph Niemand, Matthdus 25,31-46
universal oder exklusiv? Rekonstruktion
der urspriinglichen Textintention im Span-
nungsfeld moderner Wertaxiome, in: Ma-
rinella Perroni /| Elmar Salmann (Hg.), Pa-
trimonium fidei. Traditionsgeschichtliches
Verstehen am Ende? (FS Magnus Lohrer
und Pius R. Tragan) (Studia Anselmiana
124), Rom 1997, 287-326.

weniger ,,natiirlich® als jene von V. 42. Und
tiberdies tiberliefert Mt sie auch ein zweites
Mal, und zwar in einem anderen Themen-
kontext: In der Bergpredigt stellt Mt eine
zweigliedrige Fassung (5,29-30: rechtes
Auge ausreifSen und rechte Hand abhauen)
unmittelbar nach die Antithese 5,28 (,,...
Ich aber sage euch: Jeder, der eine Frau an-
sieht, um sie zu begehren, hat in seinem
Herzen schon Ehebruch mit ihr began-
gen®). Aber auch dieser Zusammenhang
diirfte kaum urspriinglich sein. Denn der
Blick auf die Gesamtheit des Abschnitts
5,21-48 macht wahrscheinlich, dass der
Evangelist den ihm vorliegenden Antithe-
sen jeweils weitere, ihm thematisch dazu-
passend erscheinende Spriiche beigab. Der
Gedanke, der ihn dazu motivierte, eine
Traditionsvariante der Verstiimmelungs-
logien hier einzubauen, mag gewesen sein,
dass es ja nicht zuletzt das mit den Augen
geschehende Anblicken eines Menschen
ist, durch das erotisches Begehren zuerst
ausgelost und dann befeuert wird. Umge-
kehrt zeigen zwei leichte Kohédrenzmén-
gel, dass die Zusammenstellung eben doch
eine sekundare ist: Das rechte Auge auszu-
reiflen hilft nicht wirklich gegen begehrli-
ches Anschauen, das auch eindugig immer
noch méglich ist. Und die rechte Hand
kommt hier tiberhaupt nur deshalb in die
Gesellschaft des liisternen Blicks, weil sie
von vornherein ein Tandem mit dem rech-
ten Auge bildete.

Weil die Verstimmelungsspriiche so-
mit urspriinglich nicht in einem Atemzug
mit dem Logion vom ,,Ehebruch im Her-
zen"“ gesagt oder tradiert wurden, darf man
die in ihnen angesprochenen Gefihrdun-
gen, die der Leib und seine Sinne fiir un-
ser endgiiltiges Heil darstellen konnen,
nicht auf die Sexualitit — den ,iiblichen
Verdachtigen® - einengen. Die literar(krit)
ische Kontextanalyse lasst aber auch sonst



Niemand / Héllenpredigt im Evangelium

165

keinen Funktionszusammenhang als den
mutmafllich urspriinglichen erkennen.
Deshalb kann die der Logienreihe eigene
Kommunikationsfunktion nur dadurch er-
hellt werden, dass ihre textimmanenten As-
soziationsangebote in den Blick genom-
men werden.

Dazu scheint mir vorweg der Hinweis
notig, dass Jesus keinen buchstiblich ge-
meinten Rat zur Selbstverstiimmelung &u-
Bert. Im Kontext des antiken Judentums
wire dies sowieso undenkbar und es ist
auch im Blick auf die Textlogik ganz un-
plausibel: Die Versuchung, die ein Mensch
erfahrt, affiziert ja wohl kaum nur eine
Hand, nur ein Bein oder Auge, wihrend
die oder das je andere davon unberiihrt
bliebe. Wer diese Spriiche somit als un-
mittelbare Handlungsanweisung versteht,
tithrt sie ad absurdum. (Das zeigt iibrigens
auch Mk 7,14-23.) Die extreme Drastik ist
vielmehr ein Element des prophetischen
Stils Jesu und sie steht in Verbindung da-
mit, dass diese Logien unter allen Hollen-
worten, die wir in der Jesus-Uberlieferung
vorfinden, die einzigen sind, die sich direkt
an ein als ,du“ angesprochenes Adressaten-
Individuum wenden.”® Dies und die im Le-
seakt (fast) korperliche Reaktionen auslo-
sende Semantik leiblicher Verletzlichkeit —
apokopto, amputieren; ekballo herausrei-
Ben; kyllos verstiimmelt; cholos lahm; mo-
nophthalmos eindugig — macht diesen Text
gleichzeitig intim und verstérend. Letz-
teres wird noch verstarkt durch das ekel-
und schmerzcodierte Doppel-Sprachbild

10

vom unendlichen Wurmfrafy und unaus-
l6schlichen Feuer. Es ergibt sich ein ei-
genartiger Lektiire-Eindruck: Dem hohen
Maf3 an personalem Angesprochen-Sein
und leiblicher ,,Empfindlichkeit®, das den
Text auf der einen Seite auszeichnet, steht
auf der anderen Seite ein kaum geringe-
rer Grad an Allgemeinheit und generel-
ler Anwendbarkeit gegeniiber. Denn was
es naherhin und konkret sei, das ein Auge
sieht, eine Hand anfasst oder ein Fuf§ be-
tritt, und das darauthin den ganzen Men-
schen zu Fall bringen konnte, bleibt ja vol-
lig in der Schwebe. Es lasst sich aber in un-
gezdhlten Anwendungsfillen, Varianten
und Kombinationen durchspielen. Dazu
kommt, dass Auge, Hand und Fufl hier
wohl fiir menschliche Grundfahigkeiten
stehen: Wir konnen wahrnehmen, wir ar-
beiten und schaffen, und wir sind frei zu
gehen, wohin uns unsere Beine tragen. Das
sind aber blofl Beispiele, denn natiirlich
kann auch unser Ohr, unser Mund, unser
Bauch und vieles mehr Anlass der Versu-
chung und Werkzeug zur Siinde werden.
Es ist schon eigenartig: Ein Hollentext,
der mich ganz individuell anspricht und
dabei an die Nieren geht, der andererseits
aber auch universal anwendbar ist: Allen,
die sich auf ein solches ,,Spiel“ einlassen,
fallt wohl eine Situation in ihrem Leben
ein, in der ein von Hand, Fuf}, Auge oder
sonst einer Zone ihres Leibes ausgehender
Impuls sie zu Fall bringen drohte oder tat-
sachlich zu Fall brachte. Ob dies womog-
lich genau so gewollt ist: Wir sollen unse-

Gegenprobe: Sonst sind es von den LeserInnen als Gegner empfundene Gruppen (Mt 23,33 vgl.

Mt 3,7 par Lk 3,76; Mt 10,28 par Lk 12,4-5 s.0.), welche die Holle fiirchten sollten. Auch die
fir gnomische Lehr-Worte typische ,Wer immer X tut, erhélt Y“-Gestalt (Mt 5,22; Mk 3,29 parr
und Mk 9,42 parr s.0.), engagiert nicht zur spontanen Identifikation. Das gilt auch fiir die beim
»Hollenexperten® Mt gangigen fiktiven Gleichnisfiguren, die in die ,duflerste Finsternis hinaus-
geworfen“ werden, wo ,,Heulen und Zdhneknirschen ist. Von diesen distanziert man sich im
Leseakt (Mt 13,42.50; 22,13; 24,51; 25,30.41; vgl. auch Lk 16,23 f.). Die ,,S6hne des Reiches, die
drauflen bleiben und nicht am eschatologischen Mahl teilnehmen (Mt 8,12), sind auch keine
Figuren, die den intendierten Mt-LeserInnen unmittelbar nahe gehen wiirden.



166

Niemand / Hollenpredigt im Evangelium

ren Leib lieben, ihm aber keinesfalls tiber
den Weg trauen?

7 Schluss

Wem also ist die Hollenpredigt der Evange-
lien zugesagt? Wahrscheinlich nicht jenen,
die nach landlaufiger Vorstellung womog-
lich in die Holle kommen kénnten. Denn
diese lassen sich ohnehin davon nicht be-
eindrucken. Sie spricht jedenfalls uns an,
die wir hoffen, dass einmal gilt: ,Wir wer-
den immer beim Herrn sein® (1 Thess
4,17). Bis dahin bestarkt uns Jesu Hollen-
predigt in den Auseinandersetzungen, die
wir um die Tragfahigkeit von Lebensent-
wiirfen zu fithren haben. Sie bewahrt uns
aber auch vor religidser Arroganz, wenn
wir die Worte annehmen, die schon der
Lehrer Jesu seinen Zeitgenossen sagte:

Der Autor: Christoph Niemand, geb. 1959,
studierte Philosophie und Theologie in Rom.
Er wurde 1989 in Linz mit einer Arbeit zu
Synoptischen Frage promoviert und habili-
tierte sich mit einer Studie zur Traditionsge-
schichte der FufSwaschungserzihlung im Jo-
hannesevangelium. Seit 1995 ist er Professor
fiir Neues Testament an der KU Linz. Zu sei-
nen Arbeitsfeldern zihlen u. a. die Jesusfor-
schung (Jesus und sein Weg zum Kreuz. Ein
historisch-rekonstruktives und theologisches
Modellbild, Stuttgart 2007), die Gleichnis-
forschung (Irritation oder Einverstindnis?
Jesu Gleichnis von den Arbeitern im Wein-
berg, in: Franz Gruber [u.a. Hg.], Geistes-
Gegenwart. Vom Lesen, Denken und Sa-
gen des Glaubens [LPTB 17], Frankfurt a.
Main 2009, 93-113) und die friihe Christo-
logie (Teilhabe an der Bildgestalt des Sohnes.
Die paulinische eikon-Christologie [2 Kor
3,18; 4,4; 4,6; Rom 8,29] und ihre Kontexte,
in: Gerd Hdfner [u.a. Hg.],

Mt 3,7-10:

Ihr Otterngeziicht, wer hat euch gewiss gemacht,
dass ihr dem kiinftigen Zorn entrinnen werdet?
Seht zu, bringt rechtschaffene Frucht der Bufie!
Denkt nur nicht, dass ihr bei euch sagen konntet:

Wir haben Abraham zum Vater

[--- und den Sohn Gottes zum Bruder ---].

Denn ich sage euch:

Gott vermag dem Abraham aus diesen Steinen Kinder

zu erwecken.

Es ist schon die Axt den Baumen an die Wurzel gelegt.
Darum: Jeder Baum, der nicht gute Frucht bringt,

wird abgehauen und ins Feuer geworfen.

Kontexte neutestamentlicher
Christologien [QD 292],
Freiburg i. Br.—Basel- Wien
2018, 9-59.




