294

ThPQ 167 (2019), 294-300

Andreas Telser

Zu(m) Gast in der Langen Nacht der Kirchen

Systematisch-theologische Reflexionen eines Experiments

1 Vorbemerkungen

Der Versuch, das ,Experiment ,Lange
Nacht der Kirchen*' theologisch und in
okumenischem Geist zu reflektieren, ist an-
spruchsvoll. Dies hat aufs Erste mit folgen-
den Umsténden zu tun: die Kirchen,? die ge-
meinsam die Lange Nacht ausrichten, brin-
gen einerseits eine ausdifferenzierte Identi-
tatsgeschichte mit, die sich in historischen
Auseinandersetzungen untereinander so-
wie an verschiedenen Orten der Welt kons-
tituiert hat; andererseits finden sich diese
Kirchen nun alle in Oberdsterreich wieder
und haben hier eine unterschiedlich lan-
ge Geschichte mit diesem Land und ihrer

Kultur.* Nicht tibersehen werden darf der
Umstand, dass es je nach Kirche und ge-
sellschaftlich-kulturellem Kontext zu sehr
unterschiedlichen Amalgamierungen von
moderner Welt und christlichem Glauben
gekommen ist. Folglich wird in der aktuel-
len religionssoziologischen Diskussion von
multiplen Sikularisierungen® gesprochen:
Bei all den Unterschieden, wie Kirchen auf
die Umwilzungen der modernen Welt re-
agieren und welche Riickwirkungen dies
wiederum auf sie hat, deutet die Forschung
darauf hin, dass Zwang, egal ob staatlicher,
gesellschaftlicher oder kirchlicher Natur,
dem Glauben keinesfalls zutraglich ist. Ge-
meinsam ist diesen neun Kirchen® ein dku-

So der Titel des 37. Okumenisch Theologischen Tages der Diozese Linz am 2. Marz 2017.

Mit der hier gewéhlten Bezeichnung konfessionell unterscheidbarer ,ekklesialer Formen und
Strukturen® als Kirchen begibt man sich mindestens romisch-katholischerseits auf vermintes
Terrain. Bei 6kumenischen Begegnungen wie im Fall der regelméafSigen Treffen des Forums der
christlichen Kirchen in OO kommen theologisch wie historisch begriindbare Selbst- und Fremd-
zuschreibungen zwar immer wieder kritisch zur Sprache, allerdings verbietet die Verbindlichkeit
der in diesen langjihrigen Begegnungen gewachsenen Okumene die Infragestellung der jeweils
selbst verwendeten und reklamierten Bezeichnung (,,Kirche“) — durchaus im Sinne dessen, was
das Konzil erklarte, ndmlich ,,dass es auch unter den getrennten Gemeinschaften des Westens
solche gibt, die als Kirche zu betrachten sind[;]“ das Konzil ,,l4sst aber die Frage offen bzw. iiber-
lisst sie der Theologie, auf welche Gemeinschaften dies in concreto zutriftt.“ (Johannes Feiner,
LThK?, Erginzungsband II, 55f.) Im Kontext romisch-katholischer Okumene der Gegenwart
steht, wie Johanna Rahner anmahnt, eine dringende Klarung dessen an, ,wie sich die offenere
konziliare Position [Vat. II; A.T.] mit der strengeren Auffassung spiéterer vat.[ikanischer] Ver-
lautbarungen [Dominus Jesus et al., A.T.] vertragt.“ (Johanna Rahner, Kirche und Kirchen, in:
Wolfgang Beinert | Bertram Stubenrauch [Hg.], Neues Lexikon der katholischen Dogmatik, Frei-
burg i. Br.—Basel-Wien 2012, 398).

Der Autor ist seit einigen Jahren Mitglied im Forum der christlichen Kirchen in Oberdsterreich
(http://www.oekumene-ooe.at).

Vgl. u.a. Monika Wohlrab-Sahr | Marian Burchardt, Multiple Secularities: Toward a Cultural So-
ciology of Secular Modernities, in: Comparative Sociology 11 (2012), 875-909.

Altkatholische Kirche, Baptistengemeinde Linz, Evangelische Kirche A. B., Evangelische Kirche
H.B., Evangelisch-methodistische Kirche, Koptisch-orthodoxe Kirche, Rémisch-katholische
Kirche, Ruminisch-orthodoxe Kirche und Serbisch-orthodoxe Kirche.



Telser / Zu(m) Gast in der Langen Nacht der Kirchen 295

menisches Anliegen, das sie aus ihrer je ei-
genen Theologie und Tradition heraus zu
begriinden in der Lage sind.®

Die folgenden Reflexionen
gen aus romisch-katholischer Perspekti-

erfol-

ve in 0kumenischer Verantwortung. Damit
kommt zundchst nur eine Perspektive in
den Blick, allerdings gibt es gute Griinde,
die romisch-katholische Kirche in diesem
Fall ,vorzuschicken, denn wie keine ande-
re Kirche hat sie Oberosterreich in Kultur
und Gesellschaft geprigt. Die immer noch
vielfiltigen Ressourcen der romisch-ka-
tholischen Kirche nehmen sie angesichts
ihrer Geschichte” mehr in die Pflicht als die
anderen, eine Pflicht, die kumenisch und
gesellschaftlich sensibel wahrgenommen
werden muss. Der Anspruch der folgenden
Uberlegungen ist insofern 6kumenisch, als
Katholizitdt angestrebt ist, ohne darin die
Spuren der romanitas leugnen zu wollen.?
Die theologische Reflexion des 6ku-
menischen Engagements im Rahmen der
jahrlichen Langen Nacht der Kirchen er-
folgt in drei Schritten. Ein erster Schritt
stellt Uberlegungen zur Bedeutung des
Geschenkcharakters der christlichen Bot-
schaft im gegenwirtigen Kontext an.’ In
einem zweiten Schritt wird der ,Experi-
mentcharakter® der Langen Nacht auf sei-
ne theologische Begriindbarkeit hin unter-

sucht. Ein dritter Schritt stellt phdnomeno-
logische Uberlegungen zum Gast-Sein an,
die sich bei gedffneten Pforten der Langen
Nacht nahelegen. Insgesamt ldsst sich — mit
dem evangelischen Theologen Eberhard
Jiingel - theologische Reflexion als ,We-
gemarken auf einem Denkweg® beschrei-
ben, ,der weitergegangen zu werden ver-
langt und der im Gehen tiberhaupt erst ge-
bahnt wird.“!

2 Die ,geschenkte’ Botschaft"

BesucherInnen - Géste — der Langen Nacht
diirfen sich freuen, denn ihnen wird eine
enorme Vielfalt an Aktivititen geboten,
die weit tiber das hinausgeht, was sich {ib-
licherweise im Inneren von Kirchen findet.
Dennoch gibt es Stimmen, die den Kirchen
vorwerfen, sie wiirden sich bei dieser Ak-
tion verbiegen, um attraktiv fiir ein passa-
geres'? Publikum zu sein, das nach dieser
Nacht fiir mindestens ein Jahr wieder das
Weite sucht. Ich halte hier mit dem Argu-
ment dagegen, dass letztlich alles, was in
der Langen Nacht der Kirchen zum Besten
gegeben wird, sich einer geschenkten Bot-
schaft verdankt. Es mag ,geschenkt® schei-
nen, das Bekannte zu wiederholen, aber es
ist diese Botschaft, die den entscheidenden

Die unterschiedlichen Griinde fiir 6kumenisches Engagement seitens der neun Kirchen darzu-

legen, wiirde den Rahmen dieses Beitrags sprengen, muss aber bleibende Aufgabe des Forums

Christlicher Kirchen in OO sein.

Diese Geschichte ist gekennzeichnet durch eine lange Zeit vorherrschende dkumene-kritische

Haltung gepaart mit Inszenierungen einer ecclesia triumphans.

»Katholizitdt® ist kein ausschlieSlich konfessioneller Begriftf und gilt folglich nicht nur fiir die

Romisch-Katholische Kirche.“ (Silvia Hell [Hg.], Katholizitit. Konfessionalismus oder Weltwei-

te? Innsbruck—Wien 2007, 200)

Der Untertitel des Okumenischen Theologischen Tages von 2017 lautete: ,,Die geschenkte Bot-

schaft neu buchstabieren fiir Begegnung im Voriibergehen®

10
11

Eberhard Jiingel, Beziehungsreich. Perspektiven des Glaubens, Stuttgart 2002, 13.
Gemeint ist hier die ,,gute Botschaft*, der Christinnen und Christen Glauben schenken und die

sie in den Evangelien (und dem gesamten Textkorpus der HI. Schrift) bezeugt finden.

Vgl. zu Begriff und Bedeutung des sog. ,Passageren” die Ausfithrungen von Stefanie Roeder.



296

Telser / Zu(m) Gast in der Langen Nacht der Kirchen

Unterschied (zu anderen Langen Nich-
ten und Botschaften) macht. Die engli-
sche Sprache verbindet mit dem Idiom ,.to
make a difference” die emphatische Bedeu-
tung einer Veranderung. Der Botschaft,
die Christinnen und Christen im Kontext
ihrer jeweiligen Kirchen von innen her be-
wegt, ist es um eine umfassende Verdinde-
rung (uetdvola) getan.

Nun hat die Ubiquitét der Botschaft im
Rahmen einer noch wirkmachtigen christ-
lichen Versorgungskultur dazu beigetragen,
diese nicht mehr als Gabe wahrnehmen
zu konnen. Ubertreibt man es bekannt-
lich mit dem Geschenk, so tritt an ihm
das zutage, was im Englischen noch hor-
bar ist, das Gift." Die Wirkung des Gifts,
wo die Botschaft so erfahren wurde, lasst
mit dem massiven Bedeutungsschwund
kirchlicher Religiositat' gleichfalls nach.
Damit birgt unsere religids so uniibersicht-
liche Zeit" zugleich einen kairos, an dem
der Geschenkcharakter der christlichen

13

sachlichen Form das Gift.
14

Botschaft neu entdeckt werden kann. Es
ist eine Zeit, in der einem nichts geschenkt
wird: Jede und jeder muss das eigene Gliick
sich schmieden kénnen(!), und, falls dies
gelingt, erhilt man ein gewisses Maf} an
Anerkennung daftir.' Um dieses knappe
Gut wird allerdings unter ,freiem Himmel*
(sky), der kein schiitzendes (heiliges) Ob-
dach' mehr bietet, gerungen. Zugleich ist
der transzendenzoffene Mensch gefordert,
sich ausreichend mit Sinn zu versorgen,
ohne diesen verfiigbar machen zu koén-
nen." Ein zweiter Aspekt kommt hinzu:
Sozialpolitische Entscheidungen der jiin-
geren Vergangenheit und Gegenwart tra-
gen dazu bei, dass jenen, die mit nichts be-
ginnen miissen, schon gar nichts geschenkt
wird. Ein sdkularistisch gesduberter Hori-
zont kann angesichts von Erfahrungen,
dass ,einem Nichts geschenkt® wird, beson-
ders zynisch anmuten."

Vor diesem Hintergrund stellt sich
unerwartet die Pointe ein, dass ein siku-

Aus dem Althochdeutschen wurde in der weiblichen Form die Mitgift (als Gabe) und in der

15

16

17

18

19

Fiir eine aktuelle Interpretation der Situation in Osterreich (basierend auf dem Sozialer Survey
Osterreich [SSO] 2016) vgl. Franz Héllinger | Gerlinde Janschitz, Religion und Kirche, in: Johann
Bacher u.a. (Hg.), Sozialstruktur und Wertewandel in Osterreich. Trends 1986-2016, Wies-
baden 2019, 95-112, 110: ,,Man bewahrt sich [in Osterreich; A.T.] somit eine diffuse Restre-
ligiositét, die praktisch keine Auswirkungen auf die Lebensfithrung im Alltag hat und nur in
besonderen Lebenssituationen — bei lebensbedrohenden Ereignissen oder in auflergewohnlich
schénen und bewegenden Momenten wie etwa bei der Geburt eines Kindes — aktiviert wird.“
Einen aktuellen Uberblick iiber die religionssoziologischen Auseinandersetzungen zur Thema-
tik Sakularisierung bietet u.a. Karl Gabriel, Der aktuelle Diskurs tiber Sakularitit und Moderne
in der Soziologie, in: ders./ Christoph Horn (Hg.), Sékularitit und Moderne (Grenzfragen 42),
Freiburg i. Br.-Miinchen 2016, 78-96.

Vgl. fiir eine theologische Rezeption der (sozialwissenschaftlichen) Anerkennungstheorie u.a.
Markus Knapp, Verantwortetes Christsein heute. Theologie zwischen Metaphysik und Postmo-
derne, Freiburg i. Br.—Basel-Wien 2006, bes. 170-228.

Dazu Peter L. Bergers Klassiker The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Reli-
gion, Garden City/NY 1967.

Vgl. dazu Hartmut Rosas Hinweis auf Gebet und Gnade, in: ders., Unverfiigbarkeit, Wien-Salz-
burg 2018, 67f.

Vgl. dazu die Einleitung von Stephan van Erp und Lea Verstricht, in: dies. (Hg.), Longing in
a Culture of Cynicism (Heyendaal-Institut-Edition Interdisziplindre Forschungen zu Religion,
Wissenschaft und Kultur 3), Berlin 2008, 7-14.



Telser / Zu(m) Gast in der Langen Nacht der Kirchen 297

lar gewordenes Umfeld die Frage dring-
lich(er) macht, was ,geschenkt® ist*® und
ob bzw. wie dies auf die christliche Bot-
schaft zutreffen kann. Einen Ort fiir sol-
ches Fragen bietet die Lange Nacht: Aufs
Erste wirkt das ,nachmacherisch;, zumal
die ersten Langen Ndchte jene der Mu-
sik und Literatur waren. Ein zweiter Blick
macht freilich deutlich, dass den Kirchen
damit etwas - feliciter! - zufillt, was zu ih-
nen passt. Nicht erst seit dem ersten Os-
terfest haben Nichte fiir Christinnen und
Christen eine besondere Bedeutung, die
geschenkte Botschaft bewéhrt sich ndch-
tens. Es sind Néchte, in denen Entschei-
dendes passiert und die letztlich auf ei-
nen Morgen dringen, an dem buchstib-
lich alles in neuem Licht erscheint. So ist
der christliche wie der jidische Glaube
aus sich heraus nachtaffin.?'

Wenn also Kirchen in der Langen
Nacht ihre Tore 6ffnen, so geben sie Ein-
blicke in das, was sie — von der Botschaft
her - zutiefst bewegt und ausmacht. In der
Langen Nacht kommen sie der Botschaft
,nach’ und ,ent-duflern’ sich fiir alle Men-
schen, besonders fiir jene, die ,zachéische’
Zaungaste sind - und es vielleicht auch
bleiben werden.” Die offenstehenden Tore
der Langen Nacht machen auch einen ge-
sellschaftlichen Unterschied: Kirchen hor-
ten nicht nur Kunstschitze, sie schitzen
auch die Ungeschiitzten.”

20

3 Innovation aus Tradition

Kirchen sind - wie andere Einrichtungen
und Vereinigungen auch - traditionsba-
siert. Sie beziehen sich auf etwas, das ih-
rer Gegenwart vorausliegt und eine Nor-
mativitit beansprucht, die ihre Giiltig-
keit durch die Zeiten hindurch nicht verlie-
ren soll. Tradition ist die Gestalt geworde-
ne Geschichte, die widergibt, wie es gelun-
gen ist, den identititsverbiirgenden (und
in diesem Sinn: normativen) Anspruch
zu jeder Zeit lebendig zu halten. Diese Ge-
schichte bekommt, je linger sie dauert,
selbst ein normatives Gewicht, so dass ir-
gendwann die Tradition das zu tiberlagern
droht, worauf sie sich bezieht und wor-
in sie wurzelt, ndmlich die geschenkte Bot-
schaft. Kirchen glauben sich in solchen ge-
schichtlichen Prozessen als vom HI. Geist
begleitet: Dieser fungiert als Garant fiir
eine bleibende (und dabei sich entfalten-
de) Identitiat im Wechsel der geschichtli-
chen Ereignisse. Zugleich wird der Glaube
an das Wirken Gottes in der Zeit auch da-
fir beansprucht, gewachsene Traditionen
auf ihren Ursprung hin relativieren, ja auch
kritisieren zu konnen - Tradition verlangt
nach (geistinspirierter) Innovation, um ge-
rade nicht in sich selbst traditionalistisch
zu verkiimmern. Tradition und Innovati-
on miissen ineinandergreifen, denn Tra-
dierungsprozesse sind ,,zugleich konserva-

Das Luther-Gedenkjahr von 2017 regt in diesem Kontext besonders zur Reflexion des sola gra-

tia an. Fir eine romisch-katholische Thematisierung vgl. u.a. Ansgar Kreutzer, Gnade fiir das
~unternehmerische Selbst®. Eine theologische Kritik der iiberzogenen Leistungsgesellschaft, in:

StZ 232 (2014), 547-557.
21

tischen Tradition.

Erinnert wird in diesem Zusammenhang an die Bedeutsamkeit der Rede von Nacht in der mys-

22 Vgl. Thomds Halik, Geduld mit Gott. Die Geschichte von Zachius heute, Freiburg i. Br.—Basel-

Wien 62013.
23

in: ThPQ 165 (2017), 21-35.

Vgl. Severin Lederhilger, Kirchenasyl. Klarungen zu einer immer noch aktuellen Fragestellung,



298

Telser / Zu(m) Gast in der Langen Nacht der Kirchen

tiv und innovativ “*

, was allerdings nach
einem Kriterium ruft. Ein solches hat Mar-
kus Knapp folgendermaflen formuliert:
»Innovationen miissen verstehbar sein als
Ergebnisse einer theologisch-kirchlichen
Selbstreflexion auf biblischer Grundlage
angesichts neuer, bisher unbekannter He-
rausforderungen in verdnderten Kontex-
ten.“”” Die geschenkte Botschaft erreicht
uns - geistgeleitet — in diesem Sinne im-
mer auch traditionell. Thr gerecht zu wer-
den, d.h. sie ,in Form zu bringen; also ihr
eine zeitgemdfSe Form zu geben, verlangt
nach Innovation.

Unsere verdnderten Kontexte, zu de-
nen auch der Traditionsabbruch gehort,
darf das Innovationspotenzial, das da-
mit auch verbunden ist, nicht verdecken.
Wenn etwas bricht, so kommt etwas bis da-
hin Verborgenes zum Vorschein.?® Nicht je-
der Bruch ist schon Verlust, nicht jeder Ab-
bruch ein Ende, vor allem, wenn das ,Duo
Tradition und Innovation christologisch ge-
dacht wird. Hierin liegt eine zweite Poin-
te: Kirchliche Tradition muss ,,vollkommen
transparent werden fur die traditio Jesu
Christi als Selbsthingabe fiir das Heil der
Welt“”. Das Innovative als das von Christus
Neu-Gemachte muss also durch jegliches

24

immer schon kontextspezifisches Bemiithen
von Kirchen durchscheinen konnen. Daran
bemisst sich die Berechtigung sowohl von
Tradition als auch von Innovation.

Die traditionellen und vielgestaltigen
Formensprachen der Kirchen sind folg-
lich kein Argument gegen ein Experimen-
tieren mit neuen Formen (wie die Lange
Nacht), im Gegenteil: Sie sind Ausweis der
(je geistgewirkten) Innovationskraft durch
die Jahrhunderte und durch die Kulturen
hindurch. In der Langen Nacht tun Kir-
chen, was ihnen aufgetragen ist: transpa-
rency ecumenical.

4  Zu(m) ,Gast’ — in der Langen
Nacht der Kirchen

Pforten, die offenstehen — noch dazu des
Abends - konnen einladend sein. Wer ein-
ladt und tatsichlich besucht wird, ,hat’
Giste. Gast zu sein, ist etwas Auflerge-
wéhnliches, selbst wenn es aufs Erste banal
erscheint und héufig vorkommt. Denn bei
genauerer Betrachtung liegt im Gast- und
Gastgeberin-Sein viel mehr, als im Vollzug
bemerkbar ist.?® Diesen Vollzug durch phi-
nomenologische Uberlegungen® im An-

25
26

27

28

29

Markus Knapp, Innovation durch Tradition? Fundamentaltheologische Uberlegungen zur Er-
neuerung von Glaube und Kirche, in: Wilhelm Damberg/ Matthias Sellmann (Hg.), Die Theolo-
gie und ,das Neue®. Perspektiven zum kreativen Zusammenhang von Innovation und Tradition,
Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2015, 218-235, hier: 228.

Ebd.

Leonhard Cohens Anthem liefert dafiir die vielzitierte Weisheit: ,There is a crack in everything.
That’s how the light gets in.“

Hansjiirgen Verweyen, Gottes letztes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie, Regensburg
32000, 55.

Hans-Dieter Bahr, Die Anwesenheit des Gastes. Entwurf einer Xenosophie (Libri nigri 18),
Nordhausen 2012 (E-Book).

Diese phanomenologische Erkundung bietet sich als Grundlage an; auf zwei theologische Ver-
arbeitungen dieser Thematik sei hier beispielhaft verwiesen: Ansgar Kreutzer, Gastfreundschaft
und Bildung. Prasenzweisen des Christentums unter entchristianisierten Bedingungen, in: Mi-
riam Rose/ Michael Wermke (Hg.), Religiése Rede in postsikularen Gesellschaften (Studien zur
religiosen Bildung 7), Leipzig 2016, 215-234; zentral ist die Gastfreundschaft vor allem bei:



Telser / Zu(m) Gast in der Langen Nacht der Kirchen

299

schluss an Hans Dieter Bahr®® zu erhellen,
legt sich hier nahe.

Im Falle der Langen Nacht scheint es
auf der Hand zu liegen, dass die beteilig-
ten Kirchen Menschen ,von der Strafle’
einladen, bei ihnen, d. h. in jhren Riu-
men, Gast zu sein. Es gibt demnach Gast-
geberInnen und Giéste: Wie aber bestimmt
sich deren Verhiltnis und was hat es mit
dem Gast-Sein auf sich? Gastverhiltnis-
se sind, so wissen wir aus eigenen Erfah-
rungen und aus beiden ,Positionen; iiber-
aus vielschichtig: wohltuend, bereichernd,
anstrengend, bisweilen auch drgerlich oder
gar zermiirbend. Allerdings handelt es sich
dabei um ein erinnerndes Reden vom (ei-
genen) Gast-Sein, das sich zeitlich ent-
faltet und bestimmte Formen angenom-
men hat. Am Anfang (zeitlich wie prinzi-
piell) steht eine Gastlichkeit, die als sol-
che nichts und niemanden ausschlieffen
darf. Gastlichkeit, um als solche gelten zu
kénnen, darf keine Bedingungen stellen —
und nur weil und wenn sie das nicht tut,
eroffnet sich ein tiberaus fragiler Raum, in
dem vorerst nichts und niemand festgelegt
ist.’* Auf diese Weise kann eine besonde-
re Qualitdt von Begegnung tiberhaupt erst
stattfinden. Freilich unterbindet diese An-
fangskonstellation nicht Projektionen und
Erwartungen auf beiden Seiten, aber die-
se miissen hintangehalten werden, um die
Méglichkeit von Gastlichkeit nicht zu ge-
fahrden. Das geht mitunter soweit, dem
Gast vonseiten der Gastgeberin einzurdu-
men, dass sie bzw. er die gleichen Rechte ge-
nief3t — mi casa es su casa! -, ohne schon
die Biirde der gleichen Pflichten auferlegt

zu bekommen. Ist nicht erstaunlich, dass
ein Gast, der ein Unbekannter sein kann,
so viel Raum bekommt und ihm so viel an
Gunst erwiesen wird? Gunst kommt be-
kanntlich von génnen. Die Gastgeberin
rechnet nicht, denn Berechnung vertreibt
Gastlichkeit. Dies trifft selbst noch auf jene
Gastlichtkeitsformen zu, die sich inner-
halb eines rechtlich-6konomischen Rah-
mens abspielen: Wirte, die alles und jedes
verrechnen, wie auch Géste, die permanent
auf ihr Recht pochen, dass sie dafiir bezahlt
hitten, zerstoren Gastlichkeit. Doch beim
Verhiltnis von Gast und einer ihm Gast-
lichkeit gonnenden Person verschwimmen
die Grenzen dieser unterschiedenen Funk-
tionen, wenn man fragt: Génnt die Gastge-
berin nur dem Gast etwas oder wird nicht
auch ihr durch den Gast etwas gegonnt, er-
moglicht und eréffnet - manchmal buch-
stablich eine neue Welt?

Das Verhiltnis des Gastes und der
Gastgebenden ist wesentlich durch die be-
fristete Zeit, die ihnen ,gegdénnt‘ ist, be-
stimmt. Gaste verweilen im Voriibergehen.
Und je nachdem, wie sich das Verhéltnis
entwickelt, sehnt man entweder das Ende
einer schlimmen Zeit herbei oder verab-
schiedet sich dankbar-melancholisch von
einem Gast, einer Gastgeberin, dessen
(distanzierte) Nahe man noch linger hét-
te ,leiden’ konnen. So ist diese Zeit, die sich
zwischen einem Anfang (,BegriifSung’)
und einem Ende (Verabschiedung®) entfal-
ten kann, trotz, nein wegen ihrer Begrenzt-
heit erfiillt: Sie ist ganz voll vom Gast und
dem, was sich zwischen Gastgeberin und
Gast ereignen kann. Wenn wir nun im Ge-

Christoph Theobald, Christentum als Stil. Fiir ein zeitgemafles Glaubensverstindnis in Europa,

Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2018.

3 Vgl. Hans-Dieter Bahr, Die Sprache des Gastes. Eine Metaethik, Leipzig 1994; ders., Die Be-

fremdlichkeit des Gastes, Wien 2005.
31

freundschaft nicht aus, sondern ein.

Dies schlief3t kulturell und zeitbedingte Rahmenbedingungen und Konventionen von Gast-



300 Telser / Zu(m) Gast in der Langen Nacht der Kirchen

folge von Hans Dieter Bahr das Gast-Sein
nicht nur auf die soziologische Rolle, in die
wir einmal als Gast und dann wieder als
Gastgeberin schliipfen, beschranken, son-
dern dieses Verhaltnis auf das menschli-
che Leben an sich ausdehnen, so fiihrt uns
dies eindriicklich vor Augen, dass die in
jedem Augenblick statthabenden, immer
endlich-begrenzten Erfahrungen als (exis-
tenzieller) Gast und Gastgeberin in Begeg-
nung so voll sind, dass die darin ,geborge-
ne‘ Fiille nie und nimmer auszuschdpfen
ist.

Dieses verweilende, endlich-begrenzte
Sein des Gastes macht ihn gerade deshalb
unverfiigbar: Der Gast, selbst der ,Stamm-
gast;, behalt das Fremde an sich; es zeichnet
ihn aus und macht ihn genau darin wert-
voll. Das Fremde des Gastes (soziologisch
wie existenziell) kann und darf nicht aus-
gemerzt oder assimiliert werden. So un-
terhdlt der Gast eine distanzierte Nahe, die
(allen) guttut, da sie ihn und die Gastge-
berin leben ldsst und nie alles ,aufdecken’
kann oder will.

Diese Uberlegungen wurden bewusst
aus phanomenologischer Perspektive an-
gestellt — sie miissen nicht, konnen aber
theologisch weitergefiihrt werden: Ein rei-
cher biblischer Fund und dessen Konkre-
tisierungen in den jeweiligen Traditionen
liefen sich hier aufrufen.’? Gast und Gast-
geberin miissen, dies ist eine letzte Poin-
te, religios oder weltanschaulich keinesfalls

zueinander ,passen. Es ist das Fremde, das
sie je gastlich behandeln, das sie ,zusam-
menhalt’

Diese gastliche Haltung praktizieren
alle neun Kirchen, die in der Ungeschiitzt-
heit einer Langen Nacht und ihrer end-
lich-begrenzten Zeit die ihnen gemein-
sam ,geschenkte® Botschaft traditionell-in-
novativ bezeugen. Am Ende der Langen
Nacht fillt aus den noch offenen Pforten
ein Lichtschein auf die Straflen. Er weist
den Kirchen ihren Weg aus sich heraus und
- 6kumenisch - aufeinander zu: Thnen ist
Gastlichkeit gegénnt von bekannten und
mehr noch von noch unbekannten Gastge-
berinnen: kalosérisma, bun venit, dobro-
dosao, willkommen!

Der Autor: Dr. theol., M. Div.; seit 2016
Ass.-Professor  fiir  Fundamentaltheologie
und Dogmatik an der KU Linz; Offentliche
Theologie im Gesprich mit R. Jaeggis Kri-
tik von Lebensformen, in: Katharina Eber-
lein-Braun/ Dietrich Schotte (Hg.), Gelin-
gen und Misslingen religioser Praxis. Zur
Religionskritik als Kritik religiéser Lebens-
formen (im Erscheinen); Habermas und die
Offentliche Theologie, in: Franz Gruber/
Klaus Viertbauer (Hg.), Habermas und die
Religion, Darmstadt 2019, 200-214; The
other way around... Anstrengungen, die
Wissenschaftlichkeit der Theologie ,,von au-
Sen® zugdnglich zu machen, in: ET Studies 7
(2016), 27-42.

3 Vgl. u.a. Kurt Appel, Biblische Spuren des Gastes, in: Burkhard Liebsch | Michael Staudigl, Um-
risse eines Ethos européischer Gastlichkeit, Weilerswist 2016, 411-422.



