ThPQ 167 (2019), 407-414

407

Andreas Telser

(Von) Heiligkeit — Abstand halten

Aspekte aus systematisch-theologischer Perspektive

¢ Die Begriffe heilig/Heiligkeit haben aufgrund ihrer Ambivalenz auch
jenseits religionswissenschaftlicher und theologischer Reflexionen theo-
retische Rahmungen gefunden, die fiir sikulare Gesellschaften auf- bzw.
erklirend wirken konnen. In (individuellen) Grenz-Erfahrungen mit dem
Heiligen wird die Notwendigkeit einer ganz neuen Ausrichtung des Lebens
thematisiert. Im Kontext von Judentum und Christentum liegen, so der
Autor, zwei mogliche Lesarten des Heiligen vor: die eine betont mehr die
aufgrund der Trennung (von heilig/ profan) ermoglichende Begegnung, die
andere (inkarnatorische) hebt die vermittelnde Qualitdt des Heiligen her-

vor. (Redaktion)

1 Heiligkeit im Kontext kultur-
theoretischer Uberlegungen

Schon die Rede von Heiligem fiihrt aufs
Glatteis, tut sie es nicht, so ist sie brand-ge-
fahrlich.! Das Faszinosum des Heiligen
liegt darin, dass es zu entfachen vermag,
was der Alltag trottet: ,Ohne jeden Zwei-
fel zieht das, was heilig ist, an und besitzt
einen unvergleichlichen Wert, doch im sel-
ben Moment erscheint es plotzlich als eine
schwindelerregende Gefahr fiir die klare
und profane Welt, das von der Menschheit
bevorzugte Gebiet.“> Dass George Batail-
le in Auseinandersetzung mit Hegel schon
in den 1930er-Jahren gegen den ,,Ekel vor
der Monotonie des Daseins und der biir-

1

gerlichen Welt® anschrieb, mag tberra-
schen. Wie vermogen wir Heutigen der
permanenten ,Eingeklemmtheit® in eine
verdeckte Niitzlichkeitslogik, die Arbeit
wie Konsum gleichermaflen durchzieht
(und selbst die Schwelle zu institutionali-
siertem ,Heiligtum' bisweilen zu iiberwin-
den scheint), zu entkommen? Nicht nur,
um irgendwie frei zu sein, sondern um in
Kantischer Tradition etwas von des Men-
schen Selbstzwecklichkeit zu leben. In-
dem wir etwas heilig machen (sacrifica-
re), wird es der Welt der Niitzlichkeit ent-
rissen und in diesem Sinne geopfert. Heili-
ges bleibt so mit der Ambivalenz des Op-
fers* aufs Engste verbunden: ,,Das Heilige
ist das verschwenderische Aufbrausen des

»50 ist das Heilige prazis der Flamme vergleichbar, die das Holz zerstort, indem sie es verzehrt.”

(George Bataille, Theorie der Religion, Miinchen 1997, 46).

2 Ebd, 33.

Thomas Schmidt, Symbolische Praxis und normative Struktur. Die Krise der politischen Re-
prasentation in der Perspektive einer ,Soziologie des Sakralen’, in: J-RaT 4 (2018), Issue 2,
172-189, hier: 183.

Vgl. Joachim Negel, Ambivalentes Opfer. Studien zur Symbolik, Dialektik und Aporetik eines
theologischen Fundamentalbegriffs, Paderborn 2005.



408

Telser / (Von) Heiligkeit — Abstand halten

Lebens, dem, um zu dauern, die Ordnung
der Dinge Fesseln anlegt und das die Fes-
selung in Entfesselung, mit anderen Wor-
ten in Gewalt verwandelt.> Den entspre-
chenden zdhmenden Rahmen dafiir bie-
tet das (liturgische) Fest, bei dem es mog-
lich ist, ,,sich einer ekstatischen Form zwi-
schenmenschlicher Kommunikation hin-
zugeben, um freie menschliche Beziehun-
gen zu etablieren.“

Freilich, die Verhéltnisbestimmung
von Heiligem und Gewalt kann auch an-
ders, und zwar als ,,Fundamentalanthro-
pologie” gelesen werden: René Girard be-
stimmt menschliches Leben als grundsitz-
lich durch Rivalitat geprégt, die aus mime-
tischem (nachahmendem) Begehren er-
wichst und die - im Kontext einer Grup-
pe bzw. Gesellschaft - nur insofern eine
Pandemie von Gewalt verhindern kann,
als unter den Rivalisierenden ein gemein-
sames Opfer, ein Stindenbock, ausgemacht
wird. Dieses Opfer ist dann victima und sa-
crificium zugleich, d.h., ,die Personifizie-
rung alles darauf gehduften Bosen[] und

das ,Geweihte', ,Heilige’ das durch seinen
Tod den Frieden und die wenigstens zeit-
weilige Moglichkeit aller Kultur verbiirgt.

Weder Bataille noch Girard ist es bei
ihrer Thematisierung des Heiligen um Re-
ligion im Sinne eines Ausgriffs auf die Welt
Ubersteigendes getan. Thre Theorien fiih-
ren eindriicklich vor Augen, dass das Hei-
lige ,ein geféhrlicher Begriff [bleibt], aber
auch ein Begriff, der auf eine zentrale
Wirklichkeitsdimension verweist, namlich
auf die letzte Unverfiigbarkeit dessen, was
[es heifit,] sein eigenes Leben zu gestalten

[...].

2 Heiligkeit auBerhalb der
Religion: Das Heilige als Grenze

Lamentos iiber den Bedeutungs- und Nor-
mativititsschwund des Heiligen sind reich-
lich vernehmbar," in sie einzustimmen, er-
scheint allerdings miiflig. Wenn Bestim-
mungen des Heiligen sich immer weniger
mit Definitionen von Religion in Deckung

Georges Bataille, Theorie der Religion (s. Anm. 1), 46.
Thomas Schmidt, Symbolische Praxis und normative Struktur (s. Anm. 2), 185.
René Girard, Das Ende der Gewalt: Analyse des Menschheitsverhidngnisses. Erkundungen zu

Mimesis und Gewalt mit Jean-Michel Oughourlian und Guy Lefort, Freiburg i. Br.-Basel-Wien

2009, 25ft.

Joachim Negel, Ambivalentes Opfer (s. Anm. 3), 454 — mit Hinweis auf Rudolf Ottos Verwen-

dung des Heiligen als ,,fascinosum® und ,,tremendum®.

Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen? Zu einem strittigen Begriff der Religionsphiloso-

phie, in: Rudolf Langthaler | Michael Hofer (Hg.), Das Heilige - eine grundlegende Kategorie der
Religionsphilosophie (Wiener Jahrbuch fiir Philosophie XLIX), Wien-Hamburg 2018, 11-30,

hier: 30 (Hervorhebung A.T.).
10

Vgl. u.a. Hans Waldenfels, Was ist uns heute noch heilig? in: Thomas Schreijdick / Viadislav Seri-

kov (Hg.), Das Heilige interkulturell. Perspektiven in religionswissenschaftlichen, theologischen
und philosophischen Kontexten, Ostfildern 2017, 25-38. Im Resiimee relativiert Waldenfels,
dass es vielleicht doch noch etwas gibt (die Erinnerungen, die Fragen und das Staunen), das
Heiliges inspirieren kann. Schérfer in seiner Kritik ist Adriaanse: ,Muf3 man nicht zugeben,
daf3 jeder heutzutage etwas anderes unter ,heilig* versteht, und vor allem: muf man nicht zu-
geben, daf$ das sogenannte Heilige die Menschen immer mehr kalt ldsst? ... welchem modernen
Menschen ist iiberhaupt noch etwas heilig, derart, dafl er ohne es einfach nicht leben kann?“
(Hendrik Johan Adriaanse, Die Sehnsucht nach den Gestalten des Heiligen im Denken, in: Klaus
Kienzler u.a. (Hg.), Das Heilige im Denken. Ansitze und Konturen der Philosophie. Zu Ehren
von Bernhard Casper [Religion — Geschichte — Gesellschaft 23], Miinster 2005, 81).



Telser / (Von) Heiligkeit - Abstand halten

409

bringen lassen, so muss dies in Zeiten, die
als post-sakular und post-religios bezeich-
net werden (koénnen), noch kein Nachteil
sein. Denn nicht wenige der ,Gebildeten’ -
einstmals blofle Verdchter der Religion'' -,
interessieren sich ernsthaft wieder dafiir,
welche Denkmaoglichkeiten religise Syste-
me (samt ihren Theologien) eroffnen kon-
nen," ohne dabei selbst ,religios‘ (oder spi-
rituell)'® sein zu missen.

In unserer weltanschaulich uniiber-
sichtlichen Situation erscheint es in der Tat
sinnvoll, die Erfahrung des Heiligen nicht
auf die spezifischere religidse Erfahrung zu
reduzieren. Reinhold Esterbauer schligt
daher vor, in der Erfahrung des Heiligen
die ,Tiefenstruktur von Erfahrung® iiber-
haupt angelegt zu sehen.' Damit ist ge-
meint, dass es noch vor einer Ausdiffe-
renzierung in religiose, ethische, dstheti-
sche oder auch empirisch-wissenschaftli-
che Erfahrungen zwei Momente gibt, die
in Erfahrungen ganz allgemein zutage tre-
ten, und die naherhin als Unterbrechung
und Aufgabe bestimmt werden. So kom-
men im Leben Situationen auf uns zu, die
durch Gewohnheit und Routine abgesttitz-
te Sicherheiten plotzlich unterbrechen und
im Versuch, diese Situationen zu bewdlti-
gen, uns Aufgaben stellen, die uns an die
Grenze dessen fiihren, worin wir Ubung
haben. Fiir Esterbauer liegt das Besondere

11

tern, Stuttgart 2003 (Erstausgabe 1799!).
12

bei Erfahrungen des Heiligen im Ausmaf3,
in der Wucht, der Unterbrechung und Auf-
gabe: ,,... das eigene bisherige Leben [ist]
im Ganzen neu aus[zu]richten. [...] Das
Gewohnte scheint nicht mehr in Geltung
zu sein, und die Selbstverstandlichkeit
des Bestehenden ist fraglich geworden.“"”
Heiliges zu erfahren wird als Widerfahr-
nis, als Herausgerissen-Werden aus dem,
was sonst Sicherheit gibt, womdglich aber
(auch) eingeengt hat. Mit dem Begriff des
Heiligen ist eine Grenze markiert, die (in
mehrfachem Sinne!) verlauft, weil sich das
Markierte nicht definieren (festlegen) lasst:
»Das Heilige bleibt also das Entzogene, das
aber als Entzogenes erfahren wird. Man
kann nicht genau festmachen, was sich in
solchen Erfahrungen entzieht, aber die Un-
bestimmbarkeit wird als nicht ausschopf-
barer Anspruch dennoch erfahren.“'® Die
Erfahrung des Heiligen bleibt ambivalent,
und doch erdffnend fiir Noch-nicht-Dage-
wesenes. Esterbauer sieht darin den Appell,
den Aufruf, der in der Erfahrung des Heili-
gen vernehmbar ist.

Doch ist die Ambivalenz des Heiligen
je zu bandigen? Sie ist es nicht, will man
die ihr inhdrente Chance nicht ebenso til-
gen. Dennoch sieht sich Esterbauer ge-
notigt, zwei Kriterien anzugeben, mithil-
fe derer eine missbrauchliche Berufung
auf Erfahrungen des Heiligen unterbun-

Vgl. Friedrich Schleiermacher, Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verich-

Neben Jiirgen Habermas, Giorgio Agamben u.a. verweise ich in diesem Zusammenhang auf

den Dialog zwischen dem (katholischen) Religionsphilosophen Richard Kearney und dem (ag-
nostischen?) Philosophen Simon Critchley: What's God? ,A Shout in the Street’ Dialogue with
Simon Critchley, in: Richard Kearney/Jens Zimmermann (Hg.), Reimagining the Sacred. Ri-
chard Kearney Debates God, New York-Chichester 2016, 149-175.

Eine hilfreiche Verhiltnisbestimmung von Spiritualitdt und Religion nimmt vor: Roger Haight,

Spiritual and Religious. Explorations for Seekers, Maryknoll/NY 2016, 1-15.
4" Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen? (s. Anm. 9), 26.

5" Ebd., 28.
16 Ebd. (Hervorhebung A.T.).



410

Telser / (Von) Heiligkeit — Abstand halten

den werden soll. ,Auf8eres’ Kriterium sind
die Menschenrechte.” Das ,innere’ Kriteri-
um fiir den von der Erfahrung des Heiligen
,Erfassten’ wie ,Erschiitterten’ besteht dar-
in, dieser Erfahrung nicht Herr werden zu
diirfen, d.h., das Heilige als bleibend Ent-
zogenes zu achten.'®

Erfahrungen des Heiligen konnen re-
ligiose Erfahrungen sein, wenn Menschen
der Deutungsrahmen von konkreten Re-
ligionen oder Konfessionen zuginglich
und verstandlich ist. Esterbauers Unter-
scheidung erméglicht jedoch (dhnlich wie
Christoph Theobalds Verbindung von Hei-
ligkeit und Gastfreundschaft)'’, dass Men-
schen miteinander tiber das ins Gesprich
kommen konnen, was sie — ohne es je ver-
fiigbar zu haben - bewegt, erschiittert, ver-
andert hat.

3 Heiligkeit im Kontext von
Judentum und Christentum:
zwei moégliche Lesarten

Religionsphanomenologisch sind im Kon-
text biblischer Religion unterschiedliche
Betonungen moglich, d.h. prophetisch-
ethisch-politische Lesarten finden eben-
so wie mystisch-metaphysisch-spekulative
Riickendeckung in der Vielfalt biblischer

Texte und Genres.?’ Je nach Lesart treten
auch unterschiedliche Betonungen bei der
Rede von Heiligkeit in den Vordergrund.
In beiden Lesarten steht jedoch die Unver-
tiigbarkeit des Heiligen aufler Zweifel.

3.1 Vom Segen der Trennung als
Erméglichung von Begegnung

Waurde die quasi yvor-religiose® Erfahrung
des Heiligen von Esterbauer als Grenz-
begriff bestimmt, so spielt die Rede von
der Grenze auch in der Gottesbegegnung
am Sinai (Ex 19-40) eine zentrale Rolle.?!
Dort steht die mit der Heiligung des Vol-
kes (Ex 19,10) verbundene Trennung von
dem, was bisher war (und dieser Heili-
gung entgegenstiinde), im Zeichen von Be-
gegnung, ,denn nur Verschiedenes, von-
einander Getrenntes kann sich begegnen.
Die Gegeniiberstellung von heilig und pro-
fan (...) dient der Wahrnehmung der Dif-
ferenz, die fiir jede Begegnung notwendig
ist.“*? Heiligkeit macht demnach einen Un-
terschied, der selbst wenn er massiv trennt
(wie etwa in der Tempelarchitektur), ge-
rade nicht auf Undurchdringlichkeit oder
permanente Absonderung abstellt, son-
dern vermittels Schwellen Uberginge und
Begegnung schafft: ,Die Schwelle, die vom
sakralen Raum bis zur menschlichen Be-

17

18
19

20

21

22

,Aufleres Kriterium® meint hier nicht dufSerlich (vgl. Hans Joas, Die Sakralitit der Person. Eine
neue Genealogie der Menschenrechte, Berlin 2011), sondern ein Kriterium, das um die Prob-
lematik weif3, dass Heiliges ambivalent ist (vgl. Hans Joas, Die Macht des Heiligen. Eine Alter-
native zur Geschichte von der Entzauberung, Berlin 2017).

Vgl. ebd., 30.

Vgl. Christoph Theobald, Christentum als Stil. Fiir ein zeitgemifles Glaubensverstindnis in
Europa, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2018, 12.

Vgl. David Tracy, The Analogical Imagination. Christian Theology and the Culture of Pluralism,
New York 1991, 376-398.

Vgl. ausfihrlich dazu Christoph Dohmen, Exodus 19-40 (HThKAT), Freiburg i. Br.—Basel-
Wien 22012.

Erwin Dirscherl/ Christoph Dohmen, Heiligkeit — Einzigkeit — Alteritit, in: Bernhard Laux (Hg.),
Heiligkeit und Menschenwiirde. Hans Joas’ neue Genealogie der Menschenrechte im theologi-
schen Gesprich, Freiburg i. Br.—Basel-Wien 2013, 71-90, hier: 78.



Telser / (Von) Heiligkeit - Abstand halten

411

hausung eine rituelle Funktion besitzt, ist
in ihrer seltsamen, fast magischen Ambi-
valenz gleichzeitig ein Symbol der Abson-
derung und ein Mittler des Ubergangs.“*
Folgt man dieser Trennungs-Spur bei
der Rede von Heiligkeit in die Gegenwart,
stofft man u. a. auf Emmanuel Lévinas. Fiir
ihn stiftet das Heilige als Entzogenes, Ge-
trenntes — auch wenn es aufs Erste para-
dox klingen mag - einen Raum der Na-
he.** Trennung (Differenz) ermdglicht zu-
allererst Einzigkeit”: damit meint Lévinas
die imperativisch zu verstehende Unmog-
lichkeit, den Menschen in ein Allgemeines
oder eine Gesamtheit (Totalitdt) einzuord-
nen oder darin ,aufzuheben’ Solche Ein-
zigkeit ist wiederum der Garant fiir echte
Pluralitat. Es ist kaum {iberraschend, dass
Lévinas dem hdufig ontologisch verstande-
nen Sakralen (le sacré), einen ethischen Be-
griff des Heiligen (le saint) entgegenstellt.
Denn wenn ein transzendent-entriicktes
Sakrales schaudern und staunen (im Sinne
Rudolf Ottos*) macht, dann lisst ,,einen
[das] die Not des anderen Menschen relati-
vieren [...], indem man sie angesichts sol-
chen Zaubers in ein grofieres Ganzes ein-
ordnet“”. Das Sakrale ist, so Lévinas, im

23

Monotheismus sikularisiert, indem unser
Blick auf das Antlitz des Anderen gerich-
tet wird, dem wir ausgesetzt bleiben. Die
,neue’ (monotheistische) Transzendenz ist
daher ,,die Weigerung, an einen Frieden im
Anderen aufgrund irgendeiner Harmonie
des Gesamten zu glauben; [es ist] die Ge-
wifSheit, dafd nichts den Hunger des ande-
ren Menschen zu betriigen vermag“®. In
die Unausweichlichkeit des Anderen ist
die Spur des Heiligen gelegt.” Solche Tren-
nung trennt nicht, sondern verbindet und
schafft zugleich zwischen uns Raum, der
Jrei’ (im Sinne von unverfiigbar) bleibt:

»Zwischen den Menschen, zwischen
uns, ist, so konnte man sagen, eine Gren-
ze gegeben, die Ndhe nicht verunmoglicht,
sondern eréffnet. Eine offene Grenze, die
nicht isoliert, sondern die trennt um der
Néhe willen, die zwischen Einzigen ge-
schieht; Differenz, die es notig macht, auf
das zu horen, was der Andere sagt, weil erst
in der Offenbarung der Sprache sich zeigt,
wer der Andere ist.“*

Im Alten Testament, bei Lévinas wie
auch in der christlichen Theologie®' kann
mit Bezug auf Heiligkeit eine heilsame
Trennung betont werden, die einen Frei-

24

25

26

27
28

29

30
31

Verena Lenzen, Jiidisches Leben und Sterben im Namen Gottes. Studien {iber die Heiligung des
gottlichen Namens (Kiddusch HaSchem), Miinchen-Ziirich 1995, 37f. (Hervorhebung A.T),
zit. n. Erwin Dirscherl/ Christoph Dohmen, Heiligkeit — Einzigkeit — Alteritéat (s. Anm. 21), 79.
Es geht hier also nicht um das Gegensatzpaar Ferne / Néhe, sondern um die Verhaltnisbestim-
mung von Trennung bzw. Differenz und Néhe.

Der Begriff Einzigkeit ist im Sinne Lévinas’ passender, weil sich diese im Unterschied zur Ein-
zigartigkeit ,,nicht noch einmal auf einen Allgemeinbegriff wie den der Art zuriickbeziehen
lasst“. (Erwin Dirscherl/ Christoph Dohmen, Heiligkeit — Einzigkeit — Alteritét [s. Anm. 21], 80.)
Vgl. Rudolf Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Verhilt-
nis zum Rationalen, Miinchen 1987.

Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen? (s. Anm. 9), 22.

Emmanuel Lévinas, Eine Religion fir Erwachsene, in: ders., Schwierige Freiheit. Versuch tber
das Judentum, Frankfurt a. M. 1992, 21-37, hier: 25.

Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen? (s. Anm. 9), 23: ,,Die Spur des Heiligen bedeutet
[...] die Ndhe Gottes im Antlitz meines Néchsten.

Erwin Dirscherl/ Christoph Dohmen, Heiligkeit — Einzigkeit — Alteritit (s. Anm. 21), 82.

Ohne explizite Bezugnahme auf das Alte Testament oder Lévinas meint Edward Schillebeeckx:
»Difference is positive only within communion with the other: in respect of the other who is ot-



412

Telser / (Von) Heiligkeit — Abstand halten

bzw. Zwischenraum schafft, in dem Be-
gegnungen moglich sind, welche die Ein-

Weiterfiithrende Literatur:

Aus religionsphilosophischer Perspektive:
Rudolf Langthaler | Michael Hofer (Hg.),
Das Heilige - eine grundlegende Katego-
rie der Religionsphilosophie (Wiener Jahr-
buch fiir Philosophie XLIX), Wien-Ham-
burg 2018. Das Jahrbuch bietet einen gu-
ten ersten Einblick in die Bedeutung(-sver-
schiebung) der Kategorie des Heiligen in
der gegenwirtigen Religionsphilosophie
und regt dazu an, dies ins Theologische
,hineinzudenken’

Zur Unterscheidung von sakral vs. heilig
und profan und welchen Unterschied diese
fiir die Begriffsverwendung im kirchlichen
Kontext macht:

Christian Bauer, Heiligkeit des Profanen?
Spuren der ,école Chenu-Schillebeeckx*
(H. de Lubac) auf dem Zweiten Vatikanum,
in: Thomas Eggenberger u.a. (Hg.), Edward
Schillebeeckx. Impulse fiir Theologien im
21. Jahrhundert. Impetus Towards Theo-
logies in the 21 Century, Ostfildern 2012,
67-83.

Grundlegend zu Heiligkeit und Stinde (in)
der Kirche:

Walter Kasper, Katholische Kirche. Wesen -
Wirklichkeit - Sendung, Freiburg i.Br.-
Basel-Wien 2011, 238-254.

zigkeit des Menschen wiirdigen. Die (ver-)
antwortende Ausrichtung auf den Ande-
ren, die letztlich unendlich ist, verunmog-
licht die Reduktion unserer Wirklichkeit
auf totale Immanenz.*

3.2 Vom Segen der Vermittlung als
angreifbare Sakramentalitat

Mit dem christlichen Theologumenon der
Inkarnation, der Fleischwerdung Gottes
im Juden Jesus von Nazareth,*® kann von
einem nahegekommenen Gott gesprochen
werden: die daraus folgende Problematik,
wie ein immanent und geschichtlich er-
fahrbar gewordener Gott mit dessen blei-
bender Transzendenz zu vermitteln sei, hat
die Theologie christologisch wie trinitts-
theologisch bearbeitet und muss dies bis
heute in stindiger Auseinandersetzung mit
gegenwartigem Denken tun.

Im Unterschied zur Betonung der
Trennung wird im Christentum (freilich
mit konfessionsspezifischen Unterschie-
den) die Vermittlung und Vermittelbarkeit
Gottes als ,,[e]igentlicher Triger der Hei-
ligkeit“** hervorgehoben. Doch ist diese
Tragerschaft keinesfalls exklusiv (wie dies
auch in der Rede von der Heiligung des
Volkes Israel als Moglichkeitsbedingung der
Sinaitheophanie oben zur Sprache gekom-
men ist): ,Das Sichtbare, das Greifbare,
das Begrenzte, das Historische sind wirk-
liche oder mogliche Tréager der gottlichen

her and yet not alien to us.“ (Edward Schillebeeckx, Church. The Human Story of God, New York

1993, 197.
32

Mit der Rede von der Einzigkeit des Menschen bleibt dieser einer Einordnung entzogen. Die

Verantwortung fiir den so ,verstandenen’ Menschen dehnt sich damit ins Unendliche und reif3t
eine ,Transzendenz von innen“ (J. Habermas) auf, die sich einer einfachen Immanentisierung

der Wirklichkeit verwehrt.
33

85), Berlin 2010.
34

Vgl. Walter Homolka, Jesus von Nazareth im Spiegel jiidischer Forschung (Jiiddische Miniaturen

Otto Hermann Pesch, Katholische Dogmatik aus 6kumenischer Erfahrung. Bd. 2: Die Geschich-

te Gottes mit den Menschen, Ostfildern 2010, 114.



Telser / (Von) Heiligkeit - Abstand halten

413

Gegenwart.“*® Sakramentalitdt (die in kon-
kreten Sakramenten eine verdichtete Form
finden kann) kann damit als grundlegen-
des Vermittlungsprinzip verstanden wer-
den: bereits im (theologisch-reflexiven)
Gedanken von Schopfung ist ,,die ,Gram-
matik® der Beziehung Gottes zu den Men-
schen mitgegeben [...], eine Gramma-
tik, die darauf beruht, daf Gott im Schop-
fungsakt seine Transzendenz, ohne sie auf-
zugeben, in die Immanenz der Welt hin-
ein Offnet.“*® Sakramentalitdt ist seit dem
II. Vatikanischen Konzil ausdriicklich,
wenngleich mit semantischem Bedacht,
der Kirche zugeschrieben, sei diese doch
»in Christus gleichsam [veluti] das Sakra-
ment, das heifit Zeichen und Werkzeug fiir
die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir
die Einheit der ganzen Menschheit.“ (Lu-
men gentium 1) Damit wird in sakramen-
taler Form auch vermittelt, was als dltes-
tes Attribut von Kirche gilt, ndmlich ,ihre
Heiligkeit.”” Diese ist in mehrfachem Sin-
ne und nicht erst in unserer krisengeschiit-
telten Gegenwart angreifbar.*® Ihre theolo-

gische Rechtfertigung kann nur zusammen
mit der Rede von der Siinde (in) der Kirche
verhandelt werden.”

Als Kulturwesen kann der Menschen
selbst jenen Dingen, die er werkzeuglich
gebraucht, noch ein Mehr an Bedeutung
zuschreiben* und in der Folge an und mit
diesen Dingen aufmerken: die Dinge wie-
gen mehr, als wir meinen. Sie liegen vor (oft
in unbearbeiteter Form) und rufen danach,
mit ihnen etwas anzufangen, das kein Ende
finden muss.** Konnen wir damit Dinge
wirklich ,dingfest’ machen? Wenn nicht,
oder wenn wir zdgern (missen), dann
konnten auch sie, in Analogie zum un-
verfiigbar Anderen (Lévinas), einen Zwi-
schenraum lassen fiir Heiliges. Sakramen-
tales Denken sollte dementsprechend nicht
,oberflachlich’ bleiben, darf also das in An-
spruch genommene Ding (res) nicht fiir sei-
ne Zeichenhaftigkeit instrumentalisieren.
Sollte es - schopfungstheologisch gedacht -
nicht auch in seiner Eigenstindigkeit ge-
wiirdigt werden (kénnen) und darin Zei-
chen sein?

> Richard P McBrien, Was Katholiken glauben. Eine Bestandsaufnahme. Bd. 2: Die Kirche; Christ-

liche Existenz, Graz—Wien-Koln 1982, 505.
36

Wien 2003, 17.
37

Knut Wenzel, Sakramentales Selbst. Der Mensch als Zeichen des Heils, Freiburg i. Br.—Basel-

Vgl. Yves Congar, Die Heilige Kirche, in: Johannes Feiner | Magnus Lohrer (Hg.), Mysterium Sa-

lutis. Bd. IV/1, Einsiedeln-Ziirich-Koln 1972, 458 -477.

38

39

40

41

Welche indirekte Rolle eine problematische Sakralisierung des Priesters im Kontext des sexuel-
len Missbrauchs gespielt haben konnte, erldutert kenntnisreich und sensibel: Georg Essen, Das
kirchliche Amt zwischen Sakralisierung und Auratisierung. Dogmatische Uberlegungen zu un-
heilvollen Verquickungen, in: Magnus Striet/ Rita Werden (Hg.), Unheilige Theologie! Analysen
angesichts sexueller Gewalt gegen Minderjahrige durch Priester (Katholizismus im Umbruch
9), Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2019, 78-105.

Vgl. Julia Enxing, Schuld und Siinde (in) der Kirche. Eine systematisch-theologische Untersu-
chung, Ostfildern 2018.

Vgl. Aida Bosch, Objekte zwischen Kunst und Ritual, in Antje Mickan/ Thomas Klie/ Peter A.
Berger (Hg.), Kunstraume. Sprechende Formen und religionshybride Praxis, Bielefeld 2019,
69-94.

Man denke hier etwa an Moglichkeiten, ,Abfélligem' einen anderen Wert zu geben, ob im Sinne
maschinellen Recyclings oder kiinstlerischer Arbeit.



414

Telser / (Von) Heiligkeit — Abstand halten

4 Abstand halten - heilig sein!

Heiligkeit, wenn sie denn ,ankommen’
will und fiir Menschen (und den durch
sie gefahrdeten Lebensraum) einen Unter-
schied machen soll, wird bei aller (reflek-
tierten) Vermittlungsnotwendigkeit entzo-
gen bleiben. Abstand zu halten, um Zwi-
schen-Raum zu schaffen, der nicht festlegt,
was in ihm méglich sein wird, kann so als
Aufruf zur Heiligkeit verstanden werden:
»Seid heilig, denn ich euer Gott bin heilig!“
(Lev 19,2)%

42

Stettler in diesem Heft.

Der Autor: Dr. theol., M. Div,; seit 2016
Ass.-Professor fiir Fundamentaltheologie und
Dogmatik an der KU Linz; Konturen Of-
fentlicher Theologie im Werk David Tracys,
in: Ethik und Gesellschaft 1/2019; Post-Ori-
entalismus - theologische Impressionen, in:
Kunst und Kirche 3/2019 (im Erscheinen);
Habermas und die Offentliche Theologie, in:
Franz Gruber / Klaus Viertbauer (Hg.), Ha-
bermas und die Religion, Darmstadt 22019,
200-214; jiingst: Zu(m) Gast in der Lan-
gen Nacht der Kirchen. Systematisch-theo-
logische Reflexionen eines Experiments, in:
ThPQ 167 (2019), 294-300.

Fiir die neutestamentliche Fortschreibung des Heiligkeitsgesetzes vgl. den Beitrag von Hanna



