
ThPQ 167 2019 A407—- 414 A0/

Andreas Telser

on Heiligkeit Abstand halten
Aspekte aqus$s systematıisch-theologıischer Perspektive

v DIie Begriffe heilig / Heiligkeit en aufgrund ihrer Ambivalenz auch
Jjenseılts religionswissenschaftlicher und theologischer Reflexionen theo-
retische Rahmungen gefunden, die fur sakulare Gesellschaften auf- bzw.
erklärend wirken können. In individuellen) Grenz-Erfahrungen mıt dem
Heiligen wird die Notwendigkeit einer Sanz Ausrichtung des Lebens
thematisiert. Im Kontext Vo  a Judentum und Christentum liegen, der
Autor, zwel mögliche Lesarten des Heiligen VOVT: die eine betont mehr die
aufgrund der Trennung (von heilig / profan ermöglichende Begegnung, die
andere (inkarnatorische) hebt die vermittelnde Qualität des Heiligen her-
VOTVT. (Redaktion)

Heiligkeit ım Kontext Kkultur- gerlichen Welt““ anschrieb, MAas überra-
theoretischer Uberlegungen schen. Wle vermögen WITFr eutigen der

permanenten ‚Eingeklemmtheit' In eine
on die Rede VO  b eiligem aufs verdeckte Nützlichkeitslogik, die Arbeit
Gilatteis, {ut S1e CS nicht, ist S1e brand-ge- WwIe Konsum gleichermafßen durchzieht
äahrlich.! Das Faszınosum des eiligen und selbst die Schwelle institutionali-
ijeg darin, dass CN entfachen veErmag, 1ertem ‚Heiligtum bisweilen überwin-
Was der Alltag Trolttet „Ohne jeden WEeIl- den scheint), entkommen? Nicht 1ULTL,
fel zieht dlas, Was heilig 1St, und besitzt irgendwie frei se1IN, sondern In
einen unvergleichlichen Wert, doch 1mM sel- Kantischer Tradition VO  b des Men-
ben Moment erscheint CN plötzlich als eine schen elbstzwecklichkeit en In-
schwindelerregende Gefahr für die are dem WITFr heilig machen (sacrifica-
und profane Welt, das VO  b der Menschheit re), wird CS der Welt der Nützlichkeit enTl-

bevorzugte Gebiet.”* Dass George Batail- r1issen und In diesem Sınne geopfert. Heili-
le ıIn Auseinandersetzung mıt ege. schon SCH bleibt mıt der Ambivalenz des Up-
In den 1930er-Jahren den „Ekel VOL fers* aufs Engste verbunden: „Das Heilige
der Monotonıie des Daselins und der bür- ist das verschwenderische Aufbrausen des

„ 50 1st das Heilige prazıs der Flamme vergleichbar, Cdie das ol7z zerstört, indem 61€ verzehrt.“
(George Bataille, Theorie der Religion, München 1997, 46)
Ebd., 33
Thomas Schmidt, Symbolische PraxI1s Uun: nOormatıve Struktur. DIie Krise der politischen Ke-
prasentation ın der Perspektive einer „SOzlologie des Sakralen”, 1: J-Ra l 2018), ISsSUE 2,
1772 —-189%, hier 1553
Vgl Joachim Negel, Ambivalentes Opfter. Studien ZuUu!r Symbolik, Dialektik Uun: Aporetik eINes
theologischen Fundamentalbegrifts, Paderborn 2005

407

Andreas Telser

(Von) Heiligkeit – Abstand halten
Aspekte aus systematisch-theologischer Perspektive

◆  Die Begriff e heilig / Heiligkeit haben aufgrund ihrer Ambivalenz auch 

jenseits religionswissenschaft licher und theologischer Refl exionen theo-

retische Rahmungen gefunden, die für säkulare Gesellschaft en auf- bzw. 

erklärend wirken können. In (individuellen) Grenz-Erfahrungen mit dem 

Heiligen wird die Notwendigkeit einer ganz neuen Ausrichtung des Lebens 

thematisiert. Im Kontext von Judentum und Christentum liegen, so der 

Autor, zwei mögliche Lesarten des Heiligen vor: die eine betont mehr die 

aufgrund der Trennung (von heilig / profan) ermöglichende Begegnung, die 

andere (inkarnatorische) hebt die vermittelnde Qualität des Heiligen her-

vor. (Redaktion)

1 „So ist das Heilige präzis der Flamme vergleichbar, die das Holz zerstört, indem sie es verzehrt.“ 
(George Bataille, Th eorie der Religion, München 1997, 46).

2 Ebd., 33.
3 Th omas Schmidt, Symbolische Praxis und normative Struktur. Die Krise der politischen Re-

präsentation in der Perspektive einer „Soziologie des Sakralen“, in: J-RaT 4 (2018), Issue 2, 
172  –189, hier: 183.

4 Vgl. Joachim Negel, Ambivalentes Opfer. Studien zur Symbolik, Dialektik und Aporetik eines 
theologischen Fundamentalbegriff s, Paderborn 2005.

1 Heiligkeit im Kontext kultur-
theoretischer Überlegungen

Schon die Rede von Heiligem führt aufs 

Glatteis, tut sie es nicht, so ist sie brand-ge-

fährlich.1 Das Faszinosum des Heiligen 

liegt darin, dass es zu entfachen vermag, 

was der Alltag trottet: „Ohne jeden Zwei-

fel zieht das, was heilig ist, an und besitzt 

einen unvergleichlichen Wert, doch im sel-

ben Moment erscheint es plötzlich als eine 

schwindelerregende Gefahr für die klare 

und profane Welt, das von der Menschheit 

bevorzugte Gebiet.“2 Dass George Batail-

le in Auseinandersetzung mit Hegel schon 

in den 1930er-Jahren gegen den „Ekel vor 

der Monotonie des Daseins und der bür-

gerlichen Welt“3 anschrieb, mag überra-

schen. Wie vermögen wir Heutigen der 

permanenten ‚Eingeklemmtheit‘ in eine 

verdeckte Nützlichkeitslogik, die Arbeit 

wie Konsum gleichermaßen durchzieht 

(und selbst die Schwelle zu institutionali-

siertem ‚Heiligtum‘ bisweilen zu überwin-

den scheint), zu entkommen? Nicht nur, 

um irgendwie frei zu sein, sondern um in 

Kantischer Tradition etwas von des Men-

schen Selbstzwecklichkeit zu leben. In-

dem wir etwas heilig machen (sacrifica-

re), wird es der Welt der Nützlichkeit ent-

rissen und in diesem Sinne geopfert. Heili-

ges bleibt so mit der Ambivalenz des Op-

fers4 aufs Engste verbunden: „Das Heilige 

ist das verschwenderische Aufbrausen des 

ThPQ 167 (2019), 407–  414



405 Telser / (Von) Heiligkeit Abstand halten

Lebens, dem, dauern, die Ordnung das Geweihte,, ‚Heilige, das Urc. seiInen
der iInge Fesseln anlegt und das die Fes- Tod den Frieden und die wenigstens zeılt-

CRselung In Entfesselung, mıt anderen Wor- weilige Möglichkeit er Kultur verbürgt
ten In (Gewalt verwandelt. 5 Den entspre- Weder ataıulle och (Girard ist CN bel
henden zähmenden Rahmen alur ble- ihrer Thematisierung des eiligen Re-
tel das (liturgische) Fest, bei dem CS MOg- ligion 1mM Sinne eiInNnes Ausgriffs auf die Welt
ich ist, „sich einer ekstatischen Form ZW1- Übersteigendes hre Theorien füh-
schenmenschlicher ommunikation hin- Ten eindrücklich VOLF ugen, dass das He1l-
zugeben, freie mMenschliche Beziehun- lige „eIn gefährlicher Begriff (bleibt], aber
SgCcH etablieren.“ auch ein Begriff, der auf eine zentrale

Freilich, die Verhältnisbestimmung Wirklichkeitsdimension verwelst, nämlich
VO  b eiligem und (Gewalt kann auch All- auf die letzte Unverfügbarkeit dessen, Was

ders, und ZWarLr als „Fundamentalanthro- 1es el  )] Sein eigenes Leben gestalten
pologieL elesen werden: ene (Glirard be- N ]«9.
sthimmt menschliches Leben als grundsätz-
ich Urc. Rivalität epragt, die AaUS mM1ıme-
tischem (nachahmendem) egehren CI - Heiligkeit außerhalb der
wächst und die 1mM Kontext einer (Jrup- eligıon Das Heilige als Grenze
PC DZw. Gesellschaft 1Ur insofern eine
Pandemie VO  b (Gewalt verhindern kann, amenTtOos ber den Bedeutungs- und Nor-
als den Rivalisierenden ein gemein- mativitätsschwund des eiligen sind reich-

ich vernehmbar, ® S1€ einzustimmen, CI -pfer, ein Sündenbock, ausgemacht
wiIird. 1e8es pfer ist dann victıma und scheint allerdings müfßig. Wenn Bestim-
crificium zugleich, „die Personifizie- IUNSCH des eiligen sich immer weniger
LunNng es darauf gehäuften Bösen|| und mıt Definitionen VO  u eligion In Deckung

Georges Bataille, Theorie der Religion (S. Anm 1)
Thomas Schmidt, Symbolische PraxI1s Uun: nNnOormatıve Struktur s Anm 2) 155
Rene Girard, Das Ende der (Gjewalt: Analyse des Menschheitsverhängnisses. Erkundungen
Miıimesıis Uun: (Gjewalt miıt Jean-Michel Qughourlian un: GUuy Lefort, Freiburg Br -Basel-Wien
2009, 25
Joachim Negel, Ambivalentes Opfer s Anm 3) 454 miıt 1NwEeIs auf Rudaolf OS Verwen-
dung des Heiligen als „fascinosum” un: „tremendum
Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen? /u einem strıttigen Begriff der Religionsphiloso-
phie, 1: Rudolf Langthaler / Michael Hofer (He.) Das Heilige 1nN€ grundlegende Kategorlie der
Religionsphilosophie Wiener Jahrbuch für Philosophie LIX), Wien-Hamburg 2018, 11-530,
hier (Hervorhebung AÄ
Vgl Hans Waldenfels, Was 1st uUu11s heute noch heilig! 1n Thomas Schreijäck / Viadislav eri-
kK9V (He.) Das Heilige interkulturell. Perspektiven ın religionswissenschaftlichen, theologischen
un: philosophischen Kontexten, Osthldern 2017, 2538 Im esumee relativiert Waldenfels,
dass vielleicht doch noch 1waAas gibt (die Erinnerungen, Clie Fragen Uun: das taunen), das
Heiliges inspirleren kann Schärfer ın selner Kritik 1st Adriaanse: „Mußß 11La nicht zugeben,
dafß jeder heutzutage 1waAas anderes unfer ‚heilig‘ versteht, Uun: VOorT allem mu{fß 111a nicht
geben, dafß das sogenannte Heilige Clie Menschen Immer mehr kalt |ässt®408  Telser / (Von) Heiligkeit — Abstand halten  Lebens, dem, um zu dauern, die Ordnung  das ‚Geweihte‘, ‚Heilige, das durch seinen  der Dinge Fesseln anlegt und das die Fes-  Tod den Frieden und die wenigstens zeit-  «8  selung in Entfesselung, mit anderen Wor-  weilige Möglichkeit aller Kultur verbürgt  .  ten in Gewalt verwandelt.® Den entspre-  Weder Bataille noch Girard ist es bei  chenden zähmenden Rahmen dafür bie-  ihrer Thematisierung des Heiligen um Re-  tet das (liturgische) Fest, bei dem es mög-  ligion im Sinne eines Ausgriffs auf die Welt  lich ist, „sich einer ekstatischen Form zwi-  Übersteigendes getan. Ihre Theorien füh-  schenmenschlicher Kommunikation hin-  ren eindrücklich vor Augen, dass das Hei-  zugeben, um freie menschliche Beziehun-  lige „ein gefährlicher Begriff [bleibt], aber  6  gen zu etablieren.“  auch ein Begriff, der auf eine zentrale  Freilich, die Verhältnisbestimmung  Wirklichkeitsdimension verweist, nämlich  von Heiligem und Gewalt kann auch an-  auf die letzte Unverfügbarkeit dessen, was  ders, und zwar als „Fundamentalanthro-  [es heißt,] sein eigenes Leben zu gestalten  pologie  7  gelesen werden: Rene Girard be-  [  ]«9.  stimmt menschliches Leben als grundsätz-  lich durch Rivalität geprägt, die aus mime-  tischem (nachahmendem) Begehren er-  2 Heiligkeit außerhalb der  wächst und die - im Kontext einer Grup-  Religion: Das Heilige als Grenze  pe bzw. Gesellschaft - nur insofern eine  Pandemie von Gewalt verhindern kann,  Lamentos über den Bedeutungs- und Nor-  als unter den Rivalisierenden ein gemein-  mativitätsschwund des Heiligen sind reich-  lich vernehmbar, !® in sie einzustimmen, er-  sames Opfer, ein Sündenbock, ausgemacht  wird. Dieses Opfer ist dann victima und sa-  scheint allerdings müßig. Wenn Bestim-  crificium zugleich, d.h., „die Personifizie-  mungen des Heiligen sich immer weniger  rung alles darauf gehäuften Bösen[] und  mit Definitionen von Religion in Deckung  Georges Bataille, Theorie der Religion (s. Anm. 1), 46.  Thomas Schmidt, Symbolische Praxis und normative Struktur (s. Anm. 2), 185.  Reneg Girard, Das Ende der Gewalt: Analyse des Menschheitsverhängnisses. Erkundungen zu  Mimesis und Gewalt mit Jean-Michel Oughourlian und Guy Lefort, Freiburg i. Br.-Basel-Wien  2009, 25 ff.  Joachim Negel, Ambivalentes Opfer (s. Anm. 3), 454 - mit Hinweis auf Rudolf Ottos Verwen-  dung des Heiligen als „fascinosum“ und „tremendum  Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen? Zu einem strittigen Begriff der Religionsphiloso-  phie, in: Rudolf Langthaler / Michael Hofer (Hg.), Das Heilige — eine grundlegende Kategorie der  Religionsphilosophie (Wiener Jahrbuch für Philosophie XLIX), Wien-Hamburg 2018, 11-30,  hier: 30 (Hervorhebung A.T.).  10  Vgl. u.a. Hans Waldenfels, Was ist uns heute noch heilig? in: Thomas Schreijäck / Vladislav Seri-  kov (Hg.), Das Heilige interkulturell. Perspektiven in religionswissenschaftlichen, theologischen  und philosophischen Kontexten, Ostfildern 2017, 25-38. Im Resümee relativiert Waldenfels,  dass es vielleicht doch noch etwas gibt (die Erinnerungen, die Fragen und das Staunen), das  Heiliges inspirieren kann. Schärfer in seiner Kritik ist Adriaanse: „Muß man nicht zugeben,  daß jeder heutzutage etwas anderes unter ‚heilig‘ versteht, und vor allem: muß man nicht zu-  geben, daß das sogenannte Heilige die Menschen immer mehr kalt lässt? ... welchem modernen  Menschen ist überhaupt noch etwas heilig, derart, daß er ohne es einfach nicht leben kann?“  (Hendrik Johan Adriaanse, Die Sehnsucht nach den Gestalten des Heiligen im Denken, in: Klaus  Kienzler u.a. (Hg.), Das Heilige im Denken. Ansätze und Konturen der Philosophie. Zu Ehren  von Bernhard Casper [Religion - Geschichte — Gesellschaft 23], Münster 2005, 81).welchem modernen
Menschen 1st überhaupt noch 1was heilig, derart, dafß hne einfach nicht leben kann?“
Hendrik Johan Adriaanse, DIie Sehnsucht nach den Gjestalten des Heiligen 1m Denken, 1: KTaus
Kienzler (Ho.) Das Heilige 1m Denken. Ansätze Uun: Konturen der Philosophie. /u Ehren
VOoO  3 Bernhard Casper |Religion Geschichte Gesellschaft 23], Munster 2005, 81)

408

Lebens, dem, um zu dauern, die Ordnung 

der Dinge Fesseln anlegt und das die Fes-

selung in Entfesselung, mit anderen Wor-

ten in Gewalt verwandelt.“5 Den entspre-

chenden zähmenden Rahmen dafür bie-

tet das (liturgische) Fest, bei dem es mög-

lich ist, „sich einer ekstatischen Form zwi-

schenmenschlicher Kommunikation hin-

zugeben, um freie menschliche Beziehun-

gen zu etablieren.“6

Freilich, die Verhältnisbestimmung 

von Heiligem und Gewalt kann auch an-

ders, und zwar als „Fundamentalanthro-

pologie“7 gelesen werden: René Girard be-

stimmt menschliches Leben als grundsätz-

lich durch Rivalität geprägt, die aus mime-

tischem (nachahmendem) Begehren er-

wächst und die – im Kontext einer Grup-

pe bzw. Gesellschaft – nur insofern eine 

Pandemie von Gewalt verhindern kann, 

als unter den Rivalisierenden ein gemein-

sames Opfer, ein Sündenbock, ausgemacht 

wird. Dieses Opfer ist dann victima und sa-

crificium zugleich, d. h., „die Personifizie-

rung alles darauf gehäuften Bösen[] und 

5 Georges Bataille, Th eorie der Religion (s. Anm. 1), 46.
6 Th omas Schmidt, Symbolische Praxis und normative Struktur (s. Anm. 2), 185.
7 René Girard, Das Ende der Gewalt: Analyse des Menschheitsverhängnisses. Erkundungen zu 

Mimesis und Gewalt mit Jean-Michel Oughourlian und Guy Lefort, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 
2009, 25 ff .

8 Joachim Negel, Ambivalentes Opfer (s. Anm. 3), 454 – mit Hinweis auf Rudolf Ottos Verwen-
dung des Heiligen als „fascinosum“ und „tremendum“.

9 Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen? Zu einem strittigen Begriff  der Religionsphiloso-
phie, in: Rudolf Langthaler / Michael Hofer (Hg.), Das Heilige – eine grundlegende Kategorie der 
Religionsphilosophie (Wiener Jahrbuch für Philosophie XLIX), Wien–Hamburg 2018, 11– 30, 
hier: 30 (Hervorhebung A.T.).

10 Vgl. u. a. Hans Waldenfels, Was ist uns heute noch heilig? in: Th omas Schreijäck / Vladislav Seri-
kov (Hg.), Das Heilige interkulturell. Perspektiven in religionswissenschaft lichen, theologischen 
und philosophischen Kontexten, Ostfi ldern 2017, 25  – 38. Im Resümee relativiert Waldenfels, 
dass es vielleicht doch noch etwas gibt (die Erinnerungen, die Fragen und das Staunen), das 
Heiliges inspirieren kann. Schärfer in seiner Kritik ist Adriaanse: „Muß man nicht zugeben, 
daß jeder heutzutage etwas anderes unter ‚heilig‘ versteht, und vor allem: muß man nicht zu-
geben, daß das sogenannte Heilige die Menschen immer mehr kalt lässt? … welchem modernen 
Menschen ist überhaupt noch etwas heilig, derart, daß er ohne es einfach nicht leben kann?“ 
(Hendrik Johan Adriaanse, Die Sehnsucht nach den Gestalten des Heiligen im Denken, in: Klaus 
Kienzler u. a. (Hg.), Das Heilige im Denken. Ansätze und Konturen der Philosophie. Zu Ehren 
von Bernhard Casper [Religion – Geschichte – Gesellschaft  23], Münster 2005, 81).

das ‚Geweihte‘, ‚Heilige‘, das durch seinen 

Tod den Frieden und die wenigstens zeit-

weilige Möglichkeit aller Kultur verbürgt“8.

Weder Bataille noch Girard ist es bei 

ihrer Thematisierung des Heiligen um Re-

ligion im Sinne eines Ausgriffs auf die Welt 

Übersteigendes getan. Ihre Theorien füh-

ren eindrücklich vor Augen, dass das Hei-

lige „ein gefährlicher Begriff [bleibt], aber 

auch ein Begriff, der auf eine zentrale 

Wirklichkeitsdimension verweist, nämlich 

auf die letzte Unverfügbarkeit dessen, was 

[es heißt,] sein eigenes Leben zu gestalten 

[…]“9.

2 Heiligkeit außerhalb der 
Religion: Das Heilige als Grenze

Lamentos über den Bedeutungs- und Nor-

mativitätsschwund des Heiligen sind reich-

lich vernehmbar,10 in sie einzustimmen, er-

scheint allerdings müßig. Wenn Bestim-

mungen des Heiligen sich immer weniger 

mit Definitionen von Religion in Deckung 

Telser / (Von) Heiligkeit – Abstand halten



Telser / (Von) Heiligkeit Abstand halten 409

bringen lassen, 1111US55 dies In Zeıiten, die bei Erfahrungen des eiligen 1mM Ausma(fß,
als post-säkular und post-religiös bezeich- In der Wucht, der Unterbrechung und Auf-
nel werden (können), noch kein achtel. gabe » das eigene bisherige Leben ist|
SEC1IN. Denn nicht wenIige der Gebildete: 11M (Janzen NEeUu aus[zulrichten. Das
einstmals Verächter der Religion” Gewohnte scheint nicht mehr In Geltung
interessieren sich ernsthaft wleder alur, se1IN, und die Selbstverständlichkeit

C155welche Denkmöglichkeiten religiöse yste- des Bestehenden ist raglic geworden.
(samt ihren Theologien eröffnen kön- eiliges erfahren wird als Widerfahr-

nen,  12 ohne el selbst ‚religiös er SPI- 18; als Herausgerissen- Werden AaUuSs dem,
rituell)* Se1INn MUSSeN. Was Sicherheit gibt, womöglich aber

In uUuNserIer weltanschaulich unuüber- auch) eingeengt hat. Mıt dem Begriff des
SIC.  1Ichen Sıtuation erscheint CS In der Tat eiligen ist eine (GJsrenze markiert, die (in
sinnvoll, die Erfahrung des eiligen nicht mehrfachem Sinne!) verläuft, weil sich das
auf die spezifischere religiöse Erfahrung Markierte nicht definieren (festlegen lässt
reduzieren. einho Esterbauer schlägt „Das Heilige bleibt also das Entzogene, das
er VOI, In der Erfahrung des eiligen aber als Entzogenes erfahren wiIird. Man
die „Tiefenstruktur VO  b Erfahrung” über- kann nicht festmachen, Was sich In
aup angelegt sehen.!* amı ist SC olchen Erfahrungen entzieht, aber die Un-
meınt, dass CN och VOLF einer Ausdif{fe- bestimmbarkeit wird als nicht ausschöpf-
renzlerung In religiöse, ethische, aAstheti- barer nspruc. dennoch erfahren.  <C16 DIe
sche oder auch empirisch-wissenschaftli- Erfahrung des eiligen bleibt ambivalent,
che Erfahrungen Zwel omente gibt, die und doch eröffnend für Noch-nicht-Dage-
In Erfahrungen SahzZ allgemein zutage tre- WESCHNES Esterbauer sieht darın den Apbpell,
ten, und die näherhin als Unterbrechung den Aufruf, der In der Erfahrung des Heili-
und Aufgabe bestimmt werden. So kom- SCH vernehmbar 1st.
TIen 1mM Leben Situationen auf LirS die och ist die Ambivalenz des eiligen
Urc. Gewohnheit und Routine abgestütz- Je bändigen? S1e ist CS nicht, 11 IHNan

die ihr inhärente Chance nicht ebenso til-Sicherheiten plötzlich unterbrechen und
1mM Versuch, diese Situationen bewälti- gCH Dennoch sieht sich Esterbauer SC
SCH, uns ufgaben stellen, die uns die nötigt, ZweIl Krıterlien anzugeben, mithil-
(GJirenze dessen führen, wWwOor1ın WITFr UÜbung fe derer eine missbräuchliche erufung
en Fur Esterbauer ijeg das Besondere auf Erfahrungen des eiligen unterbun-

11 Vgl Friedrich Schleiermacher, ber Cdie Religion. Reden die Gebildeten unfer ihren Veräch-
tern, Stuttgart 2003 (Erstausgabe
Neben Jurgen Habermas, G10rg10 Agamben Verwelse ich ın diesem Zusammenhang auf
den Dialog zwischen dem (katholischen) Religionsphilosophen Richard Kearney Uun: dem (ag
nostischen?) Philosophen Simon Critchley: What's God? ‚Ä Shout ın the Street‘ Dialogue ıth
Simon Critchley, 1: Richard Kearney/ Jens Zimmermann (He.) Keimagıning the Sacred. K1-
chard Kearney Debates GOd, New York-Chichester 2016, 149 —175
Eıne hilfreiche Verhältnisbestimmung VO  3 Spiritualität Uun: Religion nımmMt VOT Koger Haigcht,
Spiritual and Religious. Explorations for Seekers, Maryknoll/ NY 2016, 1—-15
Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen® (S. Anm 9)
Ebd.,
Ebd (Hervorhebung AÄ

409

bringen lassen, so muss dies in Zeiten, die 

als post-säkular und post-religiös bezeich-

net werden (können), noch kein Nachteil 

sein. Denn nicht wenige der ‚Gebildeten‘ – 

einstmals bloße Verächter der Religion11 –, 

interessieren sich ernsthaft wieder dafür, 

welche Denkmöglichkeiten religiöse Syste-

me (samt ihren Theologien) eröffnen kön-

nen,12 ohne dabei selbst ‚religiös‘ (oder spi-

rituell)13 sein zu müssen.

In unserer weltanschaulich unüber-

sichtlichen Situation erscheint es in der Tat 

sinnvoll, die Erfahrung des Heiligen nicht 

auf die spezifischere religiöse Erfahrung zu 

reduzieren. Reinhold Esterbauer schlägt 

daher vor, in der Erfahrung des Heiligen 

die „Tiefenstruktur von Erfahrung“ über-

haupt angelegt zu sehen.14 Damit ist ge-

meint, dass es noch vor einer Ausdiffe-

renzierung in religiöse, ethische, ästheti-

sche oder auch empirisch-wissenschaftli-

che Erfahrungen zwei Momente gibt, die 

in Erfahrungen ganz allgemein zutage tre-

ten, und die näherhin als Unterbrechung 

und Aufgabe bestimmt werden. So kom-

men im Leben Situationen auf uns zu, die 

durch Gewohnheit und Routine abgestütz-

te Sicherheiten plötzlich unterbrechen und 

im Versuch, diese Situationen zu bewälti-

gen, uns Aufgaben stellen, die uns an die 

Grenze dessen führen, worin wir Übung 

haben. Für Esterbauer liegt das Besondere 

11 Vgl. Friedrich Schleiermacher, Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Veräch-
tern, Stuttgart 2003 (Erstausgabe 1799!).

12 Neben Jürgen Habermas, Giorgio Agamben u. a. verweise ich in diesem Zusammenhang auf 
den Dialog zwischen dem (katholischen) Religionsphilosophen Richard Kearney und dem (ag-
nostischen?) Philosophen Simon Critchley: What’s God? ‚A Shout in the Street‘. Dialogue with 
Simon Critchley, in: Richard Kearney / Jens Zimmermann (Hg.), Reimagining the Sacred. Ri-
chard Kearney Debates God, New York–Chichester 2016, 149  –175.

13 Eine hilfreiche Verhältnisbestimmung von Spiritualität und Religion nimmt vor: Roger Haight, 
Spiritual and Religious. Explorations for Seekers, Maryknoll / NY 2016, 1–15.

14 Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen? (s. Anm. 9), 26.
15 Ebd., 28.
16 Ebd. (Hervorhebung A.T.).

bei Erfahrungen des Heiligen im Ausmaß, 

in der Wucht, der Unterbrechung und Auf-

gabe: „… das eigene bisherige Leben [ist] 

im Ganzen neu aus[zu]richten. […] Das 

Gewohnte scheint nicht mehr in Geltung 

zu sein, und die Selbstverständlichkeit 

des Bestehenden ist fraglich geworden.“15 

Heiliges zu erfahren wird als Widerfahr-

nis, als Herausgerissen-Werden aus dem, 

was sonst Sicherheit gibt, womöglich aber 

(auch) eingeengt hat. Mit dem Begriff des 

Heiligen ist eine Grenze markiert, die (in 

mehrfachem Sinne!) verläuft, weil sich das 

Markierte nicht definieren (festlegen) lässt: 

„Das Heilige bleibt also das Entzogene, das 

aber als Entzogenes erfahren wird. Man 

kann nicht genau festmachen, was sich in 

solchen Erfahrungen entzieht, aber die Un-

bestimmbarkeit wird als nicht ausschöpf-

barer Anspruch dennoch erfahren.“16 Die 

Erfahrung des Heiligen bleibt ambivalent, 

und doch eröffnend für Noch-nicht-Dage-

wesenes. Esterbauer sieht darin den Appell, 

den Aufruf, der in der Erfahrung des Heili-

gen vernehmbar ist.

Doch ist die Ambivalenz des Heiligen 

je zu bändigen? Sie ist es nicht, will man 

die ihr inhärente Chance nicht ebenso til-

gen. Dennoch sieht sich Esterbauer ge-

nötigt, zwei Kriterien anzugeben, mithil-

fe derer eine missbräuchliche Berufung 

auf Erfahrungen des Heiligen unterbun-

Telser / (Von) Heiligkeit – Abstand halten



41() Telser / (Von) Heiligkeit Abstand halten

den werden soll. ‚Außeres‘ 1Lerıum sind Texte und Genres.“ Je ach Lesart treten
die Menschenrechte.!” Das ‚innere Kriıter1- auch unterschiedliche Betonungen bei der

für den VO  b der Erfahrung des eiligen Rede VO  u Heiligkeit In den Vordergrund.
‚Erfassten wI1Ie ‚Erschütterten besteht dar- In beiden Lesarten steht jedoch die Unver-
1n, dieser Erfahrung nicht Herr werden fügbarkeit des eiligen aufßer Zweiftel.
dürfen, das Heilige als e1Den! Ent-
ZUSCHCS achten.‘® 3 91 Vom egen der rennung alsErfahrungen des eiligen können IC- Ermöglichung V Begegnungigiöse Erfahrungen se1IN, WEnnn Menschen
der Deutungsrahmen VO  b konkreten Re- Wurde die quası vor-religiöse Erfahrung
ligionen oder Konfessionen zugänglich des eiligen VO  b Esterbauer als (Jrenz-
und verständlich 1st. Esterbauers Nntier- begriff bestimmt, spielt die Rede VO  b

scheidung ermöglicht jedoch (ähnlic. wI1Ie der (GJirenze auch In der Gottesbegegnung
Christoph Theobalds Verbindung VO  b He1l- Sinal (Ex _ eine zentrale Rolle.*
igkeit und CGastireundschaft)*”, dass Men- Dort steht die mıt der Heiligung des Vol-
schen miteinander ber das 1Ns espräc. kes (Ex verbundene Irennung VO  b

kommen können, Was S1€ ohne CS Je VOCI- dem, Was bisher War und dieser Heili-
fügbar en bewegt, erschüttert, VOCI- SUuNg entgegenstünde), 1mM Zeichen VO  b Be-
andert hat SCHNUNG, „denn 1Ur Verschiedenes, VOI1l-

einander (Jetrenntes kann sich egegnen.
DIe Gegenüberstellung VO  b heilig und PFO-

Heiligkeit ım Kontext Vo fan dient der Wahrnehmung der Dif-
udentum un Christentum ferenz, die für jede Begegnung notwendig
ZWEe]| möglıche esarten ist 27 Heiligkeit macht demnach einen Un-

terschied, der selbst Wenn IMASSIV trennt

Religionsphänomenologisch sind 1mM Kon- (wie ei{wa ıIn der Tempelarchitektur), SC
textT biblischer eligion unterschiedliche rade nicht auf Undurchdringlichkeit oder
Betonungen möglich, prophetisch- permanente Absonderung aDstTeLLT, SO1I1-

ethisch-politische esarten finden eben- dern vermittels Schwellen Übergänge und
wI1Ie mystisch-metaphysisch-spekulative Begegnung chafft „DIe Schwelle, die VO

sakralen aum bis ZUFK menschlichen Be-Rückendeckung ıIn der 1e biblischer

„ Außeres Kriterium“ meılint hier nicht außerlich vgl Hans J04S, e Sakralität der Person. Eiıne
1IEUE Genealogie der Menschenrechte, Berlin ÖT 1) sondern eın Kriterium, das Cdie Prob-
ematik weilß, dass Heiliges ambivalent 1st (vgl. Hans J04S, e Macht des Heiligen. Eıne Alter-
natıve ZuUu!r Geschichte VOoO  3 der Entzauberung, Berlin 2017
Vgl eb:
Vgl Christoph eobald, C'hristentum als Stil. Fur eın zeitgemäfses Glaubensverständnis ın
kuropa, Freiburg Br. _Basel-Wien ,
Vgl David FaCY, Ihe Analogical Imagınation. C'hristian Theology and the Culture ofPluralism,
New 'Ork 1991, 376 —3098

21 Vgl ausführlich dazu Christoph Dohmen, Exodus 19 —40 H’IhKAT), Freiburg i. Br —-Basel—
Wiıen 2012
FTWIN Dirscherl[ / Christoph Dohmen, Heiligkeit Einzigkeit Alterität, 1n Bernhard FAauX (Ho.)
Heiligkeit un: Menschenwürde. Hans Joas 1IEUE Genealogie der Menschenrechte 1m theologi-
schen Gespräch, Freiburg Br. _Basel-Wien 3, Q, hier 78

410

den werden soll. ‚Äußeres‘ Kriterium sind 

die Menschenrechte.17 Das ‚innere‘ Kriteri-

um für den von der Erfahrung des Heiligen 

‚Erfassten‘ wie ‚Erschütterten‘ besteht dar-

in, dieser Erfahrung nicht Herr werden zu 

dürfen, d. h., das Heilige als bleibend Ent-

zogenes zu achten.18

Erfahrungen des Heiligen können re-

ligiöse Erfahrungen sein, wenn Menschen 

der Deutungsrahmen von konkreten Re-

ligionen oder Konfessionen zugänglich 

und verständlich ist. Esterbauers Unter-

scheidung ermöglicht jedoch (ähnlich wie 

Christoph Theobalds Verbindung von Hei-

ligkeit und Gastfreundschaft)19, dass Men-

schen miteinander über das ins Gespräch 

kommen können, was sie – ohne es je ver-

fügbar zu haben – bewegt, erschüttert, ver-

ändert hat.

3 Heiligkeit im Kontext von 
Judentum und Christentum: 
zwei mögliche Lesarten

Religionsphänomenologisch sind im Kon-

text biblischer Religion unterschiedliche 

Betonungen möglich, d. h. prophetisch-

ethisch-politische Lesarten finden eben-

so wie mystisch-metaphysisch-spekulative 

Rückendeckung in der Vielfalt biblischer 

17 „Äußeres Kriterium“ meint hier nicht äußerlich (vgl. Hans Joas, Die Sakralität der Person. Eine 
neue Genealogie der Menschenrechte, Berlin 2011), sondern ein Kriterium, das um die Prob-
lematik weiß, dass Heiliges ambivalent ist (vgl. Hans Joas, Die Macht des Heiligen. Eine Alter-
native zur Geschichte von der Entzauberung, Berlin 2017). 

18 Vgl. ebd., 30.
19 Vgl. Christoph Th eobald, Christentum als Stil. Für ein zeitgemäßes Glaubensverständnis in 

Europa, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2018, 12.
20 Vgl. David Tracy, Th e Analogical Imagination. Christian Th eology and the Culture of Pluralism, 

New York 1991, 376  – 398.
21 Vgl. ausführlich dazu Christoph Dohmen, Exodus 19  –  40 (HTh KAT), Freiburg i. Br.–Basel–

Wien 22012.
22 Erwin Dirscherl / Christoph Dohmen, Heiligkeit – Einzigkeit – Alterität, in: Bernhard Laux (Hg.), 

Heiligkeit und Menschenwürde. Hans Joas’ neue Genealogie der Menschenrechte im theologi-
schen Gespräch, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2013, 71–  90, hier: 78.

Texte und Genres.20 Je nach Lesart treten 

auch unterschiedliche Betonungen bei der 

Rede von Heiligkeit in den Vordergrund. 

In beiden Lesarten steht jedoch die Unver-

fügbarkeit des Heiligen außer Zweifel.

3.1 Vom Segen der Trennung als 
Ermöglichung von Begegnung

Wurde die quasi ‚vor-religiöse‘ Erfahrung 

des Heiligen von Esterbauer als Grenz-

begriff bestimmt, so spielt die Rede von 

der Grenze auch in der Gottesbegegnung 

am Sinai (Ex 19  –  40) eine zentrale Rolle.21 

Dort steht die mit der Heiligung des Vol-

kes (Ex 19,10) verbundene Trennung von 

dem, was bisher war (und dieser Heili-

gung entgegenstünde), im Zeichen von Be-

gegnung, „denn nur Verschiedenes, von-

einander Getrenntes kann sich begegnen. 

Die Gegenüberstellung von heilig und pro-

fan (…) dient der Wahrnehmung der Dif-

ferenz, die für jede Begegnung notwendig 

ist.“22 Heiligkeit macht demnach einen Un-

terschied, der selbst wenn er massiv trennt 

(wie etwa in der Tempelarchitektur), ge-

rade nicht auf Undurchdringlichkeit oder 

permanente Absonderung abstellt, son-

dern vermittels Schwellen Übergänge und 

Begegnung schafft: „Die Schwelle, die vom 

sakralen Raum bis zur menschlichen Be-

Telser / (Von) Heiligkeit – Abstand halten



4A11Telser / (Von) Heiligkeit Abstand halten

hausung eine rituelle Funktion besitzt, ist Monotheismus säkularisiert, indem
In ihrer seltsamen, fast magischen Ambi- 1C. auf das Antlitz des Anderen gerich-
valenz gleichzeitig ein Symbol der SON- tet wird, dem WITFr ausgesetzl bleiben DIe
derung und ein Mittler des Übergangs.3 ‚neue (monotheistische) Transzendenz ist

O1lg IHNan dieser Irennungs-Spur bei er „die Welgerung, einen Frieden 1mM
der Rede VO  u Heiligkeit In die (egenwart, Anderen aufgrun irgendeiner armon1e
stÖfßt IHNan auf Emmanuel Levinas. Fur des (Jesamten lauben; 1es ist | die (Je-
ihn stiftet das Heilige als Entzogenes, (Je- wißheit, da{fß nichts den Hunger des ande-

auch Wenn CN aufs YsSte Pard- Ten Menschen betrügen <zzg  vermag In
die Unausweichlichkeit des Anderen istOX klingen MAas einen aum der Na-

he.** Irennung (Differenz ermöglicht die Spur des eiligen eleg Solche Ten-
allererst Einzigkeit”: damıit meln Levinas NUNg trennt nicht, sondern verbindet und
die imperativisch verstehende NmÖg- chafft zugleic. zwischen uns RKRaum, der
1C.  eit, den Menschen In ein Allgemeines ‚Arei (im Sinne VO  b unverfügbar) hleibt:
oder eine Gesamtheit (Totalitä einzuord- „Zwischen den Menschen, zwischen
Hen oder darın ‚aufzuheben. Solche FEIN- J1S, ist, könnte IHNan Sagch, eine (Gren-
zigkeit ist wilederum der (jarant für echte Z egeben, die ähe nicht verunmöglicht,
Pluralität. Es ist kaum überraschend, dass sondern eröffnet. iıne offene Grenze, die
Levinas dem häufig ontologisch verstande- nicht isoliert, sondern die trennt der
Hen akralen (le sacre), einen ethischen Be- ähe willen, die zwischen inzıgen SC
gri des eiligen (le saint) entgegenstellt. schieht: Differenz, die CS nötig macht, auf
Denn WwWenn ein transzendent-entrücktes das hören, Was der Andere sagt, weil erst
akrales schaudern und tTaunen (im Sinne In der Offenbarung der Sprache sich ze1igt,
Rudolf Ottos“) macht, dann lässt „‚einen WelI der Andere 1ıst. eCC3()

|das| die Not des anderen Menschen relati- Im en Jestament, bei Levinas wI1Ie
vlieren indem IHNan S1€ angesichts sol- auch In der christlichen Theologie* kann
chen Zaubers In ein größeres (janzes e1n- mıt ezug auf Heiligkeit eine heilsame
ordnetL Das Sakrale ist, Levinas, 1mM Irennung betont werden, die einen Frel-

Verena Lenzen, Jüdisches Leben un: Sterben 1m Namen (‚ottes. Studien über Cdie Heiligung des
göttlichen Namens (Kiddusch HaSchem), München-/Zürich 1995, 371 (Hervorhebung ),
zıt FTWn Dirscherl / Christoph Dohmen, Heiligkeit Einzigkeit Alterität s Anm 21),
ES geht hier Iso nicht das (Gegensatzpaar Ferne Nähe, sondern Cdie Verhältnisbestim-
ILUNS VOoO  3 Irennung bzw. Difterenz Uun: ähe
Der Begrift Einzigkeit 1st 1m Sinne Levinas passender, weil sich diese 1m Unterschied ZuUu!r EI1IN-
zigartigkeit „nich: noch einmal auf einen Allgemeinbegriff WI1IE den der AÄArt zurückbeziehen
lässt” (Erwin Dirscher[ / Christoph Dohmen, Heiligkeit Einzigkeit Alterität S Anm 21], 80.)
Vgl Rudolf Otto, Das Heilige. Über das Irrationale ın der Idee des Göttlichen Uun: seIn Verhält-
N1s zu Rationalen, München 1987
Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen® (S. Anm 9)
Emmanuel Levinas, Eiıne Religion für Erwachsene, 1n ders., Schwierige Freiheit. Versuch über
das Judentum, Frankfurt 1992, 21-37, hier
Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen® s Anm. 9) „MIe Spur des Heiligen bedeutet

Cdie ähe (,ottes 1m Antlitz melnes Nächsten .“
FIWIN Dirscherl / Christoph Dohmen, Heiligkeit Einzigkeit Alterität s Anm. 21),

41 hne explizite Bezugnahme auf das Ite Testament der Levinas melnt Edward Schillebeeckx:
„Difterence 18 positive only within COM MUNION ıth the other ın respecL of the other whıi 18 OL-

411

hausung eine rituelle Funktion besitzt, ist 

in ihrer seltsamen, fast magischen Ambi-

valenz gleichzeitig ein Symbol der Abson-

derung und ein Mittler des Übergangs.“23

Folgt man dieser Trennungs-Spur bei 

der Rede von Heiligkeit in die Gegenwart, 

stößt man u. a. auf Emmanuel Lévinas. Für 

ihn stiftet das Heilige als Entzogenes, Ge-

trenntes – auch wenn es aufs Erste para-

dox klingen mag – einen Raum der Nä-

he.24 Trennung (Differenz) ermöglicht zu-

allererst Einzigkeit25: damit meint Lévinas 

die imperativisch zu verstehende Unmög-

lichkeit, den Menschen in ein Allgemeines 

oder eine Gesamtheit (Totalität) einzuord-

nen oder darin ‚aufzuheben‘. Solche Ein-

zigkeit ist wiederum der Garant für echte 

Pluralität. Es ist kaum überraschend, dass 

Lévinas dem häufig ontologisch verstande-

nen Sakralen (le sacré), einen ethischen Be-

griff des Heiligen (le saint) entgegenstellt. 

Denn wenn ein transzendent-entrücktes 

Sakrales schaudern und staunen (im Sinne 

Rudolf Ottos26) macht, dann lässt „einen 

[das] die Not des anderen Menschen relati-

vieren […], indem man sie angesichts sol-

chen Zaubers in ein größeres Ganzes ein-

ordnet“27. Das Sakrale ist, so Lévinas, im 

23 Verena Lenzen, Jüdisches Leben und Sterben im Namen Gottes. Studien über die Heiligung des 
göttlichen Namens (Kiddusch HaSchem), München–Zürich 1995, 37 f. (Hervorhebung A.T), 
zit. n. Erwin Dirscherl / Christoph Dohmen, Heiligkeit – Einzigkeit – Alterität (s. Anm. 21), 79.

24 Es geht hier also nicht um das Gegensatzpaar Ferne / Nähe, sondern um die Verhältnisbestim-
mung von Trennung bzw. Diff erenz und Nähe.

25 Der Begriff  Einzigkeit ist im Sinne Lévinas’ passender, weil sich diese im Unterschied zur Ein-
zigartigkeit „nicht noch einmal auf einen Allgemeinbegriff  wie den der Art zurückbeziehen 
lässt“. (Erwin Dirscherl / Christoph Dohmen, Heiligkeit – Einzigkeit – Alterität [s. Anm. 21], 80.)

26 Vgl. Rudolf Otto, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhält-
nis zum Rationalen, München 1987.

27 Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen? (s. Anm. 9), 22.
28 Emmanuel Lévinas, Eine Religion für Erwachsene, in: ders., Schwierige Freiheit. Versuch über 

das Judentum, Frankfurt a. M. 1992, 21– 37, hier: 25.
29 Reinhold Esterbauer, Erfahrung des Heiligen? (s. Anm. 9), 23: „Die Spur des Heiligen bedeutet 

[…] die Nähe Gottes im Antlitz meines Nächsten.“
30 Erwin Dirscherl / Christoph Dohmen, Heiligkeit – Einzigkeit – Alterität (s. Anm. 21), 82.
31 Ohne explizite Bezugnahme auf das Alte Testament oder Lévinas meint Edward Schillebeeckx: 

„Diff erence is positive only within communion with the other: in respect of the other who is ot-

Monotheismus säkularisiert, indem unser 

Blick auf das Antlitz des Anderen gerich-

tet wird, dem wir ausgesetzt bleiben. Die 

‚neue‘ (monotheistische) Transzendenz ist 

daher „die Weigerung, an einen Frieden im 

Anderen aufgrund irgendeiner Harmonie 

des Gesamten zu glauben; [es ist] die Ge-

wißheit, daß nichts den Hunger des ande-

ren Menschen zu betrügen vermag“28. In 

die Unausweichlichkeit des Anderen ist 

die Spur des Heiligen gelegt.29 Solche Tren-

nung trennt nicht, sondern verbindet und 

schafft zugleich zwischen uns Raum, der 

‚frei‘ (im Sinne von unverfügbar) bleibt:

„Zwischen den Menschen, zwischen 

uns, ist, so könnte man sagen, eine Gren-

ze gegeben, die Nähe nicht verunmöglicht, 

sondern eröffnet. Eine offene Grenze, die 

nicht isoliert, sondern die trennt um der 

Nähe willen, die zwischen Einzigen ge-

schieht; Differenz, die es nötig macht, auf 

das zu hören, was der Andere sagt, weil erst 

in der Offenbarung der Sprache sich zeigt, 

wer der Andere ist.“30

Im Alten Testament, bei Lévinas wie 

auch in der christlichen Theologie31 kann 

mit Bezug auf Heiligkeit eine heilsame 

Trennung betont werden, die einen Frei- 

Telser / (Von) Heiligkeit – Abstand halten



417 Telser / (Von) Heiligkeit Abstand halten

Dbzw. Zwischenraum chafft, In dem Be- zigkeit des Menschen würdigen DIe ver:
SCHNUNSCH möglich sind, welche die FEIN- antwortende Ausrichtung auf den Ande-

TEE, die letztlich unendlich ist, verunmOg-
1C. die Reduktion unNnserIer Wirklichkeit
auf totale mmanenz.**Weiterführende Lıteratur:

Aus religionsphilosophischer Perspektive:
Rudolf Langthaler Michael Hofer (Hg.) Vom egen der Vermittiung als
Das Heilige eine grundlegende Katego- angret  are Sakramentalıtät
rıie der Religionsphilosophie (Wiener Jahr-
buch für Philosophie X > Wıen-Ham- Mıt dem christlichen Theologumenon der

Inkarnation, der Fleischwerdung (,ottesburg 2018 Das ahrbuc. biletet einen g 1mM en CSUuSs VO  b Nazareth,” kann VO  b
ten ersten IN DIIC In die Bedeutung(-sver-
schiebung) der Kategorie des eiligen In einem nahegekommenen (Gott gesprochen

werden: die daraus olgende Problematik,der gegenwärtigen Religionsphilosophie wI1Ie ein immanent und geschichtlich CI -und regt dazu dies 1Ins Theologische fahrbar gewordener (Gott mıt dessen blei-‚.hineinzudenken. bender Transzendenz vermitteln Ssel, hatZur Unterscheidung VO  b sakral VS heilig
und profan und welchen Unterschie diese die Theologie christologisch wI1Ie trinıtats-

theologisch bearbeitet und 1111US55 dies bisfür die Begriffsverwendung 1mM kirchlichen
Kontext macht heute In ständiger Auseinandersetzung mıt

gegenwärtigem Denken {un.Christian auer, Heiligkeit des Profanen?
Im Unterschie ZUFK etonung derSpuren der ‚CO  Je Chenu-Schillebeeckx“

de Lubac) auf dem /welten Vatikanum, Irennung wird 1mM Christentum (freilich
mıt konfessionsspezifischen Unterschie-In Thomas Eggenberger (Heg.) Edward
den) die Vermittlung und VermittelbarkeitSchillebeec mpulse für Theologien 1mM
(,ottes als „[e]igentlicher Jräger der He1l-21 Jahrhundert. Impetus Towards Theo-
li: hervorgehoben. och ist dieselogies In the 215t Century, Ostüildern 2012,

6783 Trägerschaft keinesfalls exklusiv (wie dies
auch In der Rede VO  u der Heiligung desGrundlegend Heiligkeit und uUun! (in)

der Kirche: Volkes Israel als Möglichkeitsbedingung der
Sinaitheophanie oben ZUFK Sprache gekom-Walter Kasper, Katholische Kirche esen
TIen ist) „Das 1C.  are, das Greifbare,Wirklichkeit Sendung, reiburg 1. Br.—

Basel-Wien ”201 1) 238—-254 das Begrenzte, das Historische sind wirk-
1C. oder mögliche Jräger der göttlichen

her IN yel NOT alien us Edward Schillebeeckx, C'hurch. Ihe Human Story of God, New ork
1993, 197
M ıt der ede VOoO  3 der Einzigkeit des Menschen bleibt Cieser einer Einordnung eNLIZOGEN. DIie
Verantwortung für den verstandenen Menschen dehnt sich damit 1INs Unendliche Uun: reißt
1ne „Iranszendenz VO  3 Innen J. Habermas) auf, Clie sich einer einfachen Immanentisierung
der Wirklichkeit verwehrt.
Vgl Walter Homeolka, ESUS VO  3 Nazareth 1m Spiegel jüdischer Forschung (Jüdische Miıinlaturen
85), Berlin 2010
{to FrMAHNN Pesch, Katholische Dogmatik AUS Ökumenischer Erfahrung. e Geschich-
[E (,ottes miıt den Menschen, Osthldern 2010, 114

412

bzw. Zwischenraum schafft, in dem Be-

gegnungen möglich sind, welche die Ein-

her and yet not alien to us.“ (Edward Schillebeeckx, Church. Th e Human Story of God, New York 
1993, 197.

32 Mit der Rede von der Einzigkeit des Menschen bleibt dieser einer Einordnung entzogen. Die 
Verantwortung für den so ‚verstandenen‘ Menschen dehnt sich damit ins Unendliche und reißt 
eine „Transzendenz von innen“ (J. Habermas) auf, die sich einer einfachen Immanentisierung 
der Wirklichkeit verwehrt.

33 Vgl. Walter Homolka, Jesus von Nazareth im Spiegel jüdischer Forschung (Jüdische Miniaturen 
85), Berlin 2010.

34 Otto Hermann Pesch, Katholische Dogmatik aus ökumenischer Erfahrung. Bd. 2: Die Geschich-
te Gottes mit den Menschen, Ostfi ldern 2010, 114.

zigkeit des Menschen würdigen. Die (ver-)

antwortende Ausrichtung auf den Ande-

ren, die letztlich unendlich ist, verunmög-

licht die Reduktion unserer Wirklichkeit 

auf totale Immanenz.32

3.2 Vom Segen der Vermittlung als 
angreifbare Sakramentalität

Mit dem christlichen Theologumenon der 

Inkarnation, der Fleischwerdung Gottes 

im Juden Jesus von Nazareth,33 kann von 

einem nahegekommenen Gott gesprochen 

werden: die daraus folgende Problematik, 

wie ein immanent und geschichtlich er-

fahrbar gewordener Gott mit dessen blei-

bender Transzendenz zu vermitteln sei, hat 

die Theologie christologisch wie trinitäts-

theologisch bearbeitet und muss dies bis 

heute in ständiger Auseinandersetzung mit 

gegenwärtigem Denken tun.

Im Unterschied zur Betonung der 

Trennung wird im Christentum (freilich 

mit konfessionsspezifischen Unterschie-

den) die Vermittlung und Vermittelbarkeit 

Gottes als „[e]igentlicher Träger der Hei-

ligkeit“34 hervorgehoben. Doch ist diese 

Trägerschaft keinesfalls exklusiv (wie dies 

auch in der Rede von der Heiligung des 

Volkes Israel als Möglichkeitsbedingung der 

Sinaitheophanie oben zur Sprache gekom-

men ist): „Das Sichtbare, das Greifbare, 

das Begrenzte, das Historische sind wirk-

liche oder mögliche Träger der göttlichen 

Telser / (Von) Heiligkeit – Abstand halten

Weiterführende Literatur:

Aus religionsphilosophischer Perspektive:

Rudolf Langthaler / Michael Hofer (Hg.), 

Das Heilige – eine grundlegende Katego-

rie der Religionsphilosophie (Wiener Jahr-

buch für Philosophie XLIX), Wien–Ham-

burg 2018. Das Jahrbuch bietet einen gu-

ten ersten Einblick in die Bedeutung(-sver-

schiebung) der Kategorie des Heiligen in 

der gegenwärtigen Religionsphilosophie 

und regt dazu an, dies ins Theologische 

‚hineinzudenken‘.

Zur Unterscheidung von sakral vs. heilig 

und profan und welchen Unterschied diese 

für die Begriffsverwendung im kirchlichen 

Kontext macht:

Christian Bauer, Heiligkeit des Profanen? 

Spuren der „école Chenu-Schillebeeckx“ 

(H. de Lubac) auf dem Zweiten Vatikanum, 

in: Thomas Eggenberger u. a. (Hg.), Edward 

Schillebeeckx. Impulse für Theologien im 

21. Jahrhundert. Impetus Towards Theo-

logies in the 21st Century, Ostfildern 2012, 

67–  83.

Grundlegend zu Heiligkeit und Sünde (in) 

der Kirche:

Walter Kasper, Katholische Kirche. Wesen – 

Wirklichkeit – Sendung, Freiburg i. Br.–

Basel–Wien 32011, 238 – 254.



Telser / (Von) Heiligkeit Abstand halten 4153

Gegenwart,  35 Sakramentalität die ıIn kon- gische Rechtfertigung kann 1Ur

kreten Sakramenten eine verdichtete Form mıt der Rede VO  b der un: (in) der Kirche
finden ann kann damıt als grundlegen- verhandelt werden.“?
des Vermittlungsprinzip verstanden WEeI- Als Kulturwesen kann der Menschen
den bereits 1mM (theologisch-reflexiven) selbst Jenen Dıingen, die werkzeuglich
edanken VO  u Schöpfung ist „die Gram- gebraucht, och ein ehr Bedeutung
matik‘ der Beziehung (,ottes den Men- zuschreiben“® und In der olge und mıt
schen mitgegeben eine (sramma- diesen Dingen aufmerken: die inge WI1Ie-
tik, die darauf beruht, da{fß (J,ott 1mM chöp- SCH mehr, als WITFr melınen. S1e liegen Vor (oft
ungsakt SE1INE Transzendenz, ohne S1€ auf- In unbearbeiteter Form) und rufen danach,
zugeben, In die MMANeEeNZ der Welt hin- mıt ihnen anzufangen, das kein Ende
ein Ööffnet. > Sakramentalität ist se1it dem finden muss.“ Können WITFr damıt inge
1{ Vatikanischen Konzil ausdrücklich, wirklich ‚dingfest‘ machen? Wenn nicht,
wenngleich mıt semantischem Bedacht, oder Wenn WITFr zögern (müssen), dann
der Kirche zugeschrieben, Se1 diese doch könnten auch S1e, In nalogie ZU.

„1n Christus gleichsam \ veluti das akra- verfügbar Anderen (Levinas), einen / wI1-
ment, das el Zeichen und Werkzeug für schenraum lassen für eiliges. Sakramen-
die innıgste Vereinigung mıt (J,ott wI1Ie für tales Denken sollte dementsprechend nicht
die Einheit der SaAaNZCH Menschheit.“ (Lu ‚oberflächlich‘ bleiben, darf also das In An-
mmen gentium amı wird In sakramen- spruch CHOTHENLE Dıing res nicht für S@1-
taler Form auch vermiüittelt, Was als Altes- 1E Zeichenhaftigkeit instrumentalisieren.
tes Attribut VO  b Kirche gilt, nämlich .ihre‘ Sollte CS schöpfungstheologisch edacht
Heiligkeit.,”” 1ese ist In mehrfachem SIN- nicht auch In SeINer Eigenständigkeit SC
1E und nicht erst In unNnserIer krisengeschüt- würdigt werden (können und darın Lei-

chen sein®telten G egenwart angreifbar.”® hre theolo-

Richard McecBrien, Was Katholiken glauben. Eıne Bestandsaufnahme. e Kirche: C'hrist-
liche Ex1istenz, raz-Wien-Köln 1982, 505
NUt Wenzel, Sakramentales Selbst. Der Mensch als Zeichen des Heils, Freiburg ı. Br.—-Basel—
Wiıen 2003,
Vgl YVes Congar, e Heilige Kirche, 1n Johannes Feiner / Magnus Löhrer (He.) Mysterium Sa-
lutis IV/ 1, Einsiedeln-Zürich-Köln 1972, 455 AZT
Welche indirekte Rolle 1ne problematische Sakralisierung des Prilesters 1m Kontext des sexuel-
len Missbrauchs gespielt haben könnte, erläutert kenntnisreich Uun: sensibel: eorg Essen, IDER
kirchliche A mt zwischen Sakralisierung un: Auratisierung. Dogmatische Überlegungen
heilvollen Verquickungen, 1: Magnus Striet / 1a Werden (He.) Unheilige Theologie! Analysen
angesichts sexueller (Gjewalt Minderjährige durch Prilester (Katholizismus 1m Umbruch
9) Freiburg Br -Basel-Wien 2019, 78 —105
Vgl Julia ENXINg, Schuld un: Sünde (in) der Kirche. Eiıne systematisch-theologische Untersu-
chung, Osthildern
Vgl 1da Bosch, Objekte zwischen Uuns; Uun: Ritual, ın ntje Mickan / Thomas Klie/ Peter
Berger (He.) Kunstraume. Sprechende Formen un: religionshybride PraxI1is, Bielefeld 2019,
69 —_ 94

4 ] Man denke hierz Möglichkeiten, ‚Abfälligem einen anderen Wert geben, ob 1m Sinne
maschinellen Recyclings der künstlerischer Arbeit.

413

Gegenwart.“35 Sakramentalität (die in kon-

kreten Sakramenten eine verdichtete Form 

finden kann) kann damit als grundlegen-

des Vermittlungsprinzip verstanden wer-

den: bereits im (theologisch-reflexiven) 

Gedanken von Schöpfung ist „die ‚Gram-

matik‘ der Beziehung Gottes zu den Men-

schen mitgegeben […], eine Gramma-

tik, die darauf beruht, daß Gott im Schöp-

fungsakt seine Transzendenz, ohne sie auf-

zugeben, in die Immanenz der Welt hin-

ein öffnet.“36 Sakramentalität ist seit dem 

II. Vatikanischen Konzil ausdrücklich, 

wenngleich mit semantischem Bedacht, 

der Kirche zugeschrieben, sei diese doch 

„in Christus gleichsam [veluti] das Sakra-

ment, das heißt Zeichen und Werkzeug für 

die innigste Vereinigung mit Gott wie für 

die Einheit der ganzen Menschheit.“ (Lu-

men gentium 1) Damit wird in sakramen-

taler Form auch vermittelt, was als ältes-

tes Attribut von Kirche gilt, nämlich ‚ihre‘ 

Heiligkeit.37 Diese ist in mehrfachem Sin-

ne und nicht erst in unserer krisengeschüt-

telten Gegenwart angreifbar.38 Ihre theolo-

35 Richard P. McBrien, Was Katholiken glauben. Eine Bestandsaufnahme. Bd. 2: Die Kirche; Christ-
liche Existenz, Graz–Wien–Köln 1982, 505.

36 Knut Wenzel, Sakramentales Selbst. Der Mensch als Zeichen des Heils, Freiburg i. Br.–Basel–
Wien 2003, 17.

37 Vgl. Yves Congar, Die Heilige Kirche, in: Johannes Feiner / Magnus Löhrer (Hg.), Mysterium Sa-
lutis. Bd. IV/1, Einsiedeln–Zürich–Köln 1972, 458  –  477.

38 Welche indirekte Rolle eine problematische Sakralisierung des Priesters im Kontext des sexuel-
len Missbrauchs gespielt haben könnte, erläutert kenntnisreich und sensibel: Georg Essen, Das 
kirchliche Amt zwischen Sakralisierung und Auratisierung. Dogmatische Überlegungen zu un-
heilvollen Verquickungen, in: Magnus Striet / Rita Werden (Hg.), Unheilige Th eologie! Analysen 
angesichts sexueller Gewalt gegen Minderjährige durch Priester (Katholizismus im Umbruch 
9), Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2019, 78  –105.

39 Vgl. Julia Enxing, Schuld und Sünde (in) der Kirche. Eine systematisch-theologische Untersu-
chung, Ostfi ldern 2018.

40 Vgl. Aida Bosch, Objekte zwischen Kunst und Ritual, in Antje Mickan / Th omas Klie / Peter A. 
Berger (Hg.), Kunsträume. Sprechende Formen und religionshybride Praxis, Bielefeld 2019, 
69  –  94.

41 Man denke hier etwa an Möglichkeiten, ‚Abfälligem‘ einen anderen Wert zu geben, ob im Sinne 
maschinellen Recyclings oder künstlerischer Arbeit.

gische Rechtfertigung kann nur zusammen 

mit der Rede von der Sünde (in) der Kirche 

verhandelt werden.39

Als Kulturwesen kann der Menschen 

selbst jenen Dingen, die er werkzeuglich 

gebraucht, noch ein Mehr an Bedeutung 

zuschreiben40 und in der Folge an und mit 

diesen Dingen aufmerken: die Dinge wie-

gen mehr, als wir meinen. Sie liegen vor (oft 

in unbearbeiteter Form) und rufen danach, 

mit ihnen etwas anzufangen, das kein Ende 

finden muss.41 Können wir damit Dinge 

wirklich ‚dingfest‘ machen? Wenn nicht, 

oder wenn wir zögern (müssen), dann 

könnten auch sie, in Analogie zum un-

verfügbar Anderen (Lévinas), einen Zwi-

schenraum lassen für Heiliges. Sakramen-

tales Denken sollte dementsprechend nicht 

‚oberflächlich‘ bleiben, darf also das in An-

spruch genommene Ding (res) nicht für sei-

ne Zeichenhaftigkeit instrumentalisieren. 

Sollte es – schöpfungstheologisch gedacht – 

nicht auch in seiner Eigenständigkeit ge-

würdigt werden (können) und darin Zei-

chen sein?

Telser / (Von) Heiligkeit – Abstand halten



414 Telser / (Von) Heiligkeit Abstand halten

Der Autor Dr theol., DIV.; seit 2016Abstand nalten neNIg sem !
Ass.-Professor für Fundamentaltheologie und

Heiligkeit, Wenn S1€ denn ‚ankommen ogmati der LINZ; OMNfIuren
111 und für Menschen und den Uurc fentlicher Theologie 11M Werk David Iracys,
S1€ gefährdeten Lebensraum) einen Nntier- In und Gesellschaft 9) Post-Ori-
schied machen soll, wird bei er (reflek- entalismus theologische Impressionen, In
tierten) Vermittlungsnotwendigkeit O- UNS und Kirche 3/2019 (im Erscheinen);
SgCcH bleiben Abstand halten, /wI1- Habermas und die Öffentliche Theologie, In
schen-Raum SChallen, der nicht estlegt, YTANZ Gruber / Klaus Viertbauer He.) Ha-
Was In ıhm möglich SEe1IN wird, kann als hermas und die Religion, Darmstadt 201 9)
Aufruf ZUFK Heiligkeit verstanden werden: 200-214; Jüngst: Uu(M ast In der Lan-
„Seid heilig, denn ich CUCLr (J,ott bin heilig!” SchH Nacht der Kirchen. Systematisch-theo-
Lev 19,2)* logische Reflexionen e1nNes Experiments, In

ThPQ 167 (2019) 294 — 500

Fur Cdie neutestamentliche Fortschreibung des Heiligkeitsgesetzes vgl den Beltrag VO  3 Hanna
Stettier ın diesem Heft

414

4 Abstand halten – heilig sein!

Heiligkeit, wenn sie denn ‚ankommen‘ 

will und für Menschen (und den durch 

sie gefährdeten Lebensraum) einen Unter-

schied machen soll, wird bei aller (reflek-

tierten) Vermittlungsnotwendigkeit entzo-

gen bleiben. Abstand zu halten, um Zwi-

schen-Raum zu schaffen, der nicht festlegt, 

was in ihm möglich sein wird, kann so als 

Aufruf zur Heiligkeit verstanden werden: 

„Seid heilig, denn ich euer Gott bin heilig!“ 

(Lev 19,2)42

42 Für die neutestamentliche Fortschreibung des Heiligkeitsgesetzes vgl. den Beitrag von Hanna 
Stettler in diesem Heft .

Der Autor: Dr. theol., M. Div.; seit 2016 

Ass.-Professor für Fundamentaltheologie und 

Dogmatik an der KU Linz; Konturen Öf-

fentlicher Theologie im Werk David Tracys, 

in: Ethik und Gesellschaft 1/2019; Post-Ori-

entalismus – theologische Impressionen, in: 

Kunst und Kirche 3/2019 (im Erscheinen); 

Habermas und die Öffentliche Theologie, in: 

Franz Gruber / Klaus Viertbauer (Hg.), Ha-

bermas und die Religion, Darmstadt 22019, 

200  –  214; jüngst: Zu(m) Gast in der Lan-

gen Nacht der Kirchen. Systematisch-theo-

logische Reflexionen eines Experiments, in: 

ThPQ 167 (2019), 294  –  300.

Telser / (Von) Heiligkeit – Abstand halten


