Pastoraltheologie / Philosophie

107

der Forschung das Leid der Frauen zur Sprache
kommt, wie Verletzungen durch Fehlverhalten
beteiligter Berufsgruppen, wie Entfremdungen
und Beziehungsbriiche, die Schuldfrage, tra-
gende Beziehungsnetze, hilfreiche Rituale und
eigene Verletzlichkeit beschrieben werden.

Sechs systematische TheologInnen werden
hierauf zur Kommentierungen der Interview-
ertrage der vier Frauen eingeladen; diese ringen
mit grofler Achtsamkeit um feinfiihlige Ant-
worten. Die Autorin fithrt diese Diskussion fort
und zieht dann in der Form der Abduktion ihr
zusammenfiihrendes Restimee.

Angesichts der Leiderfahrung des Ver-
lusts eines Kindes bleibt eine offene Wunde, die
Frage nach dem Warum bleibt unbeantwortet.
Das empathische Begleiten will Raum erdffnen,
wo Frauen ihr Leid transzendieren koénnen.
Halt gibt der zértliche Blick auf das Kind, die
unaufdringliche Prasenz von nahestehenden
Personen im Wissen, dass Gott immer schon
da ist. Menschliche Néhe und Empathie sind
Inkarnation der Zirtlichkeit Gottes.

Das Buch sei vor allem jenen empfohlen,
die im Rahmen der unterschiedlichen Berufs-
gruppen einer Klinik mit Miittern von totgebo-
renen Kindern und deren Verlusterfahrung in
Beziehung treten. Diese Begegnungen mogen
mit groflem Respekt vor der Wiirde der Frauen
und der Wiirde ihrer Kinder geschehen; ge-
fordert ist achtsames Hinhoéren und auch das
Wahrnehmen der eigenen Verletzbarkeit. Be-
fruchtend und erfrischend finde ich als Rezen-
sent die theologische Wechselrede zwischen
den sechs Systematischen Theologlnnen und
der Autorin sowie ihre Abduktion einer Theo-
logie der Zirtlichkeit.

Linz Karl Mair-Kastner

PHILOSOPHIE

# Calin, Rodolphe / Dangel, Tobias / Vinco,
Roberto (Hg.): Die Tradition der negativen
Theologie in der deutschen und franzosi-
schen Philosophie (Heidelberger Forschun-
gen 41). Universitatsverlag Winter, Heidel-
berg 2018. (436) Geb. Euro 66,00 (D) / Euro
67,90 (A) / CHF 67,28. ISBN 978-3-8253-
6496-0.

Fiir Sartre war die Sache klar: Eine Tradition der
negativen Theologie ist, wenn es sie gibt, nichts

anderes als die Fortschreibung des Atheismus
mit theologischen Mitteln und nur der lingst
aussichtslos gewordene Verzweiflungsversuch,
jene durchtriebene Dialektik zur Anwendung
zu bringen, derer eine trickreiche Theologie von
Taschenspielern sich befleifligt, um gerade aus
der grofiten Gefahr das Rettende wachsen zu
lassen und noch die vernichtende Niederlage des
negierten Gottes in ein triumphales Argument
ad maiorem Dei gloriam zu wandeln: ,diese
negative Theologie, die uns noch heute vergiftet,
griindet Gottes Sein und Wesen auf seine Ab-
wesenheit von aller Realitit® (vgl. 227f.). Mag,
ja muss man in Sartres Diagnose eines solchen
Sophismus des Nein auch eine unzuléssige Ver-
kiirzung der via negativa apophatischer Theolo-
gie erblicken, so wird die sachliche Problematik
vielleicht noch verschirft, wenn ein katholischer
Denker wie Claude Bruaire zu einer dhnlichen
oder zumindest dhnlich pointierten Einschat-
zung zu gelangen scheint: ,,Die negative Theo-
logie ist die Negation jeglicher Theologie. Thre
Wabhrheit ist der Atheismus® (vgl. 30; 398).

Wie auch immer dergleichen Zuspitzungen
néherhin zu differenzieren und zu nuancieren
sein mogen - dass jedenfalls jene Traditions-
linie einer negativen Metaphysik des aller po-
sitiven Préddikabilitdt entriickten Absoluten
sich vom (spédt-)antiken (Neu-)Platonismus bis
mitten hinein ins gegenwirtige Philosophieren
aus- und nachvollziehen lasst, beweist eindriick-
lich der vorliegende Band, der die gesammelten
Beitrige einer 2014 in Montpellier abgehaltenen
Tagung dokumentiert und in den Kontexten der
deutschen und franzosischen Gegenwartsphi-
losophie die anhaltende Wirkmaichtigkeit ne-
gativ-theologischen Denkens exemplarisch zu
verdeutlichen versteht. In anndhernd zwanzig
Studien, von denen gut die Halfte in deutscher,
knapp die Halfte in franzosischer Sprache abge-
fasst sind, werden so unterschiedliche Autoren
analysiert wie Simone Weil, Emmanuel Levinas,
Theodor W. Adorno, Walter Benjamin, Erich
Przywara, Martin Heidegger, Karl Jaspers, Jean-
Paul Sartre, Jacques Lacan, Jacques Derrida,
Jean-Luc Marion, Michael Theunissen, Giorgio
Agamben und Georges Didi-Huberman. Die
einzelnen Untersuchungen finden sich paratak-
tisch und unter Verzicht auf eine sie gruppie-
rende Gliederung aneinandergereiht und auch
ein erschlieffendes Register lasst der inhalts-
und umfangreiche Band vermissen. Dass (nur)
einem Artikel ein Abstract vorangestellt ist,
wihrend alle anderen Aufsitze darauf verzich-



108

Philosophie / Religionsdialog

ten, zeugt zudem von einer Heterogenitit der
aufleren Darstellung, die sich hitte vermeiden
lassen. Auch eine gewisse Zahl von Satz-, Tipp-
und Trennfehlern erweckt den Eindruck, dass
die Endredaktion nicht mit letzter Sorgfalt vor-
genommen wurde. Dem reichen Inhalt tut dies
freilich keinen Abbruch.

Unter den durchwegs instruktiven Beitrd-
gen, die hier nicht en détail wiedergegeben wer-
den kénnen, ragt in systematischer Perspektive
der die Reihe der Referate zu Recht eréffnende
Text von Jens Halfwassen heraus, der unter dem
Titel ,,Gott im Denken“ die Fundamental-Frage
aufwirft und beantwortet ,Warum die Philoso-
phie auf die Frage nach Gott nicht verzichten
kann® Im Blick auf den geschichtlichen Anfang
allen abendlidndischen Philosophierens zeigt
Halfwassen zunichst, dass und inwiefern ,,die
Philosophie ihr Wesen aufgeben wiirde, wenn
sie die Frage nach Gott nicht mehr stellte (11).
Halfwassen versteht Philosophie mit Aristoteles
als metaphysische Prinzipientheorie, die auf das
Ganze geht, indem sie nach dessen letzten Grund
und ersten Ursprung fragt, der seit Anaximan-
der auch als das Gottliche apostrophiert und seit
Xenophanes im Sinne eines ,,genuin philosophi-
sche[n] Monotheismus® (13) als einzig gedacht
zu werden pflegt: ,Sofern und solange Phi-
losophie Ausgriff auf das Ganze des Seienden
ist und nach dem letzten Grund und Ursprung
des Ganzen fragt, ist sie auf den Gedanken des
Einen Gottes verpflichtet® (ebd.). Ausgehend
von dieser basalen Bestimmung der Philosophie
als einer offenbarungsunabhéngigen Theiologie
entwirft Halfwassen eine historisch informierte
Typologie von ,drei Grundformen® (14), wie
die Relation des Ganzen zu seinem gottlichen
Grund néherhin zu denken sei. Dabei lasst sich
unterscheiden: a) eine affirmative philosophi-
sche Theologie, die den Gottesgedanken geméf
dem traditionellen Theismus denkt als summum
ens: ein einzelnes, meist als Geist konzipiertes
Seiendes wird quasi als primum inter paria zu
einem hochsten ,,Etwas innerhalb des Ganzen®
(15) erhoben; b) eine in Hegel'scher Diktion
»spekulative® Metaphysik der trinitarisch in sich
selbst unterschiedenen All-Einheit, die iiber den
Theismus der Tradition insofern hinausgeht, als
der vom Ganzen nicht geschiedene, sondern
vielmehr in und als das Ganze sich artikulieren-
de Ursprung in seiner holistischen Horizonthaf-
tigkeit mehr als die Summe alles Einzelnen und
qua absoluter Geist zwar absolute Subjektivitit,
aber keine Person mehr ist; ¢) eine negative phi-

losophische Theologie, die den Ursprung des
Ganzen als dessen Verneinung denkt, welche
Negation jedoch anders als die blofle Privation
und vielmehr im Sinne der neoplatonischen
Henologie den ,iibergegensitzliche[n] Ein-
heitsgrund“ (18) in seiner transkategorialen
Jenseitigkeit und absoluten Transzendenz noch
tiber das Sein selbst hinausgehen und Gott da-
mit gegen jede klassische Onto-Theologie zu
einem {iberseienden Nicht-Etwas werden ldsst.
Wenn der erste und eine Grund und Ursprung
des Ganzen sich solchermaflen entweder den-
ken ldsst in Form einer ,affirmative[n] Theo-
logie des vollkommensten Seienden® (19) als ein
Hochstes im Ganzen, oder in Gestalt einer ,,spe-
kulative[n] Theologie der All-Einheit“ (ebd.) als
das binnendifferenzierte Ganze selbst, oder aber
auch unter den Vorzeichen einer ,negative[n]
Theologie des tiberseienden Absoluten® (ebd.)
als ein paradoxes Jenseits des Ganzen, so optiert
Halfwassen fiir eine konsequente, bei Eriugena
und Cusanus paradigmatisch ausgepragte Kom-
bination der beiden letzteren Metaphysik-Mo-
delle, da sich einerseits einzig im Denken der
All-Einheit ,,der Ausgriff auf das Ganze erfiillt*
(21) und andererseits aber erst ,die negative
Theologie des iiberseienden Einen® (20) als
»ultimative Erfiillung des Ursprungsgedankens®
(21) gelten konne.

Auchvor diesem Hintergrund von Halfwas-
sens Uberlegungen ist mit Jean-Luc Marion -
dem im vorliegenden Band Claudia Serban
einen Essay von brillanter Luziditdt widmet -
noch daran zu erinnern, dass die lebendige Tra-
dition der negativen Theologie also gerade nicht
auf eine Negation hinauszulaufen hat, die mit
einer ultimativen Verneinung sozusagen das
letzte (Sterbens-)Wort Uber Gott zu behalten
beliebte. Eine Apophatik, die nicht mehr wire
als das blof3 spiegelbildlich verkehrte Gegen-
stiick einer affirmativen Theologie, bliebe nach
Marion wie diese in einer onto-theologischen
Idolatrie befangen (so dass in diesem prazisen
und wohlverstandenen Sinne wenn nicht Sar-
tres, so doch Bruaires Gleichsetzung von nega-
tiver Theologie und Negation der Theologie in
ihr relatives Recht zu setzen ist). Negativ bleibt
gerade die konsequent und radikal negative
Theologie dann und darum nicht, wenn und
weil ihre via negativa in eine via eminentiae
tibergeht und in einen ,Raum der Rihmung®
(Rilke) einmiindet, wo sie zwar nicht mehr
begrifflich zu sprechen oder T katd tivog aus-
zusagen vermag, angesichts des Unaussprech-



Religionsdialog

109

lichen, aber Ansprechbaren jedoch auch nicht
in einer schlechten Sigetik verstummt, sondern
zu jenem diskurslosen Diskurs von Doxologie
und post-pridikativer Preisung findet, dessen
hymnische Hyperbolik allein die Nichtidentitat
und Uneinholbarkeit des Transzendenten zu
wahren vermag und dieser gar nicht auszumes-
senden Distanz (un-)angemessen ist. Woriiber
man nicht sprechen kann, dariiber ist nicht
nur zu schweigen. Die negative Theologie ,zielt
[ndmlich] nicht darauf ab, jegliche Rede von
Gott zugunsten einer zweifelhaften Apophase
zurlickzuweisen (398), und ,zielt [...] [auch]
nicht darauf ab, am Ende einfach wiederherzu-
stellen, was sie zuvor negiert hat, sondern viel-
mehr darauf, Uber die via eminentiae von der
Pradikation (sei sie affirmativ und/oder nega-
tiv) zu einer dezidiert nicht-pradikativen Rede
zu gelangen, namlich dem Lobgebet* (406).

Es ist nur konsequent, wenn Marion die
hyperpositive negative Theologie, welche die
via negativa zu Ende gegangen ist und mit der
Apophansis auch die Apophasis hinter sich
gelassen hat, schlieSlich beim Namen nennt
und so anspricht, wie sie ihr lebendigstes Leben
beweist — als mystische Theologie des je grofieren
Gottes, der alles Begreifen blendet und allein
durch Seine Abwesenheit glinzt (vgl. 415).
(Vgl. weiterfithrend Jean-Luc Marion, Mystik —
oder: Was die Theologie sehen lassen kann, in:
Michael Hofer / Rudolf Langthaler (Hg.), Das
Heilige. Eine grundlegende Kategorie der Re-
ligionsphilosophie (Wiener Jahrbuch fiir Phi-
losophie XLIX/2017), Wien 2018, 73-94.

Linz Christian RofSner

RELIGIONSDIALOG

¢ Hilberath, Bernd Jochen / Abdallah,
Mahmoud (Hg.): Theologie des Zusammen-
lebens. Christen und Muslime beginnen ei-
nen Weg (Theologie des Zusammenlebens -
Christliche und muslimische Beitrage 1).
Matthias GrUnewald Verlag, Ostfildern
2017. (290) Kart. Euro 26,00 (D) / Euro 26,80
(A) / CHF 26,51. ISBN 978-3-7867-4010-0.

Die Universitat Tiibingen ist fiir eine Fachta-
gung zum Thema des Zusammenlebens von
Christen und Muslimen in hohem Mafle pri-
destiniert, verfiigt sie doch tiber zwei theologi-

sche Fakultiten (katholisch und evangelisch),
ein Zentrum fiir Islamische Theologie und eine
Kooperation mit der Hochschule fiir jidische
Studien in Heidelberg. Die jiidische Perspektive
war bei der genannten Fachtagung ausgeklam-
mert. Publiziert werden 14 Beitrdge hochst
unterschiedlichen Gewichts und unterschiedli-
cher Qualitat. So steht einem brillant argumen-
tierenden Beitrag, der Recht und Wahrheits-
theorie reflektiert (Schreiner, 17-50) einem
theologisch kaum affinen Plddoyer, mit den hei-
ligen Texten besser gleich die Religionen ganz
abzuschaffen (Keir, 87-105), gegeniiber. Sehr
bedenkenswert ist der Vorschlag, christliche
und judische Bibelwissenschaft auch mit der
Einbeziehung des Koran in der Weise einer ,,re-
lecture der Bibel“ (32) zu betrauen und ebenso
vice versa die Islamwissenschaft im Sinn einer
neuen Lektiire des Koran. Argerlich erscheint
das Loblied von Fatih Sahan (197-211) tiber die
Arbeit und Organisation der DITIB (Tiirkisch
Islamische Union der Anstalt fiir Religion e.V.).
Spatestens im Blick auf die Umstidnde der Eroff-
nung der Moschee in K6ln miissen doch sehr
kritische Fragen gestellt werden. Hier hitte man
sich statt eines Propagandatextes prézise Infor-
mationen iber die Konfliktfelder gewiinscht.
Kleine Tippfehler und Ungenauigkeiten (so
sollten bei der Vorstellung der Autorinnen
und Autoren, 289-290, die Namen korrekt ge-
schrieben werden!) fallen insgesamt nicht ins
Gewicht. Symptomatisch ist das Zitat des Po-
litikers Helmut Schmitt, der von sich sagt: ,,In
vielen Teilen bezieht sich das Neue Testament
auf die Tora, und der Koran bezieht sich in vie-
len Teilen auf die Tora und das Neue Testament.
Ich muss zugeben, dass ich in der Schule oder
in der Kirche nie etwas tiber diese unbestreit-
baren Tatsachen erfahren habe.“ Den Konflikt
zwischen den abrahamitischen Religionen
bezeichnet Schmitt als ,eine der grofien Trago-
dien der Menschheit® (56). Dieser Unkenntnis
und gegenseitigen Verketzerung entgegenzu-
wirken ist Gebot der Stunde. So kann man tiber
das Engagement der Herausgeber nur dankbar
sein und dem Schlusswort zustimmen: ,,In dem
Projekt einer Theologie des Zusammenlebens
steht uns viel Arbeit bevor; dafiir werden wir
in Dialog und Kooperation vielfach bereichert.“
(265) Insgesamt eine hochinteressante und ak-
tuelle Lektiire!

Bamberg/Linz Hanjo Sauer



