Literatur / Missionswissenschaft

205

auf eine spannende Entdeckungsreise, deren
Reichtiimer und Schonheiten allerdings nur zu
erfahren vermag, wer sich der unerhort krea-
tiven und bilderreichen poetischen Sprache zu
offnen bereit ist. Rilke stellt sich sehr bewusst
der dunklen Seite des Daseins, wobei jedoch
»das grundsitzliche Jawort zum Dasein® nicht
angetastet werden darf. (27) Freude hat fir ihn
mit der Urspriinglichkeit der Schopfung zu tun.
Versiegt die Freude, dann kann sich auch die
Schopfung nicht weiterentwickeln. (34) Faszi-
nierend ist die Ndhe zu mystischen Gedanken-
gingen, wie sie sich bei Meister Eckhart finden,
der tiber die Beziehung des Menschen zu Gott
sagt: ,Aus Wissen muss man in ein Unwissen
kommen ... Wo man nichts weif}, da weist
und offenbart er sich.“ (145) Rilkes Bekenntnis
zur Welt, in der sich das géttliche Geheimnis
spiegelt, ist jedoch ,,immer verbunden mit dem
Verlangen, diese Welt zu verwandeln, sie ihrer
Zielgestalt anzunahern (162) Etwas festhalten
zu wollen, ist fur Rilke das Zeichen dafiir, dass
der lebendige Geist verschwunden ist. So kann
er in einer Verszeile sagen: ,Was sich ins Bleiben
verschlief3t, schon ists das Erstarrte.“ (209) Der
Sinn der Dinge und des Menschen liegt fiir ihn
in der Metamorphose, der Bewegung aus dem
Fragmentarischen zum Ganzen hin. So beriih-
ren sich im Herzen des Menschen die Kontra-
punkte des Daseins, ,,das Schlafende und das
Wache, das Lichte und das Dunkle, die Stimme
und das Schweigen* (210). Als solche Kontra-
punkte sind auch Tod und Leben miteinander
verbunden. So bietet der Verfasser insgesamt
eine ungemein faszinierende und behutsame
Einfiihrung in Rilkes Werk.

Bamberg / Linz Hanjo Sauer

MISSIONSWISSENSCHAFT

# Pittl, Sebastian (Hg.): Theologie und Post-
kolonialismus. Ansatze — Herausforderun-
gen — Perspektiven (Weltkirche und Missi-
on 10). Verlag Friedrich Pustet, Regensburg
2018. (232) Kart. Euro 29,95 (D) / Euro 30,80
(A) / CHF 30,53. ISBN 978-3-7917-3007-3.

Der vorliegende Sammelband dokumentiert die
Jahrestagung des Instituts fiir Weltkirche und
Mission von 2017, die auf die Frage einging,
welche Bedeutung postkoloniale Perspektiven
fur das kirchliche Selbstverstindnis und die
Theologieentwicklung haben. Die insgesamt

elf Beitrige vereinen Beitragende aus Afrika,
Asien, Europa und Lateinamerika und decken
ein breites Spektrum von der Vorstellung und
Aufnahme ,klassischer postkolonialer An-
sitze wie von Edward Said, Homi Bhabha oder
Gayatri Spivak tber die Antiimperialismus-
bewegung in Lateinamerika bis hin zu mis-
sionsgeschichtlichen Fragestellungen. Er zeigt
damit nicht nur die Unterschiedlichkeit, die
weltkirchlich hinsichtlich der Rezeption oder
Vorwegnahme postkolonialer Uberzeugungen
besteht, sondern stellt insbesondere auch die
Frage, ob und inwiefern sich auch in der Theo-
logie immer noch hegemoniale Strukturen aus-
wirken.

In einer Einfithrung skizziert der Heraus-
geber Sebastian Pittl zunéchst, worin er die Rele-
vanz postkolonialen Denkens fiir Theologie und
Missionswissenschaft sieht - insbesonderein der
Sprachfahigkeit angesichts globaler Herausfor-
derungen, neuen Erkenntnissen und der Selbst-
kritik der Kirchen mit Kolonialgeschichte -,
und stellt anschlieffend kurz die einzelnen Bei-
trage vor.

Diese beginnen mit den Ausfithrungen
Ratl Fornet-Betancourts, in denen er anhand
von José Marti, Victor Rail Haya de la Torre
und José Carlos Maridtegui die Antiimperia-
lismusbewegung in Lateinamerika mit ihrer
Bedeutung zur Interpretation der lateinameri-
kanischen Geschichte, Kultur und Identitit vor-
stellt. Als Wegbereiterin dekolonialen Denkens
konne diese Bewegung insbesondere mit ihrer
Kritik am Eurozentrismus und am Kolonialis-
mus als System und im kulturellen und wissen-
schaftlichen Bereich gelten.

Von Leela Gandhi ist nicht ihr eigentlicher
Konferenzbeitrag — ein ,kritisches Manifest®
zur gegenwirtigen postkolonialen Theorie-
bildung - aufgenommen worden, sondern eine
historisch-philosophische Studie zu den re-
ligidsen Motiven antiimperialistischer Figuren
wie Mirra Alfassa und Edward Carpenter gegen
Ende des 19. Jahrhunderts, die nach Indien
gingen, um einen Guru und eine spirituelle
Berufung zu finden. Auf dieser Basis pladiert
sie dafiir, metaphysische Fragen stirker zu be-
riicksichtigen als bislang und nicht einfach mit
Extremismen und Fundamentalismen zu ver-
binden.

Musa Dube widmet sich ausgehend von
dem sichtbaren Erbe Cecil John Rhodes dem
Zusammenhang von christlicher Mission und
Kolonialismus und weist darauf hin, wie sehr



206

Missionswissenschaft / Pastoraltheologie

imperiale und koloniale Herrschaft auch mit
der Patriarchalisierung von Kulturen und der
Unterdriickung der Erde verbunden war. Vor
diesem Hintergrund konnen postkoloniale Per-
spektiven das Verstdndnis christlicher Mission
und damit die kritische Auseinandersetzung
mit gegenwartigen Formen des Neokolonialis-
mus, Neoliberalismus, der Globalisierung und
des globalen Kapitalismus befruchten.

Auch der Beitrag von Felix Wilfred geht
mit besonderem Fokus auf Asien auf die Frage
ein, wie postkoloniale Theorien dabei helfen
konnen, kritische und fruchtbare Theologien
zu formulieren. Hierzu verweist er u.a. auf die
mogliche Kritik an einem verkiirzten Inkul-
turationsverstdndnis, die Auswirkungen auf
die theologische Erkenntnislehre und Herme-
neutik, aber auch auf die koloniale Kirchen-
geschichtsschreibung. Er pladiert abschlieflend
fiir eine genuin asiatische Theologie, die zu-
néchst koloniale Theologien dekonstruiert und
eine neue Beziehung zur Welt und zu anderen
religiosen Traditionen aufbaut.

Eine eher europdische Perspektive bietet
Marion Grau, die mit Hilfe einer intersektio-
nellen postkolonialen Hermeneutik eine kon-
struktive Theologie vorschlagt, die auch auf
die gegenwirtige Situation in Europa reagieren
kann. Einen besonderen Stellenwert in ihrer
Argumentation erhilt die Figur des Hermes,
den sie als Grenzginger vorstellt, wodurch
Interpretation interkulturell konzipiert wird.
Damit kann sie sich Fragen und Herausforde-
rungen wie dem Verhiltnis von Indigenitit und
Identitit und dem Klimawandel zuwenden.

Etwas aus der Reihe fillt der Aufsatz Saskia
Wendels, die sich der religionstheologischen
Modellbildung annimmt und vor dem Hinter-
grund des postkolonialen Einsatzes fiir eine
Gegenhegemonie eine postkoloniale Religions-
theologie skizziert. Diese lasse sich mit den An-
liegen der komparativen Theologie verbinden
und zeichne sich durch einen phanomenolo-
gischen Pluralismus, einen epistemologischen
und hermeneutischen Inklusivismus und einen
praktischen Pluralismus aus.

Wieder eine stirker historische Perspekti-
ve nimmt Juan Manuel Contreras Colin ein, der
am Beispiel des Nican mopohua aufzeigt, wie aus
der Sicht amerindischer Volker der européische
Kolonialismus schon zu Beginn der eurozen-
trischen Moderne kritisiert wurde. Indem darin
fiir die indigene Bevolkerung gefordert wird,
ihre kulturelle Identitt, Glaubensiiberzeugun-

gen, Traditionen, Riten, soziale und politische
Selbstbestimmung etc. zu respektieren und an-
zuerkennen, werde hier eine epistemologische
Dekolonialisierung der Theologie begonnen,
die gegenwirtig fortzufithren sei.

Auf die aktuelle Diskussion in der (deut-
schen) Entwicklungszusammenarbeit mit ihrer
stiarkeren Beriicksichtigung von Religion lenkt
Claudia Jahnel den Blick, indem sie die im
Workshop, der diesem Beitrag zugrundeliegt,
diskutierten Texte — u.a. aus dem BMZ und
von Harry Truman, Ulrich Menzel und Kather-
ine Marshall - vorstellt und die nach wie vor
wirksamen kolonialen Muster herausarbeitet,
weshalb von einem ,religious turn“ nicht ohne
Weiteres gesprochen werden konne.

Einen missionsgeschichtlichen Einblick
bietet Clemens Pfeffer mit seinen Ausfith-
rungen zum interkulturellen Theologen Hans
Jochen Margull und den von ihm geprigten
protestantischen Theologen, die sich gegen das
eurozentrische Narrativ der Missionsgeschichte
und fiir eine radikale Neuorientierung aus-
sprachen.

Den Abschluss des Bandes bildet der
Beitrag von Christiana Idika zur Frage, wie
Mission postkolonial gedacht werden konne.
Hierzu orientiert sie sich an der Missio Dei und
sieht eine grundlegende Analogie zwischen die-
ser und Anliegen des Postkolonialismus in der
vor allem in Jesus Christus deutlich werdenden
Veridnderung bestehender Machtverhiltnisse,
Armut und Knechtschaft.

Diese kurze Zusammenschau der einzel-
nen Beitrage zeigt, wo dhnliche Anliegen schon
frither vertreten wurden, sodass diese auf eine
breitere Basis gestellt werden, und wie vielfaltig
und wertvoll die Anregungen aus postkolonia-
ler und dekolonialer Perspektive fiir die Theo-
logie sein konnen. Der Band bietet damit viele
Anstofie fiir die weitere Arbeit — insbesondere
hinsichtlich der Selbstkritik européischer Theo-
logie, in der an vielen Stellen koloniale Muster
noch nachwirken.

Aachen Thomas Fornet-Ponse

PASTORALTHEOLOGIE

¢ Lohausen, Michael: Weltdistanz und
Menschenndhe. Katholische Seelsorger
zwischen Ausbildung und Praxisalltag in
der Mitte des 19. Jahrhunderts (Studien zur



