
415ThPQ 165 2020), 413-—-415

Das aktuelle
theologische Buch RESFÄRCH
©  e Gaärtner, Claudıa Herbst, Jan-Hendrik
Hg.) Kritisch-emanzipatorische Religions-
Dädagogık. Diskurse zwischen Theologie,
Pädagogık un Politischer Bildung. prın-
Yer Verlag, Wıesbaden 2019 Kritisch-emanzipatorische
uro 09,99 (D) Uuro /1,95 (A) ( HF 77,50
ISBN Y /8-3-658-287/758-0 Rellgionspddagogik
In den 1960er-Jahren gerlet Cdie Religionspäda-
90gik aufgrund gesellschaftlicher Kritik Ke-

ligion, Kirche Uun: religiÖser Bildung 1mmM T10om
des gesamtgesellschaftlichen Wandels unfter
Druck. DIieser sorgte auf mehreren Ebenen (u.
wissenschaftstheoretisch, bildungstheoretisch,
religionsdidaktisch) für einen fundamentalen
Wandel ihres Selbstentwurfs, der historisch miıt
dem ZuUuU!T Chiffre aAvanclerten Jahr 1968 SOWIE -XTIRAS ON UINE
den Leitbegriffen „Emanzipation’ Uun: „Kritik”
verknüpft lst Nachdem diese Leitbegriffe ZW1-
schenzeitlich ın den Hintergrund iraten (2-4)
sSind aktuell verschiedene zeitgeschichtliche Vergewlsserungen angestellt. Miıt „politisch-
Phänomene, welche diese ın der Pädagogik, theologische(n) Reflexionen 233-330) SOWIE
ın der politischen Bildung Uun: uch der Religi- „kritisch-pädagogische(n) Reflexionen“ 331-

419) wird der Blick ın den Teilen drei Uun: vieronspädagogik erneut ufs Tableau bringen.
e eıtrage des VO  3 C'laudia (Jartner Uun: schließlich interdisziplinär über den Tellerrand

Jan-Hendrik Herbst herausgegebenen Sammel- der Religionspädagogik geweltet. Und uch
bandes „Kritisch-emanzipatorische Religions- Cdie aktuelle (religiöse) Bildungspraxis kommt
pädagogik” widmen sich ın einer beeindrucken- mıt dem Kapitel ‚exemplarische Praxisfelder“
den Kreite Uun: Vielfalt diesen Zusammenhängen (42 —609) nicht kurz
mıt dem primaren Ziel, „die komplexen Begriffe Auf der Mesoebene 1st Cdie SOTSSaIL
‚Kritik‘ un: ‚Emanzipation religionspädago- gelegte Ausrichtung der eıtrage, Cdie multiper-
gisch annähernd erschließen (19) da- spektivische, melst sich ergänzende, teils uch
mıt Cdie „Potenziale, Perspektiven Uun: Probleme spannungsvolle Positionen einem themati-
einer kritisch-emanzipatorischen Religions- schen Aspekt verhandeln. Leser*innen werden
pädagogik interdisziplinär vermessen“ Uun: zudem mittels gelungener Kapiteleinführungen
Cdie „politische DImension religiÖser Bildung” des/r Herausgeber*in durch den mächtigen

reflektieren. (V) Band geleitet.
[Dass diese ambitionierten Ziele erreicht Auf der Mikroebene sSind thematische

werden, liegt der luziden Konzeption „Fluchtpunkte”, welche Cdie einzelnen Artikel
des Bandes, welcher Cdie 5 7 eıtrage einer konzentriert halten, WIE Clie historischen
harmonischen Komposition arranglert. Auf der Hintergründe der 1968er-Bewegun: Uun: Cdie
Makrtoeben dafür Cdie Gliederung ın fünf 2015 veröffentlichte Frankfurter Erklärung „ Ur
Teile Im Ersten geht mıt einer diachronen 1n€e kritisch-emanzipatorische Politische Bil-
Perspektive „historische Selbstvergewisse- dung‘. Der zentrale hermeneutische Schlüssel
rungen‘ _1 nNnier der Überschrift „Ke: des Bandes besteht jedoch ın einer „doppelten
ligionspädagogische Reflexionen“ werden 1mmM Hermeneutik“ (26) Gegen den impliziten
zweıliten eil 125 —' 3) systematisch-synchrone Mainstream einer „evolutiveln| Perspektive” (8)

413ThPQ 168 (2020), 413 –  415

Das aktuelle 
theologische Buch

◆  Gärtner, Claudia / Herbst, Jan-Hendrik 
(Hg.): Kritisch-emanzipatorische Religions-
pädagogik. Diskurse zwischen Theologie, 
Pädagogik und Politischer Bildung. Sprin-
ger VS Verlag, Wiesbaden 2019. (649) Pb. 
Euro 69,99 (D) / Euro 71,95 (A) / CHF 77,50. 
ISBN 978-3-658-28758-0.

In den 1960er-Jahren geriet die Religionspäda-

gogik aufgrund gesellschaftlicher Kritik an Re-

ligion, Kirche und religiöser Bildung im Strom 

des gesamtgesellschaftlichen Wandels unter 

Druck. Dieser sorgte auf mehreren Ebenen (u. a. 

wissenschaftstheoretisch, bildungstheoretisch, 

religionsdidaktisch) für einen fundamentalen 

Wandel ihres Selbstentwurfs, der historisch mit 

dem zur Chiffre avancierten Jahr 1968 sowie 

den Leitbegriffen „Emanzipation“ und „Kritik“ 

verknüpft ist. Nachdem diese Leitbegriffe zwi-

schenzeitlich in den Hintergrund traten (2 – 4), 

sind es aktuell verschiedene zeitgeschichtliche 

Phänomene, welche diese u. a. in der Pädagogik, 

in der politischen Bildung und auch der Religi-

onspädagogik erneut aufs Tableau bringen.

Die Beiträge des von Claudia Gärtner und 

Jan-Hendrik Herbst herausgegebenen Sammel-

bandes „Kritisch-emanzipatorische Religions-

pädagogik“ widmen sich in einer beeindrucken-

den Breite und Vielfalt diesen Zusammenhängen 

mit dem primären Ziel, „die komplexen Begriffe 

,Kritik‘ und ,Emanzipation‘ religionspädago-

gisch annähernd zu erschließen“ (19), um da-

mit die „Potenziale, Perspektiven und Probleme 

einer kritisch-emanzipatorischen Religions-

pädagogik interdisziplinär zu vermessen“ und 

die „politische Dimension religiöser Bildung“ 

zu reflektieren. (V)

Dass diese ambitionierten Ziele erreicht 

werden, liegt v. a. an der luziden Konzeption 

des Bandes, welcher die 35 (!) Beiträge zu einer 

harmonischen Komposition arrangiert. Auf der 

Makroeben sorgt dafür die Gliederung in fünf 

Teile: Im Ersten geht es mit einer diachronen 

Perspektive um „historische Selbstvergewisse-

rungen“ (21–124). Unter der Überschrift „Re-

ligionspädagogische Reflexionen“ werden im 

zweiten Teil (125 – 213) systematisch-synchrone 

Vergewisserungen angestellt. Mit „politisch-

theologische(n) Reflexionen“ (233 – 330) sowie 

„kritisch-pädagogische(n) Reflexionen“ (331–

419) wird der Blick in den Teilen drei und vier 

schließlich interdisziplinär über den Tellerrand 

der Religionspädagogik geweitet. Und auch 

die aktuelle (religiöse) Bildungspraxis kommt 

mit dem Kapitel „exemplarische Praxisfelder“ 

(421–  609) nicht zu kurz.

Auf der Mesoebene ist es die sorgsam an-

gelegte Ausrichtung der Beiträge, die multiper-

spektivische, meist sich ergänzende, teils auch 

spannungsvolle Positionen zu einem themati-

schen Aspekt verhandeln. Leser*innen werden 

zudem mittels gelungener Kapiteleinführungen 

des/r Herausgeber*in durch den mächtigen 

Band geleitet.

Auf der Mikroebene sind es thematische 

„Fluchtpunkte“, welche die einzelnen Artikel 

konzentriert halten, wie u. a. die historischen 

Hintergründe der 1968er-Bewegung und die 

2015 veröffentlichte Frankfurter Erklärung „Für 

eine kritisch-emanzipatorische Politische Bil-

dung“. Der zentrale hermeneutische Schlüssel 

des Bandes besteht jedoch in einer „doppelten 

Hermeneutik“ (26): Gegen den impliziten 

Mainstream einer „evolutive[n] Perspektive“ (8) 



414 [Das aktuelle theologische Buch

1mmM Wissenschaftsverständnis der Religionspä- fahr bestünde, die „Eigenlogik des Religiösen‘
dagogik geht demi//r Herausgeber”*in nicht 11UT (35) unterlaufen. Obwohl uch für Grumme
darum, AUS der Gegenwart Rückschau halten, der Emanzipationsbegriff „unverzichtbar” (49)
sondern Cdie Vergangenheit als „Gradmes- bleibt, warnı! VOorT „‚einer hypermoralisch auf-
ser Uun: „Seismograph‘ (14) der aktuellen Ke- geladenen Politisierung” (37) bzw. einem C1 -

ligionspädagogik verstehen. In diesem Licht kenntnistheoretischen „Universalismus” (46 f.)
erhellt sich uch der Titel der Tagung, Clie dem AÄus selner Sicht bedürfe AMNVAT einer Revitali-
Sammelband zugrunde liegt: „Zurück ın Cdie fu- Sslierung des Emanzipationsbegriffes allerdings
kunft? Kritik Uun: kmanzıpation In politischer „unter der Voraussetzung selner celbstreflexiv-
Uun: religiöser Bildung” (Schwerte 2019 kritischen Wiedergewinnung unfer Sspatmo-

E1ın paradigmatisches Beispiel für dieses dern-nachmetaphysischen Bedingungen (50)
/Zum Ende des ersien Teils kristallisiertProgramm Uun: cdas Zusammenspiel einzelner

Artikel bietet sich gleich 1mmM erstien Teil, ın dem sich damit 1n FEFrkenntnis heraus, Cdie den
einen historischen Rückblick auf Cdie gesamten Band durchzieht un: VOo Heraus-

Reformdekade 1968 SOWIE den problemori- geberteam abschliefsend eXpressI1s verbis for-
entlerten Religionsunterricht geht: Angesichts muliert wird: Weder auf unterrichtspraktischer
gegenwartiger „Paradoxien kapitalistischer Ver- Uun: bildungstheoretischer noch auf wWwISSeEeN-

gesellschaftung” 63-67 sieht Thorsten Knauth cschaftstheoretischer Ebene empfiehlt sich eın
bleibende Potenziale des problemorientierten blindes Aufgreifen kritisch-emanzipatorischer
Religionsunterrichts SOWIE einer problemori- Paradigmen, Theorien Uun: Begriffe. Als „Ni1S-
entlerten Religionspädagogik, die sich durch torischer Impuls” 614-620) kann vielmehr
1n€e NeuJustierung zentraler Leitbegriffe erzle- destilliert werden, den kritischen €ezug VOo  3

len lassen 67-75): Wenn Politik nicht 11UT als Theorie bzw. religlöser Bildung auf Cdie G esell-
Kıngen O71a e Gerechtigkeit, sondern als cschaft als grundsätzlichen „Drive” überneh-
Cdie Möglichkeit pluraler Lebensformen Uun: 1EN Uun: diesen 1mmM Spiegel der Gegenwart Uun:
_stile verstanden wird 68-—-70), kmanzıpation Jungerer Theoriebildung u Poststrukturalis-
als „Idee sO7laler Freiheit“ (71) Uun: Kritik als I1US, Postkolonialismus, (Gouvernementalitäts-
„Verhältnis zwischen Anerkennung Uun: Kritik forschung) weiterzudenken.
VOo  3 Lebensforme (73) dann ließen sich VOo  3 Was dies auf dem Spielfeld der Religions-
Seliten der Religionspädagogik Religion Uun: pädagogik konkret bedeuten kann, wird 1mmM

ligiöÖse Bildung als Befreiungspraxis buchstabie- Band auf WEe] Ebenen durchgespielt: Im Unften
1E 75—-80). Elner derart agierenden Religions- eil finden sich ehn eıtrage, Clie 1mmM Spiegel
pädagogik erwüchse Cdie Aufgabe, als kritisch der bereits erwähnten Frankfurter Erklärung
verstandene Bildungswissenschaft Religion als verstanden als Konzentrat kritisch-eman-
befreiendes Potenzial 1ın Cdie (Bildung-)Praxis zipatorischer Bildung (425) cdas entsprechende
einzuspielen 80-82). Intentional übereinstim- Potenzial religiöser Bildung anhand kirch-
mend, ber miıt deutlich mehr Pathos werben lich-religiöser raxıisfelder (u.a. Tage der (Ir1-
uch Cdie Protagonist”innen der ersien Stunde entierung, Compassion-Projekte) exemplarisch
u Siegfried Vierzig Uun: Huhertus Halbfas) ın einholen 421-609) Miıt dieser bunten, 1mmM

Reflexionsniveau unterschiedlich starken Feld-WEe] nachgeschalteten, teils cehr launigen Uun:
teils historisch erhellenden Interviewparts für VELILLESSUNG liegt AT kein holistisches Bild
Cdie einst1ige Uun: bleibende Relevanz eiInNnes PIO- kritisch-emanzipatorischer Bildungspraxis VOI,
blemorientierten Ansatzes (83- 24) :ohl zeigen sich ber wichtige Perspektiven bzw.

Eingeleitet wird Cdieser erstie eil Desiderate WIE beispielsweise Cdie notwendige
des bisherigen Duktus jedoch VO  3 Bernhard Verschränkung zwischen schulischer Uun:
TÜuMMEeS differenziertem Beltrag, der cdas 1mmM Berschulischer Bildungspraxis 624-626)
problemorientierten Religionsunterricht kulti- Was auf der Ebene religionspädago-
vierte Uun: teils uch heute vorhandene ,5  - gischer Reflexion grundlegend bedeutet, kri-

Ansatze weliterzuent-gebrochene kEmanzıpationsvertraue (46) der tisch-emanzipatorische
Religionspädagogik kritisiert, wodurch Clie (1E- wickeln, zeigen die elıtrage des Zzweıten Teils:

414

im Wissenschaftsverständnis der Religionspä-

dagogik geht es dem/r Herausgeber*in nicht nur 

darum, aus der Gegenwart Rückschau zu halten, 

sondern die Vergangenheit u. a. als „Gradmes-

ser“ und „Seismograph“ (14) der aktuellen Re-

ligionspädagogik zu verstehen. In diesem Licht 

erhellt sich auch der Titel der Tagung, die dem 

Sammelband zugrunde liegt: „Zurück in die Zu-

kunft? Kritik und Emanzipation in politischer 

und religiöser Bildung“ (Schwerte 2019).

Ein paradigmatisches Beispiel für dieses 

Programm und das Zusammenspiel einzelner 

Artikel bietet sich gleich im ersten Teil, in dem 

es um einen historischen Rückblick auf die 

Reformdekade um 1968 sowie den problemori-

entierten Religionsunterricht geht: Angesichts 

gegenwärtiger „Paradoxien kapitalistischer Ver-

gesellschaftung“ (63–  67) sieht Thorsten Knauth 

bleibende Potenziale des problemorientierten 

Religionsunterrichts sowie einer problemori-

entierten Religionspädagogik, die sich durch 

eine Neujustierung zentraler Leitbegriffe erzie-

len lassen (67– 75): Wenn Politik nicht nur als 

Ringen um soziale Gerechtigkeit, sondern als 

die Möglichkeit pluraler Lebensformen und 

-stile verstanden wird (68–70), Emanzipation 

als „Idee sozialer Freiheit“ (71) und Kritik als 

„Verhältnis zwischen Anerkennung und Kritik 

von Lebensformen“ (73), dann ließen sich von 

Seiten der Religionspädagogik Religion und re-

ligiöse Bildung als Befreiungspraxis buchstabie-

ren (75 – 80). Einer derart agierenden Religions-

pädagogik erwüchse die Aufgabe, als kritisch 

verstandene Bildungswissenschaft Religion als 

befreiendes Potenzial in die (Bildung-)Praxis 

einzuspielen (80 – 82). Intentional übereinstim-

mend, aber mit deutlich mehr Pathos werben 

auch die Protagonist*innen der ersten Stunde 

(u. a. Siegfried Vierzig und Hubertus Halbfas) in 

zwei nachgeschalteten, teils sehr launigen und 

teils historisch erhellenden Interviewparts für 

die einstige und bleibende Relevanz eines pro-

blemorientierten Ansatzes (83–124).

Eingeleitet wird dieser erste Teil – entgegen 

des bisherigen Duktus – jedoch von Bernhard 

Grümmes differenziertem Beitrag, der das im 

problemorientierten Religionsunterricht kulti-

vierte und teils auch heute vorhandene „un-

gebrochene Emanzipationsvertrauen“ (46) der 

Religionspädagogik kritisiert, wodurch die Ge-

fahr bestünde, die „Eigenlogik des Religiösen“ 

(35) zu unterlaufen. Obwohl auch für Grümme 

der Emanzipationsbegriff „unverzichtbar“ (49) 

bleibt, warnt er vor „einer hypermoralisch auf-

geladenen Politisierung“ (37) bzw. einem er-

kenntnistheoretischen „Universalismus“ (46 f.). 

Aus seiner Sicht bedürfe es zwar einer Revitali-

sierung des Emanzipationsbegriffes – allerdings 

„unter der Voraussetzung seiner selbstreflexiv-

kritischen Wiedergewinnung unter spätmo-

dern-nachmetaphysischen Bedingungen“ (50).

Zum Ende des ersten Teils kristallisiert 

sich damit eine Erkenntnis heraus, die den 

gesamten Band durchzieht und vom Heraus-

geberteam abschließend expressis verbis for-

muliert wird: Weder auf unterrichtspraktischer 

und bildungstheoretischer noch auf wissen-

schaftstheoretischer Ebene empfiehlt sich ein 

blindes Aufgreifen kritisch-emanzipatorischer 

Paradigmen, Theorien und Begriffe. Als „his-

torischer Impuls“ (614 –  620) kann vielmehr 

destilliert werden, den kritischen Bezug von 

Theorie bzw. religiöser Bildung auf die Gesell-

schaft als grundsätzlichen „Drive“ zu überneh-

men und diesen im Spiegel der Gegenwart und 

jüngerer Theoriebildung (u. a. Poststrukturalis-

mus, Postkolonialismus, Gouvernementalitäts-

forschung) weiterzudenken.

Was dies auf dem Spielfeld der Religions-

pädagogik konkret bedeuten kann, wird im 

Band auf zwei Ebenen durchgespielt: Im fünften 

Teil finden sich zehn Beiträge, die im Spiegel 

der bereits erwähnten Frankfurter Erklärung 

– verstanden als Konzentrat kritisch-eman-

zipatorischer Bildung (425) – das entsprechende 

Potenzial religiöser Bildung anhand kirch-

lich-religiöser Praxisfelder (u. a. Tage der Ori-

entierung, Compassion-Projekte) exemplarisch 

einholen (421–  609). Mit dieser bunten, im 

Reflexionsniveau unterschiedlich starken Feld-

vermessung liegt zwar kein holistisches Bild 

kritisch-emanzipatorischer Bildungspraxis vor, 

wohl zeigen sich aber wichtige Perspektiven bzw. 

Desiderate – wie beispielsweise die notwendige 

Verschränkung zwischen schulischer und au-

ßerschulischer Bildungspraxis (624 – 626).

Was es auf der Ebene religionspädago-

gischer Reflexion grundlegend bedeutet, kri-

tisch-emanzipatorische Ansätze weiterzuent-

wickeln, zeigen die Beiträge des zweiten Teils: 

Das aktuelle theologische Buch



415[Das aktuelle theologische Buch

Andrea TLehner Hartmann optiert zu Ke1- bildeten Ansätze miıt ihren prägenden Referen-
spiel für eın sich celhbst gegenüber kritisches 7e11 (v. auf Johann Baptist Metz Uun: Dorothee
148-151), konsequent VOo  3 den Subjekten AUS Sölle) kommen orofßer Unterschiede 1mmM
entwickelndes 151£. und sich theologisch Detail darin überein, Politische Theologie
biblischen Gottesbild ausrichtendes F 54) als kritisch-emanzipatorischen Ansatz [zUu
Verständnis VO  3 manzıpatlon. [ ese E1 nicht begreifen], ın dessen Sentrum Cdie colidarische
als fertiges Programm verstehen, sondern Subjektwerdung aller steht'  66 (242) Miıt dieser
beispielsweise angesichts VO  3 Selbstoptimie- treffenden Analyse Jan-Hendrik Herhbhsts 1st

rungszwangen 156-159) als „ständig 1ICUH gleich Cdie Oohnende UOption eiInNnes deutlicheren
konzipierendes Unterfangen VOorT Augen stel- religionspädagogischen Rekurses auf Politische
len, das Schwachstellen offen legt Uun: Be- Theologie verbunden (623) Eın analoges Po-

freiung als dynamisches Dauerprojekt vorstellt“ tenzial cschreiben Cdie Herausgeber*innen
(162) Ke]l ihren Ausführungen ZUrT! Politischen abermals cehr weitsichtig Uun: konzeptuell St1MM-

Religionspädagogik kommt Judith KONeMann m1g dem interdisziplinären Gespräch mıt

analogen Akzenten: Auf der Grundlage eilner C 1 - der kritischen politischen Bildung 333-339;
hellenden Unterscheidung zwischen Mündigkeit 620-623) Fur (Religions-)Lehrer*innen lohnt
als passıvem Reifungsprozess und reziprok auf dabei Betting Töschs Auseinandersetzung
61€E verwiesener manzıpation als aktivem celbst- mıt dem Beutelsbacher ONSENS Uun: der rage
reflexivem Oment wird verdeutlicht, dass der nach dem Gebot politischer Neutralität VOo  3

Emanzıpationsprozess nicht hegemonial der he- Bildung Uun: Lehrkräften 383 402)
Leronom bestimmt, sondern 11UT durch das Sub- Abgerundet wird der Band VOo Heraus-

jekt vollzogen werden kann 209—-2 10) Gerahmt geberduo schliefßlich miıt einem abermals beste-
VO  3 institutionellen und kollektiven Strukturen, chend systematisierenden ück- un: Ausblick

6 1-649), der bei Welitem nicht 11UT ThesenClie dies ermöglichen, mussten emanzipatorische
(religiöse) Lern- und Bildungsprozesse formuliert, sondern Ergebnisse des Bandes über
gelegt se1n, dass 61€ die Freiheit ‚selbsttätigen alle Artikel hinweg als YOTE Fäden AUSWEIST un:
Aneignungsprozesse[n| CC (2 3) cschaffen. anregende Impulsfragen als Forschungsdeside-

Wiıe jedoch dieser individuelle Ansatz un: rate stellt. „Konstellativ” (4) entstehen über
Cdie Gestaltung struktureller Erfordernisse den Band hinweg wahrhaft plurale Uun: gerade
sammengedacht werden können 228-229), deshalb AUSSCWOSCIL Konturen VO  3 Eman-
inwiefern sich (Praktische) Theologie, Cdie POSL- zıpation un: Kritik SOWIE Potenziale einer auf
strukturalistische un: postkoloniale Theorie ihnen fußenden Religionspädagogik. Eiıne SOL-

che weiterzuentwickeln un: dabei ausstehendeerns nımmt, kirchliche Macht-
un: Missbrauchsstrukturen einbringen darf Fragen WI1IE diejenige nach der Legitimitat
225-228) Uun: welche gesellschaftsrelevante einer politischen Positionierung der Religions-
Aufgabe der Religionspädagogik dabei pädagogik 643 -645) bearbeiten, 1st AMAT

kommt, wird VOo  3 VIiera DPirker angefragt (auch: tatsächlich 1n€e noch bewältigende Aufgabe
643-645) Miıt der anthropozentrischen Eng- der Zukunft 648-649) Der vorliegende Band
führung markiert SIMNONE Horstmann eın WE1- stellt dazu jedoch einen wahrlich umfänglichen
eres Desiderat religionspädagogisch-systema- Uun: überzeugend aufgearbeiteten Fundus
tischer Reflexion. (18 94) Überlegungen ZuUu!r Verfügung. Bleibt hoffen,

Vertiefungsmöglichkeiten bieten ferner dass Cdie künftige Debatte kEmanzıpation
Cdie beiden verbleibenden Abschnitte: Anhand Uun: Kritik ın der Religionspädagogik sich der
des dritten Teils lässt sich schliefßlich die iInten- gleichen Attribute schmücken darf, WI1IE dies
tionale Verwandtschaft der Jungeren kritisch- dem vorliegenden Band ansteht Uun: WI1IE 61€ ın
emanzipatorischen Religionspädagogik miıt den den gezwungenermafßen eklektischen Beschrei-
Ansätzen der Politischen Theologie (Beiträge bungen deutlich wurden umfänglich, plural,

Ulrich Engel, AÄnsgar Kreutzer, Jurgen Kroth, kontrovers, interdisziplinär, vergangenheitsbe-
Andreas Hellgermann) nachvollziehen, zugleich WUSSLT, gegenwartsorlentiert un: zukunftsoffen.
ber uch deren Pluralität 233-330) Ile abge- Maıinz Johannes Heger

415

Andrea Lehner Hartmann optiert zum Bei-

spiel für ein sich selbst gegenüber kritisches 

(148  –151), konsequent von den Subjekten aus zu 

entwickelndes (151 f.) und sich theologisch am 

biblischen Gottesbild ausrichtendes (152  –154) 

Verständnis von Emanzipation. Diese sei nicht 

als fertiges Programm zu verstehen, sondern – 

beispielsweise angesichts von Selbstoptimie-

rungszwängen (156  –159) – als „ständig neu zu 

konzipierendes Unterfangen vor Augen zu stel-

len, das Schwachstellen […] offen legt und Be-

freiung als dynamisches Dauerprojekt vorstellt“ 

(162). Bei ihren Ausführungen zur Politischen 

Religionspädagogik kommt Judith Könemann zu 

analogen Akzenten: Auf der Grundlage einer  er-

hellenden Unterscheidung zwischen Mündigkeit 

als passivem Reifungsprozess und reziprok auf 

sie verwiesener Emanzipation als aktivem selbst-

reflexivem Moment wird verdeutlicht, dass der 

Emanzipationsprozess nicht hegemonial oder he-

teronom bestimmt, sondern nur durch das Sub-

jekt vollzogen werden kann (209 – 210). Gerahmt 

von institutionellen und kollektiven Strukturen, 

die dies ermöglichen, müssten emanzipatorische 

(religiöse) Lern- und Bildungsprozesse so an-

gelegt sein, dass sie die Freiheit zu „selbsttätigen 

Aneignungsprozesse[n]“ (213) schaffen.

Wie jedoch dieser individuelle Ansatz und 

die Gestaltung struktureller Erfordernisse zu-

sammengedacht werden können (228 – 229), 

inwiefern sich (Praktische) Theologie, die post-

strukturalistische und postkoloniale Theorie 

ernst nimmt, u. a. gegen kirchliche Macht- 

und Missbrauchsstrukturen einbringen darf 

(225 – 228) und welche gesellschaftsrelevante 

Aufgabe der Religionspädagogik dabei zu-

kommt, wird von Viera Pirker angefragt (auch: 

643– 645). Mit der anthropozentrischen Eng-

führung markiert Simone Horstmann ein wei-

teres Desiderat religionspädagogisch-systema-

tischer Reflexion. (181–194)

Vertiefungsmöglichkeiten bieten ferner 

die beiden verbleibenden Abschnitte: Anhand 

des dritten Teils lässt sich schließlich die inten-

tionale Verwandtschaft der jüngeren kritisch-

emanzipatorischen Religionspädagogik mit den 

Ansätzen der Politischen Theologie (Beiträge 

v. Ulrich Engel, Ansgar Kreutzer, Jürgen Kroth, 

Andreas Hellgermann) nachvollziehen, zugleich 

aber auch deren Pluralität (233 – 330). Alle abge-

bildeten Ansätze mit ihren prägenden Referen-

zen (v. a. auf Johann Baptist Metz und Dorothee 

Sölle) kommen – trotz großer Unterschiede im 

Detail – darin überein, Politische Theologie 

„als kritisch-emanzipatorischen Ansatz [zu 

begreifen], in dessen Zentrum die solidarische 

Subjektwerdung aller steht“ (242). Mit dieser 

treffenden Analyse Jan-Hendrik Herbsts ist zu-

gleich die lohnende Option eines deutlicheren 

religionspädagogischen Rekurses auf Politische 

Theologie verbunden (623). Ein analoges Po-

tenzial schreiben die Herausgeber*innen – 

abermals sehr weitsichtig und konzeptuell stim-

mig – v. a. dem interdisziplinären Gespräch mit 

der kritischen politischen Bildung zu (333 – 339; 

620 – 623). Für (Religions-)Lehrer*innen lohnt 

dabei v. a. Bettina Löschs Auseinandersetzung 

mit dem Beutelsbacher Konsens und der Frage 

nach dem Gebot politischer Neutralität von 

Bildung und Lehrkräften (383 – 402).

Abgerundet wird der Band vom Heraus-

geberduo schließlich mit einem abermals beste-

chend systematisierenden Rück- und Ausblick 

(611–  649), der bei Weitem nicht nur Thesen re-

formuliert, sondern Ergebnisse des Bandes über 

alle Artikel hinweg als rote Fäden ausweist und 

anregende Impulsfragen als Forschungsdeside-

rate stellt. „Konstellativ“ (4) entstehen so über 

den Band hinweg wahrhaft plurale und gerade 

deshalb ausgewogene Konturen von Eman-

zipation und Kritik sowie Potenziale einer auf 

ihnen fußenden Religionspädagogik. Eine sol-

che weiterzuentwickeln und dabei ausstehende 

Fragen – wie diejenige nach der Legitimität 

einer politischen Positionierung der Religions-

pädagogik (643 – 645) – zu bearbeiten, ist zwar 

tatsächlich eine noch zu bewältigende Aufgabe 

der Zukunft (648 – 649). Der vorliegende Band 

stellt dazu jedoch einen wahrlich umfänglichen 

und überzeugend aufgearbeiteten Fundus an 

Überlegungen zur Verfügung. Bleibt zu hoffen, 

dass die künftige Debatte um Emanzipation 

und Kritik in der Religionspädagogik sich der 

gleichen Attribute schmücken darf, wie dies 

dem vorliegenden Band ansteht und wie sie in 

den gezwungenermaßen eklektischen Beschrei-

bungen deutlich wurden – umfänglich, plural, 

kontrovers, interdisziplinär, vergangenheitsbe-

wusst, gegenwartsorientiert und zukunftsoffen.

Mainz Johannes Heger

Das aktuelle theologische Buch


