ThPQ 169 (2021), 25-36

25

Angelika Berlejung

Wie wird Zeit in den Kulturen
des Alten Orients strukturiert?

¢ Immer schon haben die Menschen es unternommen, die Zeit, in der sie
leben, sowie ihre eigene Lebenszeit einzuteilen und zu strukturieren, um sie
auf diese Weise iiberschaubar und bewiltigbar zu machen. Dabei sind sie
von dem Bewusstsein geleitet, dass die Zeit nicht nur gottlichen Ursprungs
ist, sondern ihr Lauf von den Goéttern garantiert und gelenkt ist. Daraus
ergibt sich sowohl die dem Kreislauf der Natur abgeschaute zyklische Wahr-
nehmung der Zeit wie auch die im Lebenslauf erfahrene lineare Erstreckung
mit Anfang und Ende. Die Autorin, Professorin fiir Altes Testament an der
Universitidt Leipzig, zeigt in eindriicklicher Weise und mit vielen Details,
wie die Menschen des Alten Orients, Mesopotamiens und Agyptens ihre
Zeit erlebten und beschrieben, sie in eine allgemeine und eine besondere
einteilten, mit Festen hervorhoben und so einen lebbaren Kalender entwar-

fen, an den man sich halten konnte. (Redaktion)

Es finden sich in den Literaturen des Alten
Orients (im Folgenden Mesopotamien, Sy-
rien, Levante und Agypten) keine philoso-
phisch-systematischen Erdrterungen iiber
die Zeit, vergleichbar denen eines Aristote-
les oder Augustinus. Zudem fehlen sowohl
der sumerisch-akkadischen wie der dgyp-
tischen Sprache dem heutigen abstrakten
Zeitbegriff entsprechende Lexeme. Statt-
dessen werden Aspekte oder Abschnitte
von Zeit bezeichnet, wie Stunde, Tag, Mo-
nat, Jahr etc., sodass immer bereits eine
chronologische Ordnung mit eingespielt
wird. Wenn man Zeit als den menschli-
chen Versuch definiert, gesellschaftlichen
Erfahrungen und ,,Prozessen eine chrono-
logische Ordnung zu geben®, sodass Zeit
ein ,zentrales Organisationsmuster des
Alltags*' ist, konnen die genannten Zeit-
begriffe als Ausdruck dieses sozialen Be-
strebens der Synchronisierung, Standardi-

1
19. und 20. Jahrhundert, Bielefeld 2012, 14.

sierung und Koordination verstanden wer-
den. Innerhalb der religiésen Symbolsyste-
me des Alten Orients werden diese Basis-
ordnungen jeweils theologisch begriindet
und gedeutet.

Zeit kann im Alten Orient bereits
durch die Wortwahl bewertet werden: Der
rechte Zeitpunkt fiir etwas ist im &agyp-
tischen 3t oder tr, im akkadischen sima/
anu, wohingegen die Verneinung deutlich
macht, dass etwas zur Unzeit geschieht.
Agyptisch ahau, akkadisch adannu/adanu
bezeichnen demgegeniiber einen Zeit-
punkt am Ende eines bestimmten Zeit-
raums oder eine Zeitspanne von vorbe-
stimmter oder verabredeter Lange oder ge-
kennzeichnet durch eine Abfolge von Er-
eignissen, d.h. hier spielen Aspekte der {ib-
lichen, verabredeten oder zugeteilten Zeit,
der Planung, Terminierung und Absprache
eine Rolle. Zeit wird also nicht einfach nur

So Roman Laimeier, Eine Zeitlandschaft in der Globalisierung. Das islamische Sansibar im



26 Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients

in Einheiten geteilt und gemessen, sondern
auch in Deutungszusammenhinge gestellt,
bewertet und gestaltet. Dies gilt insbeson-
dere in der gesellschaftlich tiblichen Kon-
struktion von Zeit und Geschichte, wo le-
gitimatorische oder é&tiologische Beziige
in der Vergangenheit verankert, aber auch
Szenarien von Zukunft entworfen werden.
Konstruktionen von Zeit, Zeitordnungen,
-management und -deutungen sind auch
Ausdruck von gesellschaftlichen Macht-
verhiltnissen bzw. deren Umbriichen, da
sie jeweils das Ergebnis der Aushandlung
von Deutungshoheit sind. Dabei zeigt sich
im Alten Orient eine starke Traditions-
gebundenheit, wobei es doch auch sehr
gut sein kann, dass verschiedene etablier-
te Zeitstrukturen in einer Gesellschaft ne-
beneinander bestehen kénnen, aber eben
in verschiedenen Bereichen zur Anwen-
dung kommen.

Grundsitzlich werden gern Qualita-
ten der Zeit unterschieden, wie Rhythmik,
Zyklik, Sequenzialitdt (vorher - nacher -
zugleich), Dauer und Linearitit, die wiede-
rum in zwei unterschiedliche Zeitkonzep-
tionen zusammenzufassen sind, die aller-
dings nicht beziehungslos nebeneinander
stehen, sondern wechselseitig aufeinan-
der bezogen werden und sich durchdrin-
gen konnen: auf der einen Seite ist dies das
zyklische Zeitverstindnis, das den wieder-
kehrenden Naturlaufen abgeschaut ist und
sich im Ablauf menschlichem Zugriff ent-
zieht. Auf der anderen Seite steht das linea-
re Zeitverstindnis, das eher die Abfolgen
der menschlich-biografischen Lebenspha-
sen zugrunde legt, von einem Anfang aus-
gehend und einem Ende zustrebend, und
in vielerlei Hinsicht von sozialen Konven-
tionen bedingt ist. Verallgemeinernd kann
man fiir jeden altorientalischen Menschen
annehmen, dass er Zeit vor allem als dau-
ernd wiederkehrenden Rhythmus der Na-

tur in der Abfolge des landwirtschaftlichen
Jahres, und gleichzeitig seine eigene Le-
benszeit als progressiv fortlaufende lineare
Abfolge von Ereignissen und Lebensalters-
stufen erlebte, die nicht reversibel waren.
Jeder Mensch war (und ist) also gezwun-
gen, zwischen zyklischem und sequenziell-
linearem Zeitverstindnis eine Synthese
herzustellen.

Dazu kommt im Alten Orient eine
qualitative Unterscheidung der Zeit, wie
z.B. Alltags- und Festzeit oder Zeit, die
von Menschen sowie Zeit, die von Got-
tern wahrgenommen und gestaltet wer-
den kann. Auch in diesem Fall existieren
beide ,,Zeitarten“ nicht unabhéngig vonei-
nander, sondern sind aufeinander bezogen
bzw. durchdringen einander.

1 Die Struktur der Zeit in Zyklen

Die Einteilung der Zeitabschnitte, die Zeit-
messung und die Erstellung von Kalendern
wurden seit alters her dem zyklischen Na-
turlauf abgeschaut, wie dem Wechsel von
Tag und Nacht (= tdgliche Erdumdrehung)
und den Mondphasen (= Umlauf des Mon-
des um die Erde), die den Monat bestim-
men. Der Umlauf der Erde um die Son-
ne samt den vom Sonnenstand abhéngi-
gen jahreszeitlichen Ereignissen (wie das
Hochwasser der Fliisse oder das Reifen
der Feldfriichte) bestimmen das Jahr. Die-
se mit bloflem Auge gut beobachtbaren
Rhythmen sowie die drei Einheiten Tag,
Monat und Jahr sind die Basis der Kalen-
der und Zeitmessung in Mesopotamien
und Agypten. Das Hauptproblem stell-
te in diesen Kulturen die Unvereinbarkeit
der durch die Himmelskorper angegebe-
nen Zeitabschnitte dar: Ein Sonnenjahr
hat 365,2492 Tage. Die diesem Zeitraum
am nichsten kommende Zahl von Mona-



Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients 27

ten ist 12; 12 Mondmonate haben aber nur
ca. 354 Tage. Ein Jahr von 12 Mondmona-
ten ist also kiirzer als das Sonnenjahr, so-
dass die Ereignisse des landwirtschaftli-
chen Kalenders, der an Jahres- und Ern-
tezeiten ausgerichtet ist, schon nach we-
nigen Jahren ihre Stellung im Jahr dndern.
Um diese Ereignisse an ungefahr derselben
Stelle im Jahr zu halten, wurde in Mesopo-
tamien dem Jahr ein Schaltmonat hinzuge-
fiigt, sobald es nétig schien. Diese Schal-
tung geschah auf herrscherlichen Befehl,
sodass deutlich wird, dass weltlicher Herr-
schaft auch in gewissem Mafl die Herr-
schaft iiber die Zeit oblag - allerdings nur
in reaktivem Sinn. Auch in Agypten ent-
hielt das Kalenderjahr in unregelmafi-
gem Wechsel 12 oder 13 Monate; dane-
ben wurde wohl im 29. Jh. v. Chr. fur die
Verwaltung ein Kalender mit fixen 365 Ta-
gen, 12 Monaten, 30 Tagen + 5 Zusatztage
zwischen den Jahren (Epagomenen) ge-
schaffen, der keine Schaltung vorsah, so-
dass sich die kalendarischen Jahreszeiten
gegeniiber dem Naturjahr mehr und mehr
verschoben. Eine Verbesserung dieser zu-
nehmend unpraktischen Zeitstruktur ist in
pharaonischer Zeit nicht versucht worden,
und ein spater Versuch durch Ptolemaios I1I.
238/7 v. Chr. im Kanoposdekret misslang;
der agyptische Kalender war durch Tra-
dition geheiligt und trotz seiner enormen
Nachteile nicht zu dndern. Erst die Kalen-
derreform des Augustus 26 v. Chr. setzte
die Schaltung eines Extra-Tages alle 4 Jahre
durch und brachte Kalender- und Natur-
zeit wieder in Einklang. Eine weitere Zeit-
unterteilung der Monate in (3 x) 10-tdgige
Abschnitte (= Dekaden) ergab sich aus der
Beobachtung der Dekangestirne. Die De-
kaden hatten allerdings wenig Einfluss auf
das Leben in Agypten und spielten eher in
Astronomie und Astrologie eine Rolle. An-
ders war dies mit den Dekanen, Sternbil-

dern, die zur Zeiteinteilung der Nacht in
12 jahreszeitlich variable Stunden dienten.
Sie wurden einzelnen Géttern oder Got-
tergruppen zugeordnet, wobei jeder De-
kan die Dekade des Jahres regierte, in der
er nach Sonnenuntergang aufging. Es lag
nahe, dass die Dekane zu Schutzgéttern
»ihrer Zeitabschnitte und der in ihnen ge-
borenen Menschen wurden. Fiir dieselben
waren sie zeitlebens von Bedeutung, da sie
schon bei deren Geburt ihr Schicksal be-
stimmten. Insofern spielten sie in der As-
trologie eine ebenso grofle Rolle wie im
Schutzamulettwesen.

Auch wenn die Basiseinheit der Zeit-
struktur Jahr, Monat und Tag war, die den
zyklischen ~ Gestirnbahnen verpflichtet
sind, so war der Jahres-, Monats- und Ta-
gesanfang etwas, tiber das man offenbar ge-
teilter Meinung sein konnte - je nachdem,
welches Naturereignis als Schliisselereig-
nis galt: In Babylonien lag der Jahresan-
fang ungefihr zur Zeit des Frithlingsaqui-
noktiums, in Assyrien lag er im Herbst,
bis man ab dem 1. Jt. v. Chr. auch in Assy-
rien den babylonischen Kalender verwen-
dete. In Agypten begann das Jahr seit dem
Neolithikum mit der Niliiberschwemmung
im Juni/Juli (prézisiert durch den Frithauf-
gang des Sirius), die den Beginn des land-
wirtschaftlichen Jahres einldutete; man
zihlte ab der Niliiberschwemmung dann
3 Jahreszeiten (Uberschwemmung, Aus-
saat, Ernte) zu je 4 Monaten, die einfach
nummeriert wurden. Seit der 11. Dynas-
tie sind auch 12 Monatsnamen tiberliefert,
die von Festen bzw. deren Gottern abgelei-
tet wurden, die im jeweiligen Monat statt-
fanden. Auch die &ltesten Monatsnamen
aus Mesopotamien, belegt in den altsu-
merischen Texten aus Lagasch, Adab und
Nippur, zeigen, dass manche Monatsna-
men auf Gottheiten zuriickverweisen, de-
ren Feste regelmiaflig in diesen Monat fie-



28 Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients

len. Daneben wurden Monate aber auch
nach den landwirtschaftlichen Tétigkeiten
benannt, die sie charakterisierten. Land-
wirtschaftliches und kultisches Jahr liefen
also in wiederkehrenden Zyklen ab und
waren aufeinander abgestimmt. Der Mo-
nat begann in Syrien und Mesopotamien
mit dem Wiedersichtbarwerden des Mon-
des nach der Konjunktion von Sonne und
Mond, in Agypten mit dem auf das Ver-
schwinden der letzten Mondsichel folgen-
den Tag. In Bezug auf den Beginn des Ta-
ges war die kulturelle Konvention im al-
ten Orient ebenfalls nicht einheitlich: Der
Tag begann in Syrien und Mesopotamien
mit dem Sonnenuntergang, in Agypten mit
dem Sonnenaufgang.

Die beschriebenen Rhythmen der Na-
tur sind beobacht-, erfahr- und berechen-
bar. Die darauf beruhende Struktur der
Zeit in Zyklen war bis auf Details (s.o.)
praktikabel und schuf Vertrauen in eine
stabile Ordnung, die galt. In ihr konn-
te man sich sehr gut und simpel orientie-
ren. Auch wenn man in Mesopotamien
davon iiberzeugt war, dass die Zeitzyklen
auf Dauer rhythmisch wiederkehren wiir-
den, herrschte dennoch die Vorstellung,
dass diese Zeitzyklen irgendwann einmal
ihren allerersten Anfang genommen hat-
ten. Dies war schopfungstheologisch ver-
ankert, da man davon ausging, dass sie von
den Géttern bzw. einem Schopfergott in
primordialer Vorzeit geschaffen und der
Schopfung eingestiftet worden waren. Ver-
schiedene Mythen erzéhlen, dass eine Gott-
heit (oder mehrere Gottheiten wie An, En-
lil, Ea) aus der uranfinglich ungeordneten
Materie durch ihren Schopfungsakt in der
Urvergangenheit einen in Raum und Zeit
geordneten Kosmos erschuf, der seither
verlédsslich aufrechterhalten wird. Als Bei-
spiel sei hier nur auf das bekannte babylo-
nische Weltschopfungsepos Enuma Elisch

aus dem 12. Jh. v. Chr. verwiesen, das im
1. Jt. v. Chr. als Festlegende des akitu-Fests
zu Jahresbeginn in Babylon rezitiert wur-
de. In Tafel V wird die Schopfung der zy-
klischen Zeiteinteilung mit den Gréflen
Jahr, Monat und Tag dem babylonischen
Gotterkonig Marduk zugeschrieben. Da-
nach war er es, der Sonne, Mond und Ster-
ne schuf und den Jahreslauf bestimmte, in-
dem er durch die Sterne 12 Monate, durch
die Mondphasen den Monat, und durch
die Sonne den Tag strukturierte, ebenso
wie den Tag- und Nachtwechsel. Als Got-
terkonig richtete er sich, seine gottlichen
Kollegen und seine Geschépfe (und durch
die Ordnung des Raums) so die Welt ein,
die er regieren wiirde. Da die Gestirne,
Mond und Sonne in Mesopotamien auch
eigene Gottheiten waren, kam ihnen ent-
sprechend die Verantwortung zu, Tag, Mo-
nat und Jahr intakt zu halten. Dazu gehor-
te nicht nur die gottliche Aufsicht iiber den
Lauf, die Quantitit der Zeit, sondern auch
uiber ihre Qualitat (s. unten).

Die anfingliche Perfektion der klaren
uranfinglichen Ordnung zu Beginn der
Weltschopfung, also die ferne, ideale pri-
mordiale Urvergangenheit war nur den
Gottern zugénglich, galt als der mensch-
lichen Gegenwartszeit und dem mensch-
lichen Zugriff ebenso entzogen und fern
wie die Zukunft. Die Gétter waren die ein-
zigen, die iiber Einblicke in Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft verfiigten
und deren Wille die Zeiten gestaltete. Sie
hatten die Schicksale bestimmt, das Kon-
zept des Zufalls gab es nicht. Die Setzun-
gen der Urvergangenheit waren bekannt
und galten als perfekt, sodass mesopota-
misches Denken von der unbekannten Zu-
kunft keine Quantenspriinge erwartete.
Utopisches Denken, das durchaus mit Uto-
pien Gedanken des Wiinschens und der
Unzufriedenheit mit gegenwartigen Ge-



Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients 29

gebenheiten teilt, impliziert in Mesopota-
mien keine progressive Zeitlinie mit dem
ausschliefSlichen Blick nach vorn, son-
dern vielmehr die Wiederherstellung ver-
gangener Zustinde (= Rekonstruktions-
utopie).? Das Wiinschen der mesopota-
mischen Menschen galt der Riickkehr zu
den Schopfungsanfingen, nicht etwa ei-
ner ,neuen Schopfung® oder einem Welt-
ende. Dies unterscheidet sich sehr von der
Apokalyptik oder vom modernen Zeit-
verstdndnis mit seinem inhdrenten Fort-
schrittsoptimismus, die von allem Neuen
eine (gegeniiber dem Bestehenden) op-
timierte Qualitdt erwarten. Die mesopo-
tamische Zeitvorstellung bestand viel-
mehr darin, dass ,die ferne Vergangen-
heit und die ferne Zukunft auf einer gebo-
genen Zeitachse zueinander finden und ei-
nander durchdringen® konnten. Die Set-
zungen der Ordnungen, die von den Got-
tern in der Urvergangenheit vorgenom-
men worden waren, werden nach mesopo-
tamischer Vorstellung von denselben nur
in Ausnahmefillen und dann auch jeweils
nur fiir eine begrenzte Zeit (s. z.B. durch
Marduk im neubabylonischen Erra-Epos)
aufler Kraft gesetzt. Solange ein Gott sich
an seinem Kultsitz und irdischen Wohnort
befand, wo er kultisch versorgt wurde, wa-
ren die Ordnungen garantiert. Im Gegen-
zug bestand die Vorstellung, dass das Ver-
lassen des Kultsitzes damit gleichzusetzen

war, dass die bestehende Ordnung zusam-
menbrach.! Die Entscheidung dariiber lag
aber ausschliefSlich bei der Gottheit, deren
Wille auch jeweils die Dauer der katastro-
phalen Zustinde und ihr Ende innerhalb
der Zeit bestimmte. Diese Zeiten inver-
tierter Schopfungsordnungen waren nur
episodisch (s. auch die Sintfluterzdhlung),
ohne dass ein endgiiltiges Weltuntergangs-
szenario je im Blick gewesen wire.

In Agypten lag die Sache etwas an-
ders: Anders als in Mesopotamien, wo die
Schépfung der Zeit einmalig und verldss-
lich in der primordialen Vorzeit vorge-
nommen worden war, musste sie in Agyp-
ten tagtaglich wiederholt werden: ,,Er (der
Sonnengott) entsteht wie er entstand beim
Ersten Mal in der Erde des Ersten Ma-
les.“> So war der Sonnengott Schopfer der
Zeit bzw. die Geburt der Zeit geschah un-
ter seiner Mitwirkung wihrend seiner all-
néchtlichen Fahrt durch die Unterwelt.
Zwei Zeitarten werden dabei unterschie-
den: So bezeichnet der Neheh die beweg-
te, sich wandelnde, zyklische Zeit des Wer-
dens und Vergehens, die mit dem Sonnen-
gott (Chepre/,,der Werdende“ am Morgen,
Re am Mittag und Atum/,der Vollendete®
am Abend) verbunden ist und von Men-
schen (anhand des Sonnenlaufs) als dau-
ernde Bewegung wahrgenommen werden
kann, wohingegen die Djet die stillgestell-
te Zeit der ewigen Fortdauer ist, die stei-

Angelika Berlejung, Gérten, Inseln, Wolkenstadte: Raumutopien im Alten Testament und Alten

Orient, in: Lena Seehausen / Paulus Enke/ Jens Herzer (Hg.), Religion als Imagination. Festschrift

fiir Marco Frenschkowski, Leipzig 2020, 19-43.
So Stefan M. Maul, Riickwirts schauend in die Zukunft: Utopien des Alten Orients, in: Alfonso

Archi/ Armando Bremanti (Hg.), Tradition and Innovation in the Ancient Near East. Procee-
dings of the 57th Rencontre Assyriologique Internationale at Rome 4-8 July 2011, Winona Lake

2015, 3-12, hier: 7.

Zu diesen Zusammenhdngen s. Angelika Berlejung, Die Theologie der Bilder. Das Kultbild in

Mesopotamien und die alttestamentliche Bilderpolemik unter besonderer Beriicksichtigung der
Herstellung und Einweihung der Statuen (OBO 162), Fribourg-Géttingen 1998.

205.

Zitiert nach Jan Assmann, Steinzeit und Sternzeit. Altdgyptische Zeitkonzepte, Miinchen 2011,



30 Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients

nern, unwandelbar und vollendet ruht und
als solche mit Osiris verbunden ist und den
Kosmos durchdringt. Kosmos, Gétter und
Agypter leben in beiden Zeiten zugleich,
wobei der Mensch durch die Tempelriten
im Kult die dauernde Wiederkehr der kos-
mischen Zyklen im menschlichen Handeln
mitvollzog, oder steinerne Monumen-
te fiir die Ewigkeit errichtete. Durch Ers-
teres versuchte er sich in die Neheh-Zeit,
durch Letzteres in die Djet-Zeit hineinzu-
stellen, was ihm aber erst durch die post-
mortale Verwandlung wirklich gelingen
sollte (s.u.). So gilt, dass sich die Gesamt-
heit von Zeit erst durch die unendliche
Wiederholung der periodischen Vereini-
gung der beiden Aspekte Neheh und Djet
ergibt.® Die allndchtliche Vereinigung von
Neheh- und Djet-Zeit ,,ist in der altagypti-
schen Vorstellungswelt das Weltgeheimnis
schlechthin®, und ein Versuch, kosmische
Zeit in den Aspekten von unendlicher Be-
wegung und unwandelbarer Dauer zu er-
fassen.

Die allererste Geburt der Zeit (in Ge-
stalt des Sonnenlaufs) war zwar in der Vor-
zeit geschehen, sie musste allerdings stin-
dig neu geboren werden, sodass sie ent-
sprechend dem Sonnenlauf in einen per-
manenten zyklischen Prozess von Bewe-
gung und Wandlung eingebunden war, der
keinesfalls komplett abgesichert war. Es
gab den Gedanken, dass es moglich war,
die Sonnenbarke aufzuhalten, was dem
Aufhalten der Zeit entsprach. Der Still-
stand der Barke wurde in Texten mehrfach
als Bedrohung der Existenz der Welt the-
matisiert und zeigt, dass die Zeit fiir die al-

ten Agypter Diskontinuititen aufweisen
und zum Stillstand kommen konnte und
somit kein stabiles, sondern ein verletzli-
ches Element der Weltordnung war. Es war
die Aufgabe des Kults, die Zeitzyklen der
(Neheh-)Zeit in Gang zu halten, sodass der
Kult den Sonnenlauf rituell mitvollzog und
»den Charakter eines ritualisierenden Ka-
lenders™® hatte. Die Riten hatten den Fort-
bestand der Welt zu sichern, indem sie die
irdischen Verhéltnisse in die kosmische
Zeit integrierten. Vorstellungen iiber ein
Weltende sind aus verschiedenen Perioden
der agyptischen Geschichte belegt. Relativ
ausfiihrlich ist das Zwiegesprich zwischen
Atum und Osiris im Totenbuch Kapitel 175
(zuerst belegt ca. 1400 v. Chr.). Atum sagt
an, er werde nach vielen Millionen Jahren
von (zyklischer) Neheh-Zeit alles zersto-
ren, was er geschaffen hat. Die Welt wer-
de wieder in den Zustand vor der Schop-
fung zuriickfallen und die Erde wie vor ih-
rem Anfang in das Urgewisser/Urelement
(Nun) zuriickkehren. Atum wirde sich in
die Gestalt einer Schlange zuriickverwan-
deln und zusammen mit Osiris iibrigblei-
ben. Das dgyptische Weltende sieht also die
Riickkehr in den ungeformten Urzustand
vor der Schopfung vor, welche die Viel-
heit und Ausdifferenzierung der Schop-
fung durch den Willen des Schopfergottes
selbst beendet. Zwischen initialem Anfang
der Weltzeit und ihrem finalen Ende zieht
die Zeit faktisch einen imagindren grofien
Kreis (der durch tdgliche Wiederholung
des Aufgangs der Sonne aus dem Nun, der
allndchtlichen Vereinigung von Neheh-
und Djet-Zeit und den Lauf der Sonnen-

Zitiert nach Jan Assmann, Sternzeit und Steinzeit: Altagyptische Zeitvorstellungen, in: Peter

Gendolla | Dietmar Schulte (Hg.), Was ist die Zeit? (Forum), Miinchen 2012, 69-78, hier: 77.
Vgl. auch Jan Assmann, Steinzeit und Sternzeit (s. Anm. 5), 82; ders., Stein und Zeit, Mensch
und Gesellschaft im Alten Agypten, Miinchen 32003, 32-58.

8 Ebd., 72.

Jan Assmann, Steinzeit und Sternzeit (s. Anm. 5), 84.



Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients 31

barke in viele kleine Kreise strukturiert ist)
und kehrt letztendlich an ihren Ausgangs-
punkt zuriick.

Auch wenn in Agypten der Sonnen-
gott durch Werden und Vergehen die Zeit
in Bewegung hielt, konnten noch ande-
re Gottheiten ebenso mit speziellen Zeit-
aspekten in Verbindung gebracht werden:
So stand Osiris fiir die Djet-Zeit und war
der Mondgott Thot mit Zeitmessung be-
traut, unterschied die Jahreszeiten, Monate
und Jahre und kannte (und garantierte) die
Wanderungen der Himmelskorper. Er war
es auch, der das Schicksal (Schai) des Ein-
zelnen bei seiner Geburt bestimmte, seine
Lebenszeit berechnete und die Jahre zahl-
te und somit tiber zugeteilte Zeitspannen
entschied.

2 Die Strukturierung der Zeit
in lineare Sequenzen

Neben dem zyklischen Zeitverstandnis
gab es zugleich auch ein lineares Zeitver-
stindnis, das weniger den Naturzyklen als
vielmehr Ereignisfolgen, Zahlungen, De-
finitionen von Anfang und Ende und da-
mit sozialer Konstruktion und Konvention
verpflichtet ist. Der Gedanke der linearen
Zeit, die nach der Schopfungsordnung be-
ginnt, wird am besten in Konigslisten, An-
nalen und Chroniken greifbar, die histori-
sche Sinnstiftungen darstellen und jeweils
der herrscherlichen Deutungshoheit ver-
pflichtet sind.

In Mesopotamien geben éltere Texte
meist nur den Regenten an, entweder mit
»Regierung des N.N.“ oder mit ,,zu dieser
Zeit“. In Babylonien benannte man min-
destens seit dem Reich von Akkad (seit

ca. 2700 v. Chr.) die einzelnen Jahre nach
einem wichtigen politischen oder sakra-
len Ereignis und fithrte dann in der Kas-
sitendynastie (1750-1175 v. Chr.) die re-
gelrechte Zahlung nach Konigsregierungs-
jahren ein, die bis in die Zeit der Seleuki-
den iblich blieb. Demgegentiber wurden
in Assyrien die Jahre nach einem staatli-
chen Wiirdentréger, einem Eponymen, be-
nannt, was wiederum die staatlich kontrol-
lierte Fithrung von Eponymenlisten erfor-
derte. Konigsinschriften verweisen gern
auf kurze Filiationen, wobei auch lingere
Genealogien gepflegt wurden, welche die
dynastische Folge und damit Legitimitdt
bezeugten. Die Anfinge von Annalen und
Chroniken® liegen wohl im Anfang des
2. Jt. v. Chr., als sumerische Schreiber ver-
suchten, die Vergangenheit ihres Landes
von den Anfingen nach der Sintflut, ,als
das Konigtum von oben herabgekommen
war®, von der 1. Dynastie von Kisch bis in
ihre Gegenwart als Abfolge von Konigtii-
mern darzustellen, die in verschiedenen
zumeist babylonischen Stidten bestanden.
Die so kreierte sumerische Konigsliste ist
ein literarisches Konstrukt, das in der wei-
teren Literaturgeschichte mit einer eigen-
stindigen Liste von Herrschern vor der
Sintflut kombiniert wurde, sodass eine Lis-
te entstand, die eine grobe und idealisier-
te Gliederung der linearen Zeitlinie bot:
Es gab eine Zeit von Herrschern ,vor der
Flut® und ,,nach der Flut®

Es versteht sich von selbst, dass die-
se Konstruktion nicht alltagstauglich war
und nur in religios-literarischen Texten
eine Rolle spielte. Die sumerische Konigs-
liste ist sehr formelhaft strukturiert und
liefert Zahlen und Dynastieangaben, de-
ren Wert als historische Quelle in Zweifel

®  Albert Kirk Grayson, Assyrian and Babylonian Chronicles (TCS V), Locust Valley-New York

1975.



32 Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients

stehen. Dies liegt u.a. daran, dass fiir Ide-
alkénige der Vorzeit fantastisch lange Re-
gierungsjahre angegeben werden, die in
das Reich der Legende gehoéren. Dies gilt
sowohl fiir die Konige ,vor der Flut®, de-
ren Regierungszeit tendenziell deutlich ho-
her liegt als die der Konige ,,nach der Flut®,
womit sich das Deutungsmuster eines De-
kadenzmodells anzeigt. Nichtsdestotrotz
sind auch die Regierungsjahre der Ko-
nige ,,nach der Flut® nicht nur realistisch
(z.B. Etana 1560 Jahre; Gilgamesch 126
Jahre) und spiegeln die altorientalische
Uberzeugung, dass eine lange Regierungs-
und Lebenszeit Zeichen gottlichen Segens
ist. Hochgeschitzten Herrschern schreibt
man folglich eine lingere Regierungszeit
zu als weniger Prominenten. Historisch
valabler als die sumerische Konigsliste und
die davon abhéngigen Listen sind die ak-
kadischen Konigslisten (z. B. die Larsa-Ko-
nigsliste mit den Konigen von 2025-1737
v. Chr.) und Chroniken, welche die Namen
der Koénige, ihre Filiation, Regierungszeit
und gegebenenfalls herausragende Ereig-
nisse oder Konigstaten erwédhnen. Sie um-
spannen teilweise beeindruckend lange
Zeitraume und gehen auf Chronisten in
Hofkanzleien zurtick.

In den Annalen und Chroniken wur-
den iblicherweise ausgehend vom Regie-
rungsantrittsjahr eines Herrschers die Fol-
gejahre durchgezahlt. In gewisser Wei-
se ergibt sich durch die Konvention, die
Zeit entsprechend der Regierungszeit eines
menschlichen Regenten zu strukturieren
die Folge, dass die Zeit beim Tode dieses
Regenten stillsteht. Erst mit der Nachfolge,
wenn also die Zeitstruktur und -zdhlung
wieder neu begann, war die zeitlose Zeit
tiberwunden. So ergibt sich fiir die linea-

10

Fragments, London u.a. 2000.

re Jahreszahlung nach Regenten wieder-
holt das Problem, dass nicht ganz klar ist,
ob das erste gezdhlte Jahr das erste Regie-
rungsjahr eines Herrschers ist, unabhin-
gig davon, wann genau er im Kalenderjahr
die Regierung tibernahm, oder ob sein ers-
tes Regierungsjahr erst dann voll als erstes
Jahr gezahlt wurde, wenn der (nichstgele-
gene) kalendarische Jahresanfang eingetre-
ten war. Diese Unscharfe ist in der histo-
rischen Forschung oft kaum zu l6sen und
kann durch zeitgleiche Koregentschaften
noch verscharft werden.

Auch in Agypten wurden Konigslis-
ten gefiihrt, die bezeugen, dass man die
Konigsabfolge (bis zur jeweiligen Gegen-
wart) aufzeichnete und die Dynastiezédh-
lung das historische Denken bestimm-
te. Eines der frithesten Zeugnisse ist der
Palermostein." Er fiithrt die Namen pré-
dynastischer Herrscher auf, samt simt-
lichen Konigen der 1. bis zur 5. Dynastie
bis zu Pharao Neferirkare (ca. 2475-2465
v.Chr.), sodass der Stein als seine konigli-
che Auftragsarbeit gelten kann. Zusatzin-
formationen sind die Konigstitulaturen,
die Namen der kéniglichen Mutter, die
wichtigsten Jahresereignisse wie wieder-
kehrend gefeierte religios-kultische Feste,
jahrliche Viehzahlungen, Militdrkampa-
gnen, die Erschaffung von Gétter- und Koé-
nigsstatuen, Tempel- oder Stadtegriindun-
gen. Vermerkt wurden ebenso der jahres-
aktuelle Stand der Nilschwemme sowie das
Todesjahr des jeweiligen Kénigs. Der deut-
lich spatere Turiner Konigspapyrus aus
der Zeit Ramses II. (19. Dyn.; 1279-1213
v.Chr.) scheint mit der Liste von Gotter-
dynastien zu beginnen, die iiber Agyp-
ten regiert haben sollen, wobei der Text
hier sehr unvollstindig und schwer inter-

Toby A. H. Wilkinson, Royal Annals of Ancient Egypt. The Palermo Stone and its Associated



Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients 33

pretierbar ist. Die anschlieflenden Herr-
scherlisten (wobei Pharaonen in &gypti-
scher Vorstellung Goétter reprisentieren)
geben dhnlich wie der Palermostein selek-
tive Zusatzinformationen tber besonde-
re Taten des jeweiligen Herrschers, dessen
Regierungsdauer und Lebensalter zu Re-
gierungsende abschlieflend vermerkt wird.
Diese hieratische Liste scheint im Ver-
gleich zu den hieroglyphischen Konigslis-
ten von Abydos, Sakkara oder Karnak als
deutlich linger und daher gegebenenfalls
vollstindiger. Die Tatsache, dass auch die
(nicht-dgyptischen) Herrscher der Zweiten
Zwischenzeit gelistet werden, ist eine Be-
sonderheit: Diese Fremdherrscher werden
allerdings von ,echten dgyptischen Pha-
raonen”‘ dadurch unterschieden, dass ih-
ren Namen nicht die kénigliche Titulatur
vorangestellt wurde, sondern ein besonde-
res Zeichen fiir ,, Auslandischer Herrscher®
bzw. ,Grofier Fremder® Konigslisten wa-
ren also nicht einfach linear-chronologi-
sche Aufzihlungen der Hofkanzlei, son-
dern immer auch literarische Konstrukte,
die eine zeitgebundene Interpretation der
Pharaonengeschichte aus Hofperspektive
boten. Die Selektion oder Zuschreibung
von bestimmten pharaonischen Aktivité-
ten wahrend ihrer Regierungszeit folgt den
kulturell vorgegebenen konigsideologi-
schen Priamissen. Der Sinnzuschreibungs-
aspekt gilt auch fiir die im Original verlo-
renen Aegyptiaca des Priesters Manetho
(3. Jh. v.Chr.), in der er die Geschichte
Agyptens beginnend mit einer Zeit der
Gotter- und Totengeisterherrschaft in eine
durchgehende Abfolge von Pharaonen in
31 Dynastien einteilte. Da das Werk nur
in Abschriften erhalten ist, lasst sich kaum

11

mehr mit Sicherheit klaren, welche Inter-
pretationen er vornahm und welche sei-
ne Abschreiber in ihre Vorlagen eingetra-
gen haben.

Abgesehen von herrscherlicher Anna-
listik, die im Alten Orient auch immer die
Last des herrscherlichen Legitimationser-
weises tragen musste, war lineare Zeit fiir
jeden einzelnen Menschen auch in sei-
nen eigenen Lebensjahren erfahrbar. Die
Lebenszeit eines Menschen galt im Alten
Orient als die ihm von den Géttern zuge-
messene Zeitspanne, die sich linear in ver-
schiedene Lebensphasen gliederte und der
sich mit dem Tod dann die kulturell spezi-
fischen Unterweltsvorstellungen anschlos-
sen. Dabei werden sprachlich die Angaben
zu Lebensphasen im Sumerischen oder
Akkadischen selten genauer spezifiziert,
als dass Kinder, Erwachsene und Alte von-
einander unterschieden werden, von de-
nen jeweils bestimmte Aktivitdten und so-
ziale Verhaltensweisen erwartet werden."
Wirklich absolute Zahlen, die Lebenspha-
sen gliedern, finden sich selten, sodass der
folgende Text, der mit ,,Geheimnis der Ge-
lehrten® iiberschrieben ist, erwdhnenswert
ist:'2 ,40 (Jahre) = Blite (laliitu), 50 (Jah-
re) = kurze Tage, [60 (Jahre)] = reifes Al-
ter (metlutu), 70 (Jahre) = lange Tage, [8]0
(Jahre) = Greisenalter (Sibutu), 90 (Jahre)
= extrem hohes Alter (littutu).“ Mit dem
Tod ging der Verstorbene dann in die Un-
terwelt tiber, wo er als Schattenwesen und
Totengeist in staubiger Finsternis existier-
te und auf die Totenversorgung durch sei-
ne Nachkommen hoffte. Auch in Agypten
sind exakte Lebensjahrangaben selten, wo-
hingegen man eher die Lebensaltersstu-
fen notierte. So teilt die Dekadenlehre des

Ulrike Steinert, Aspekte des Menschseins im Alten Mesopotamien. Eine Studie zu Person und

Identitdt im 2. und 1. Jt. v. Chr. (Cuneiform Monographs 44), Boston-Leiden 2012, 96f.
12 STT 400 Rs. 45-47 Umschrift zitiert nach Barbara Bock, Die babylonisch-assyrische Morpho-
skopie (AfO.B. 27), Wien 2000, 30; Eigeniibersetzung.



34 Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients

Papyrus Insinger ein Menschenleben &hn-
lich wie der zitierte mesopotamische Text
in Dekaden ein, wobei denselben soziale
Rollen mitgegeben werden: Bis zum zehn-
ten Jahr: Torheit, von zehn bis zwanzig:
Ausbildung, von zwanzig bis dreiflig: Er-
werben und Sparen, von dreifdig bis vier-
zig: ,,zehn Jahre bis zur Erreichung des Al-
ters, wahrend man noch keine Ratschldge
erteilt, von vierzig bis sechzig: Diese Jah-
re miissen die Zeit der Reife umfassen, die
zum Ratgeben legitimiert. Ab sechzig geht
es bergab: ,Wer die sechzig Jahre iiber-
schritten hat, hat alles (, was) vor ihm (lag,)
tiberschritten.” Die letzten vierzig Jahre bis
zur moglichen 100 werden nur ,einem un-
ter Millionen zuteil“®. Dem Tod folgte in
agyptischer Vorstellung das Totengericht,
sodass die diesseitige Lebenszeit ein Weg
war, der linear auf ein Ziel und eine grund-
sitzliche Verwandlung hinfithrte. Nach
dem Tode wurde der Mensch durch die Ri-
ten der Einbalsamierung, Mumifizierung,
Bestattung und Verkldrung zu einem Osi-
ris. Als solcher ging sein Mumienleib nach
dem erfolgreich absolvierten Totengericht
in die unwandelbare Djet-Zeit der ewigen
Fortdauer ein, wohingegen seine Ba-Kor-
perseele in der Neheh-Zeit existierte und
er durch das generationeniibergreifende
Band der Ka-Sozialseele weiterhin mit den
Lebenden verbunden blieb.”* Im Tod erst
war es dem (guten) Agypter wirklich mog-
lich, in die Ganzheit der kosmischen Zeit
in den Aspekten (bewegte) Neheh- und
(stillstehende) Djet-Zeit einzugehen.

13

4 Ebd., 85.137-139.
15

3 Qualitative Zeitstrukturen

Wie bereits erwdhnt, konnten der Zeit
auch bestimmte Qualititen zugemessen
werden. Hierher gehort die in altorienta-
lischen Gesellschaften iibliche Unterschei-
dung von Alltagszeit und Festzeit, wel-
che die vorhandenen Zeitstrukturen wie
zyklische Kalender und lineare Biogra-
fien nochmals strukturierte. Die Einfiih-
rung und Einhaltung von regelmafiigen
Festen® gliederte die Zeit in Zyklen, Pe-
rioden und Rhythmen, wobei aus der kul-
turell festgelegten Abfolge von Festen im
Jahreslauf ein Festkalender und ein litur-
gisches Jahr entstand, das mit dem kalen-
darischen Jahr identisch sein konnte, aber
nicht musste. Die Wiederholbarkeit gilt da-
bei als zentrales Merkmal eines Fests, wo-
bei zudem wichtig ist, dass die Zeit des
Fests durch entsprechende Mafinahmen
von der Alltagszeit und dem Werktag un-
terschieden wird. Dazu gehérte dann eben
auch, dass der Raum, in dem das Fest statt-
findet, durch entsprechende Mafinahmen
von der Umgebung unterschieden (z.B.
Schmuck, Beleuchtung) war, dass Mythen
(in Wort und Bild) eingespielt wurden, wo-
durch die Festteilnehmer periodisch zur
Festzeit ,,zu Zeitgenossen des mythischen
Ereignisses“'® oder ,zu Zeitgenossen der
Gotter“” wurden. Auch die Zeiterfahrung
konnte innerhalb der Festzeit verdndert
sein, da diese als Augenblick der Ewigkeit,
stillgestellter Augenblick' und damit hei-
lige Zeit wahrgenommen wurde. Diese in-

Zitat aus Jan Assmann, Steinzeit und Sternzeit (s. Anm. 5), 20.

Zum Folgenden s. Angelika Berlejung, Heilige Zeiten. Ein Forschungsbericht, in: Irmtraud Fi-

scher u.a. (Hg.), Das Fest: Jenseits des Alltags (JBTh 18), Neukirchen-Vluyn 2003 [2004], 3-62.
16 Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiosen, Frankfurt 1984

(= Hamburg 1957), 78.93.

7 Ebd.,, 77.
18

In Anlehnung an Jan Assmann, Stein (s. Anm. 6), 211£.



Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients 35

tensive Zeiterfahrung in der festlichen Ge-
genwart mag es mit sich bringen, dass ei-
nige Feste sich dem Thema der uranfing-
lichen Schopfung (z. B. akitu-Fest in Baby-
lon) oder der Verginglichkeit widmeten
(z.B. Totengedenkfeste) oder dass man der
Gotter- oder Ahnenbegegnung Zeit und
Raum gab, was die irdische Realitdt auf die
kosmische hin transparent machte."

Auch die Handlungsabliufe des Fest-
tages sind von denen des Werktages un-
terschieden. Die Routine des Alltagsle-
bens wird unterbrochen und zugunsten
der Festtagsruhe, Mufle, Besinnung, Kon-
templation, des Tempelbesuchs oder der
Wallfahrt aufgegeben. Im Unterschied zur
Alltagszeit, die vornehmlich auf Leben als
Uber-leben ausgerichtet ist, wird das Leben
zur Festzeit als alle Sinne reizender Genuss
zelebriert: Musik, Tanz, Spiele, Festessen,
Réucherwerk und Rauschmittel tragen zur
ganzheitlichen Welterfahrung bei. Auch
offen zur Schau getragene Emotionalitdt
(Freude, Trauer) kann Teil des festlichen
Geschehens sein, wahrend ein solches Ver-
halten im Alltag verpont ist. Da Feste tur-
nusmiflig wiederholbar sein miissen, wer-
den von ihnen Feten unterschieden, die
sich nicht wiederholen. Sie feiern einma-

Weiterfithrende Literatur

Jan Assmann, Steinzeit und Sternzeit. Alt-
agyptische Zeitkonzepte, Miinchen 2011.
Jorg Riipke, Zeit und Fest. Eine Kulturge-
schichte des Kalenders, Miinchen 2006.
Trix Gretler, Zeit und Stunde. Theologi-
sche Zeitkonzepte zwischen Erfahrung
und Ideologie in den Biichern Kohelet und
Daniel, Ziirich 2004.

lig einen bestimmten Anlass. Sie kdnnen
im linearen Zeitverstdndnis als Feiern an-
lasslich der Thronbesteigung oder des Sie-
ges eines Konigs ebenfalls Alltagszeit von
Fetenzeit trennen. Abgesehen von diesen
Veranstaltungen im offiziellen Stadt- oder
Staatskult gehorten dazu auch Feten priva-
ter Natur zum Anlass einer Geburt, Hoch-
zeit, Beerdigung etc., die sich tblicherwei-
se durch Einmaligkeit auszeichneten, auch
wenn die Tendenz bestand, dem Ereignis
jahrlich zu gedenken und es in eine private
Kalenderstruktur zu integrieren.
Abgesehen von Festzeiten, welche die
Festteilnehmer fiir eine begrenzte Zeit in
die heilige Zeit und Gétterwelt versetzten,
gab es noch die Vorstellung, dass die Got-
ter die Zeit nicht nur geschaffen und struk-
turiert, sondern auch qualifiziert hatten.
So prégten die Gotter den Gestirnen, die
mit ihnen verbunden waren, und die das
quantitative Mafl der Zeiteinheiten vorga-
ben, ihre eigene Qualitdt mit ein. Dies war
den Géttern von Anbeginn der Schopfung
an moglich gewesen, da sie die Zeit in al-
len kosmischen Dimensionen iiberschau-
ten. Die Zeit erhielt so Aspekte und Ei-
genschaften, die einen ,,guten Monat/Tag“
von einem ,neutralen Monat/Tag“ und ei-
nem ,schlechten Monat/Tag“ unterschie-
den, sodass die an sich leere Zeit mit Be-
deutungen und Bewertungen angefiillt
wurde. Durch ein entsprechend komplet-
tes Verzeichnis von Zeitqualititen wur-
de der Kalender zum Schicksalsbuch, und
es war dem Kundigen méglich festzustel-
len, welche Monate oder Tage eines Jah-
res grundsatzlich gilinstig oder ungiins-
tig oder fiir bestimmte Unternehmungen
gut oder schlecht geeignet waren. So stel-
len die in akkadischer Sprache (belegt seit

19 S0 7.B. Volkert Haas, Geschichte der hethitischen Religion (HO, 1. Abteilung, Bd. 15), Leiden-
New York-Koln 1994, 692; Jan Assmann, Stein (s. Anm. 6), 212.



36 Berlejung / Zeitstrukturierung in den Kulturen des Alten Orients

der Mitte des 2. Jt.s v. Chr.) verfassten Me-
nologien Gestirne, Gotter, deren Feste, die
dazugehorige Mythologie sowie verschie-
dene Aspekte des menschlichen und sozia-
len Lebens nach Monaten zusammen, um
die zyklisch wiederkehrenden Monate mit
allen ihren Bedeutungen und Eigenschaf-
ten darzustellen. Dazu gab es die Hemero-
logien, die gute oder schlechte Tage fest-
legten. Auch in Agypten wurden Monate,
Tage und Stunden mit bestimmten Gott-
heiten in Verbindung gebracht und vor-
zugsweise hemerologische Kalender an-
gelegt, die jeden einzelnen Tag des Jahres
mit einem mythischen Ereignis verbanden,
wodurch jeder Tag eine bestimmte Bedeu-
tung und Qualitét erhielt.

Dank der zyklischen Wiederkehr der
Monate und Tage sind Menologien und
Hemerologien immerwéhrende Kalender.
So konnte eine Chronomantie entwickelt
werden, die es den kundigen Menschen
erlaubte, die Qualitit zukiinftiger Zeit zu
kennen und einen Sinnhorizont in die ir-
dischen Zeitablaufe mit einzubringen, der
Verlasslichkeit und géttliche Planung sug-
gerierte und innerhalb dessen man sich
orientieren konnte.

4 Fazit

Menschen der Antike hatten die Tendenz,
Zeit zu ordnen, zu strukturieren und die an
sich leere Zeit mit Sinn und Bedeutung an-
zufiillen. Der Beginn zyklischer Zeit wurde
ebenso wie die Garantie ihres dauerhaften
Ablaufs in der Schopfung durch ein Got-
teswesen verortet, sodass als Mensch da-

rauf zu vertrauen war, dass der géttliche
Wille alles wohl geordnet hatte. Der An-
beginn linearer Zeit war biografisch jedem
Menschen erfahrbar und in politischen
Systemen mit der Entstehung des Konig-
tums verbunden, womit ebenfalls eine
gottliche Sinnstiftung erfolgt war. Quali-
tative Unterschiede in der Zeit tibergrei-
fen zyklische und lineare Zeitstrukturen
und versuchen, Gétter- und Menschenzeit
in Festen und Feten zu verschranken und
nichts in der Zeit dem Zufall zu tiberlassen.

Die Autorin: geb. 1961, Studium der Theo-
logie und Assyriologie in Heidelberg und
Miinchen, seit 2004 Professorin fiir ,Ge-
schichte und Religionsgeschichte Israels und
seine Umwelt“ an der Theologischen Fakul-
tdt der Universitit Leipzig; seit 2009 Aufer-
ordentliche Professorin fiir Ancient Studies
an der Universitit Stellenbosch/Siidafri-
ka; seit 2017 Visiting Full Professor for Bi-
blical Archaeology an der Bar Ilan Univer-
sitdt/Israel; seit 2017 Ordentliches Mitglied
der Séchsischen Akademie der Wissenschaf-
ten; Publikationen: Die Theologie der Bil-
der. Das Kultbild in Mesopotamien und die
alttestamentliche Bilderpolemik unter be-
sonderer Beriicksichtigung der Herstellung
und Einweihung der Statuen (OBO 162),
Fribourg/CH-Goéttingen 1998; Divine Se-
crets and Human Imaginations. Studies on
the History of Religion and Anthropology
of the Ancient Near East and the Old Tes-
tament (ORA), Tiibingen 2020; Die Anfin-
ge und Urspriinge der Jahweverehrung: Der
ikonographische Befund, in: Berliner Theo-
logische Zeitschrift 30.1 (2013), 142-165;
GND: 118149873.



