132

ThPQ 169 (2021), 132-140

Daniel Minch

Pl

uralitat, Endlichkeit und social imaginaries:

Systematisch-theologische Uberlegungen zu

»Kirche plura

Ill

¢ Mit einer hermeneutischen Reflexion iiber die Theorie der ,social imag-
inary* von Charles Taylor und einer Uberlegung zur kreatiirlichen End-
lichkeit als anthropologische Konstante bei der Gestaltung der Welt wird
fiir normative Grundlagen von Pluralitit und Vielfalt in der Kirche - aber
auch dariiber hinaus - pladiert. Nicht-Gott sein heif3t plural sein, und es ist
als Geschenk der Schopfung zu verstehen. Immanente Zeichen der Einheit
sollten nicht gegen die Pluralitit ausgespielt werden. Eine Neuentdeckung
und die Wertschitzung des Zusammenspiels von Transzendenz und Imma-
nenz in den Kulturen, in der Geschichte und in der Kirche fordere diese
und ihre Praxis positiv heraus, den sensus fidei fidelium als Ausdruck einer
Dynamik der Einheit und der schopferischen Pluralitit schirfer im Blick zu
haben. Eine Kirche, die der Pluralitit gegeniiber offen bleibt, ist - im Sinne
des II. Vatikanums - immer mehr global und universell unterwegs in dieser

Welt. (Redaktion)

»Kirche plural®ist unweigerlich ein schwie-
riges Thema fiir jedes theologische Teilge-
biet, vor allem aber fiir die Systematische
Theologie. SchlieSlich ist die Betonung der
kirchlichen Einheit von jeher ein vorrangi-
ges Anliegen der Dogmatik, selbst in Zei-
ten, in denen solche Einheit nur kontra-
faktisch verkiindet werden konnte. Trotz
gewisser Schwierigkeiten gab es im zwan-
zigsten Jahrhundert grof3e Fortschritte auf
dem Weg zur Einheit der Christen, wie
beispielsweise die Errungenschaften der
Okumenischen Bewegung, des Zweiten
Vatikanums und des Dekrets Unitatis red-
integratio (1964), der Enzyklika Ut unum
sint (1995) von Johannes Paul II. sowie der
produktiven Dialoge zwischen Katholiken

1

und anderen Gespréchspartnern, darunter
Lutheraner, Anglikaner und Orthodoxe.

Es gab jedoch auch grofie Riickschla-
ge, welche unter anderem Schwierigkei-
ten — hervorgerufen durch Dominus Iesus
(2000) und die Konstitution von Benedikt
XVI. Anglicanorum coetibus (2009) - zur
Folge hatten, ganz zu schweigen von den
konfessionellen und ethnischen Dimen-
sionen des Krieges 1992—-1995 in Bosnien
und Herzegowina.

Das sozio-historische Element von
Kirche' ist unentbehrlich fiir jegliche Ek-
klesiologie und fiir die christliche Theolo-
gie allgemein. Deshalb miissen wir herme-
neutische, phianomenologische und sozio-
historische Uberlegungen ernst nehmen,

Das Zweite Vatikanische Konzil hat betont, dass die Kirche eine sichtbare Gemeinschaft ist und

dass diese soziale Wirklichkeit einer tibergeordneten geistlichen Wirklichkeit nicht fremd oder



Minch / Pluralitat, Endlichkeit und social imaginaries 133

um tiberhaupt griindlich Theologie betrei-
ben zu konnen. Sie sind wesentliche Tei-
le der Aufgabe, eine legitime Pluralitat fiir
die Kirche herauszuarbeiten. Im Folgen-
den werde ich den Fokus auf zwei Haupt-
konzepte und ihre theologische Bedeutung
legen: die Rollen von ,social imaginaries’
und kreatiirlicher Endlichkeit als anthro-
pologische Konstante bei der Gestaltung
der Welt, in der die Kirche existiert.

1 Synchrone und diachrone
Pluralitdt und social imaginaries

Innerhalb bestimmter Sektoren der Kirche
gibt es seit Langem eine gewisse institutio-
nelle Zuriickhaltung, soziologische Metho-
den oder philosophische Gedanken anzu-
wenden, die sich der Sozialwissenschaf-
ten bedienen. Zweifellos gab es Durchbrii-
che, oft in Form einer Beschiftigung mit
Gruppen innerhalb der Gesellschaft, ins-
besondere marginalisierter Bevolkerungs-
gruppen, deren Erfahrung inmitten einer
zunehmend o6konomisierten Welt einen
grundlegenden Kontrast zum Lebensstil
der dominierenden und vorherrschenden
Schicht darstellt. Diese Erfahrungen koén-
nen auf eine Differenz zwischen der Wahr-
heit des Evangeliums und der Kommu-
nikation derselben hinweisen. Oft wurde
dies einseitig als Schuld der marginalisier-
ten Bevolkerungsgruppen abgehandelt, die
sich von der Kirche und der ewigen Wahr-
heit abgewandt hatten oder die mit Sakula-

rismus, Kommunismus oder einer anderen
Ideologie infiziert waren.

Die Zuriickhaltung der institutionel-
len Kirche, solche Versuche der Rekon-
textualisierung anzunehmen, kann oft in-
nerhalb des weiteren Kontexts des Miss-
trauens gegeniiber Geschichte und Erfah-
rung erklart werden. Trotzdem wird die
synchrone Pluralitét historisch in den ver-
schiedenen kirchlichen Formen, die durch
eine Vielzahl von Erzdhlungen, Institutio-
nen und rechtlichen Rahmenbedingungen
gebildet werden, bezeugt. Jedes davon ver-
gegenwartigt die Kirche in der Welt und in
der Geschichte. Was aber steht hinter die-
ser Pluralitat? Soziale Ordnungen und In-
stitutionen sind nicht streng ,,natiirlich®im
Sinne einer ontologischen Ordnung oder
Vorbestimmung, obwohl solche Struktu-
ren oft ontologisiert worden sind.?

Die soziale Realitét in Form von sozia-
lem Wissen, intersubjektiven Beziehungen
und Institutionen hat eine ontologische
Dichte, ist aber nicht an sich ontologisch
normativ. Dies ist entscheidend fiir das
Verstandnis der Kirche als Gesellschaft,
weil das Umfeld, in dem sie entstanden
ist und in dem sie sich dann entwickelt,
grundlegend mitbestimmend dafiir ist, wie
sie in der Geschichte existiert und sich wei-
terentwickelt. Wenn wir die Pluralisierung
des frithen Christentums akzeptieren und
auch, dass die Kirche selbst eine relativ de-
zentralisierte Sammlung lokaler und regio-
naler Kirchen war (jedoch nicht ohne ein
Bewusstsein fiir eine universelle Einheit),

untergeordnet ist, sondern mit ihr vereinigt ist und aktiv die Kirche als einen Leib und eine
eschatologische Wirklichkeit aufbaut. Als solches ist ihr historisch vergegenwirtigtes soziales
Element ein immanenter Teil dessen, was die Kirche ist und was sie wird, und dies geschieht in
der Geschichte. Siehe Lumen Gentium (LG, 21. November 1964), 8; online: http://www.vatican.
va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-genti-

um_ge.html [Abruf: 17.02.2021].

Peter L. Berger/ Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine

Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a. Main 2003, 55.



134 Minch / Pluralitat, Endlichkeit und social imaginaries

die in verschiedenen Phasen in eine direk-
tere, einheitlichere und zentralere Bezie-
hung zu den romischen Behérden gebracht
wurde (insbesondere die Gregorianische
Reform des 12. Jahrhunderts, die Posttri-
dentinische Katholische Reformation und
die Ultramontane ,,Pius-Ara“), dann hat
es eine synchrone Pluralitit gegeben.’? Jede
Ortskirche wurde auf der Grundlage der
Objektivierung des tibertragenen Wissens
gegriindet, das in und durch das vermittelt
wird, was Charles Taylor ,social imaginary*
genannt hat. Damit meint er ,,die Art und
Weise wie sich Menschen ihre soziale Exis-
tenz vorstellen, die Vorstellung davon, wie
sie mit anderen zusammenpassen, wie sich
die Dinge zwischen ihnen und ihren Mit-
menschen entwickeln, die Erwartungen,
welche normalerweise erfiillt werden, und
die tieferen normativen Vorstellungen und
Bilder, die diesen Erwartungen zugrun-
de liegen™. Das Konzept eines ,social im-
aginary" ist evokativ und ruft etwas in un-
serem Verstdndnis des ,,Sozialen® als sol-
chem hervor. Taylors Konzeption kann
nicht genau definiert werden wie eine spe-
zifische ,,Sozialtheorie®. Tatsdchlich stellt
er es einer ,,Theorie® gegeniiber, weil Theo-
rien definierte Arten sind, die Welt so dar-
zustellen, wie diese von bestimmten Men-
schen oder Denkschulen gedacht wur-
de. Manchmal kénnen diese Theorien das
»social imaginary® infiltrieren, vielleicht
zuerst die der Eliten und dann die der ge-

samten Gesellschaft.

Das ,,,social imaginary‘ geht tiber das
unmittelbare Hintergrundverstandnis hi-
naus, das unseren bestimmten Prakti-
ken Sinn verleiht“. Der erweiterte Hin-
tergrund des ,social imaginary® ist inter-
subjektiv und relational, umfasst und de-
finiert, wie Menschen im Verhiltnis zu-
einander und zu gesellschaftlichen Grup-
pen stehen. Es ist eine Verbindung von im-
plizitem ,Wissen wie“ und ,,Tun® im All-
tag, die relativ unstrukturiert ist und die
»aufgrund ihrer unbegrenzten und un-
bestimmten Natur niemals angemessen
in Form expliziter Lehren ausgedriickt
werden kann“. Das vorherrschende ,so-
cial imaginary® vermittelt in einem Kon-
text zwischen dem ,,Hintergrundverstind-
nis“ und den Praktiken, welche dieses Ver-
stindnis ermoglicht. Die Objektivierung
des Verstidndnisses in der Praxis ,triagt” das
Verstidndnis aber auch, indem es vergegen-
wirtigt und zu einem Teil der objektiven
sozialen Realitat gemacht wird, mit der an-
dere Menschen interagieren kénnen und
sogar miissen, und ihm so Koérper und
Gewicht verleiht. ,Social imaginary® wird
durch sein ,soziales Wesen inkarniert.

Theorien konnen das ,social imagi-
nary* durchdringen und umformen. Wenn
das passiert, ,nehmen Menschen neue
Praktiken auf, improvisieren oder wer-
den in sie eingefiihrt. Diese ergeben Sinn
durch die neue Sichtweise, jene, die als ers-
te in der Theorie artikuliert wurde; diese
Sichtweise ist der Kontext, der den Prakti-

Synchrone Pluralitit existierte und existiert in unterschiedlichem Grad auch innerhalb der

Kirche. Allerdings hat sich die Kirche in verschiedenen Phasen zunehmend zentralisiert und
vereinheitlicht, insbesondere seit der Mitte des 19. Jahrhunderts. Trotz dieses Impulses hat die
Zentralisierung oft zu neuen Formen des pluralistischen Denkens und Ausdrucks gefithrt. Fiir
eine Einschitzung der nachtridentinischen katholischen Pluralitit siehe den Beitrag von Petrus
A. Bayer, Tridentinum und frithneuzeitlicher Katholizismus in diesem Heft, 124-131.

Ebd., 24.
Ebd.,, 25.
Ebd.

Ny v

Charles Taylor, Modern Social Imaginaries, Durham 2004, 23.



Minch / Pluralitat, Endlichkeit und social imaginaries 135

ken Sinn verleiht.“® Neue Praktiken erzeu-
gen ein Verstindnis fiir sie und die durch
die Praxis hervorgerufenen Beziehungen.
Dies spiegelt sich dann in den Theorien wi-
der, dndert sie und schafft neue Praktiken.
Im Laufe der Geschichte erhalten Praktiken
eine neue Bedeutung, zum einen wegen ei-
nes neuen Denkens iiber Praktiken und
zum anderen, weil sie selbst zum Nachden-
ken anregen. Praktiken werden nicht nur
von auflen mit einer neuen Bedeutung ver-
sehen, sondern sie verdndern durch ihre
Existenz in einem Beziehungsgeflecht die
Beziehung zwischen Menschen und Prak-
tiken untereinander. Daraus erwdchst die
Notwendigkeit einer Theoretisierung da-
von, was die Praktiken jetzt bedeuten. Im
Laufe der Zeit, ,,veranderten eine Reihe von
Praktiken allmahlich ihre Bedeutung fir
die Menschen und trugen somit zur Bil-
dung eines neuen ,social imaginary* bei“’
Das Verstindnis der Wechselseitig-
keit von Theorie und Praxis innerhalb ei-
nes ,social imaginary* hilft uns zu theore-
tisieren, wie sich ,social imaginaries® ver-
andern, verwandeln oder sogar mit ande-
ren in Konflikt geraten. Wenn wir die Uni-
versalitit des christlichen Glaubens so-
wie seine transkulturelle Natur bestitigen,
dann ist die sozial bedingte, von ,social
imaginaries® gepragte Realitét nicht der Ort,
an dem wir dieses ,Universelle“ lokalisie-
ren konnen, zumindest nicht in dem Sinne,
dass irgendeine ,social imaginary* verabso-
lutiert werden kann. Die Reziprozitit von
Theorie und Praxis bei der Schaffung einer
objektiven sozialen Realitédt garantiert, dass
kein einzelner Ausdruck stabil bleiben kann
und dass unterschiedliche ,social imagina-
ries* in unterschiedlichen Kontexten entste-
hen. Von Anfang an war die Kirche durch

8 Ebd., 29.
°  Ebd., 30.

eine interaktive Vielfalt verschiedener ,so-
cial imaginaries’ mit unterschiedlichen Ein-
stellungen zu zwischenmenschlichen Bezie-
hungen und Praktiken gekennzeichnet, und
diese verschwand nicht, als die Kirche zu ei-
ner einheitlicheren Institution wurde.

2 Glaube und Entwicklung im
modernen social imaginary

Die Anerkennung der historischen Ent-
wicklung der Lehre wirft eine ganze Rei-
he neuer Fragen auf, die sich darauf bezie-
hen, wie genau sich die Lehren dndern, wo
wir den Ort oder den Impuls der Entwick-
lung finden und welche genaue Beziehung
zwischen dem Inhalt der Lehre und dem
historischen Kontext besteht. Die Theo-
rie der ,social imaginaries‘ legt nahe, dass
die Beziehung zwischen Kontext und In-
halt sowohl an sich ko-konstitutiv als auch
grundsiatzlich offen zueinander ist. Dies
ist moglich, weil der ,Inhalt® des christli-
chen Glaubens letztendlich die Offenba-
rung Gottes in Jesus von Nazareth ist, in
dem wir der endgiiltigen Erlosung begeg-
nen. Es ist von Anfang an eine intersub-
jektive, theologale Beziehung und daher
sozial konstruiert. Die Bejahung von Ent-
wicklung bietet eine legitime Moglichkeit,
die diachrone Pluralitit zu konzipieren.
Die Kirche hatte in verschiedenen Epo-
chen und an verschiedenen Orten unter-
schiedliche Formen. Dariiber hinaus ist
zu erwarten, dass dies auch in Zukunft der
Fall sein wird. Solange die Geschichte wei-
tergeht, wird sich die Kirche darin als so-
ziale Realitdt weiterentwickeln.

Trotz den bedeutenden Zentralisie-
rungsprogrammen der ,Pius-Tradition®



136 Minch / Pluralitat, Endlichkeit und social imaginaries

und insbesondere die Férderung von Jo-
hannes Paul II. zu einer nahezu einheitli-
chen liturgischen Form, Regierungsfiih-
rung und biirokratischen Verwaltung so-
wie Theologie und Philosophie sollten die-
se nicht unbedingt als unvermeidliche und
normative Prozesse angesehen werden.
Wir kénnten sie eher so sehen, dass sie in
gewisser Weise den ,,Zeitgeist” widerspie-
geln. Dies wire eine interessante Rekon-
textualisierung der géngigen modernen Er-
zahlung tiber die Einheit der Kirche, aus-
gedriickt durch Eindeutigkeit. Wenn sol-
che zentralisierenden Impulse eher Aus-
druck eines bestimmten ,social imaginary*
sind, dann sind sie de facto nicht absolut.
Moglich bleibt, dass diese Traditionen ein
legitimer Ausdruck des ,Kircheseins® in
der Moderne sind, aber als ein Ausdruck
unter anderen diachronen und synchronen
Moglichkeiten wird selbst der grofie Vor-
stofl in Richtung einer eindeutigen rémi-
schen Kirche im Hinblick auf die Norma-
tivitat in eine mehrdeutige Situation ge-
bracht. Vor diesem Hintergrund muss es
eine gewisse normative Grundlage fiir Plu-
ralitit und Mehrdeutigkeit in der Kirche
und damit auch eine tiefere theologische
Bedeutung von Pluralitit geben.

3 Endlichkeit und die theologische
Grundlage von ,Kirche plural’

Wir haben gesehen, wie ,social imaginar-
ies helfen, wechselseitig Institutionen und
Praktiken aufzubauen, die ihrerseits auch

die weitere Entwicklung der Menschen in
der Gesellschaft pragen. Letztlich gibt es
keine vorgegebene ,menschliche Natur®
Die menschliche Natur existiert, aber nicht
als eine Reihe statischer oder eindeutiger
Attribute oder gar Variablen. Die Mensch-
heit konstruiert sich selbst durch Raum
und Zeit hindurch; aber es gibt zumindest
eine Reihe von ,anthropologischen Kon-
stanten, die Grenzen fiir das menschli-
che Werden schaffen, oder ,eine Art Ko-
ordinatensystem, dessen Brennpunkt die
menschliche Personidentitit innerhalb der
gesellschaftlichen Kultur ist“.

Noch grundlegender als die sozio-
phénomenologischen Konstanten ist eine
zugrundeliegende ,,ontologische Konstan-
te, welche die anderen ermdglicht: Die
schopferische Endlichkeit. Diese — ihre S4-
kularitit oder ihr Nicht-Gott-Sein — ist ge-
nau das Element, das es der Schopfung er-
moglicht, sie selbst zu sein und zu wer-
den." Die grundsitzliche Trennung zwi-
schen den Wesen und die Fahigkeit, die
Dinge fiir mich selbst als ,anders” zu erle-
ben, ist die Voraussetzung dafiir, die Rea-
litat als irreduzibles Anderssein zu verste-
hen. Vom endlichen Selbst hinauszugehen
und dann einem ,, Anderen zu begegnen,
wirft das Subjekt in der Interpretation des-
sen, was sowohl im Selbst als auch als ,,An-
derer® existiert, auf sich selbst zuriick. Die
blofle Tatsache der kreatiirlichen Endlich-
keit erfordert auch, dass wir sie interpretie-
ren. Ohne die ontologische Konstante der
Endlichkeit konnte es keine Unterschei-
dung zwischen dem Selbst und dem An-

10 Edward Schillebeeckx, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebenspraxis,

Freiburg i. Br.-Basel-Wien 1977, 715.

"' Edward Schillebeeckx, Menschen: die Geschichte von Gott, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 1990,
110-114, 289-292. Fiir eine detailliertere Behandlung der Endlichkeit als ,ontologische Kon-
stante’ sieche Daniel Minch, Eschatological Hermeneutics: The Theological Core of Experience
and Our Hope for Salvation (T&T Clark Studies in Edward Schillebeeckx), London 2018,

138-152.



Minch / Pluralitat, Endlichkeit und social imaginaries 137

deren geben und keine raumliche, zeitliche
oder soziale Realitit — die ,Welt” wire eine
eindeutige Einheit ohne die Fahigkeit zu
erfahren, zu denken oder zu interpretieren,
und als solche konnte sie sich nicht ein-
mal selbst kennen. Reines eindeutiges Sein
wire fast identisch mit Nichts; es konnte
keinen dynamischen Prozess des Werdens
ohne Unterschiede und Grenzen zwischen
demselben und anderen geben. Daher setzt
die fundamentale Bedingung des Geschaf-
fenseins die Endlichkeit voraus, die ihrer-
seits soziale, raumliche, zeitliche und inter-
pretatorische Aspekte des Seins im Bereich
der endlichen Schopfung entstehen ldsst.
Das Geschenk der Schopfung beginnt ge-
nau in unserem Nicht-Gott-Sein.
Endlichkeit ist sowohl die zugrunde-
liegende ontologische Konstante als auch
ein ontologischer Garant fiir Pluralitit. Die
Endlichkeit als solche impliziert Singulari-
tat: Ein einzelnes Wesen, das aus sich selbst
existiert, muss zundchst ein endliches,
von anderen unterschiedenes Selbst sein;
es muss in Raum und Zeit existieren, was
ihm eine spezifische Singularitdt verleiht;
es muss in einer 6kologischen Umwelt ver-
korpert sein; in Beziehung zu ,,anderen® als
andere Geschopfe existieren. Daher haben
alle Wesen eine gewisse sozio-historische
Existenz, die im Falle des Menschen Den-
ken, Kommunikation, Sprache und Kultur
beinhaltet. Die menschliche Endlichkeit
erfordert und ermdglicht die aktive Inter-
pretation dieser Endlichkeit in verschiede-
nen Formen von Theorie und Praxis, die
»endgiiltige Bedeutung® innerhalb eines
bestimmten sozio-historischen Horizonts
entweder explizieren oder konstruieren.
Sie erfordert und erméglicht auch ,social
imaginaries. Wenn jedes Wesen von ei-
nem anderen Punkt in Raum und Zeit und
mit einem anderen sozialen Erbe beginnt,
dann werden sogar Menschen innerhalb

desselben ,social imaginary* die Welt an-
ders interpretieren.

Ihr Selbstsein macht sie einzigartig
und unfihig, sich auf die Welt oder auf sich
selbst genauso zu beziehen wie ihre Nach-
barn, was bedeutet, dass ,social imaginar-
ies* zwar geteilt, aber nicht in gleicher Wei-
se von den einzelnen Subjekten inner-
lich integriert werden. Wire dies nicht der
Fall, dann wiirden sich die ,social imagi-
naries’ und mit ihnen die soziale und ma-
terielle Kultur niemals d4ndern — es konn-
te keine Variation geben, weder synchron
innerhalb einer kulturellen Ordnung noch
diachron im Laufe der Zeit. Die synchro-
ne Pluralitdt der Interpretation ergibt sich
aus der kreatiirlichen Existenz als histo-
risch. Eine solche Pluralitdt ist nicht abso-
lut, da Verstandnis, Kommunikation und
sogar Ubersetzung auf einer intersubjekti-
ven Ebene moglich sind, wodurch ,social
imaginaries’ sowohl geteilt als auch inner-
lich pluralisiert werden. Aus Endlichkeit
und Singularitét entsteht Pluralitit als not-
wendiger Bestandteil des sakularen Schaf-
fens. Nicht-Gott sein bedeutet plural sein.
Die Theologie hat Pluralitit und Differenz
lange als Probleme gesehen, die es zu iiber-
winden gilt, aber vielleicht sind sie grundle-
gender dafiir, dass wir sowohl als von Gott
verschieden (d. h. ex nihilo) als auch nach
dem Bild und Gleichnis Gottes geschaffen
sind, als wir oft angenommen haben.

Diachrone und synchrone Pluralitat
sind Teil der Geschichte der Kirche, und
dies wird nicht selten als Hindernis fiir Ein-
heit und Universalitdt angesehen. Wenn
Universalitdt und Einheit als Eindeutigkeit
oder Uniformitit behandelt werden, dann
wird Pluralitat etwas sein, das es zu {iber-
winden gilt, weil es ein Zeichen von Ver-
wirrung oder Irrtum ist. Der Anspruch der
Kirche auf Universalitat muss richtig ausge-
driickt und interpretiert werden, sonst wird



138 Minch / Pluralitat, Endlichkeit und social imaginaries

er falsch sein. Wihrend diese letzte Be-
hauptung wahr ist, sollten wir die ,,richtige
Interpretation® von Erfahrungen nicht mit
eindeutigen, einheitlichen oder genau be-
stimmten Formeln, Praktiken oder Gedan-
ken verwechseln. Ebenso ist die Pluralitat
der Interpretation nicht unmittelbar gleich-
bedeutend mit ,,Fehler®. Das Streben nach
einer solchen Einheitlichkeit leugnet die
essenzielle Schopfung aller Dinge als Nicht-
Gott und projiziert eine transzendentale
und ahistorische Offenbarung der ,Wahr-

Weiterfithrende Literatur:

Charles Taylor, Modern Social Imaginaries,
Durham 2004: Dieses kurze Buch von Tay-
lor erlautert sein Konzept von ,social ima-
ginaries“ und der modernen/postmoder-
nen Wende der vorherrschenden ,imagi-
naries” der Pramoderne im Abendland. Er
analysiert, wie die moderne Auffassung von
Menschenrechten, Individualisierung und
Okonomisierung der Lebenswelt das 6ffent-
liche Leben organisiert und neu ordnet.
Christopher Cimorelli, John Henry New-
mans Theology of History: Historical
Consciousness, Theological ,,Imaginaries",
and the Development of Tradition, Leuven
2017: Cimorelli vertieft sich in Newmans
Geschichtsbegriff und die Entwicklung der
Doktrin. Er verwendet Taylors ,,social ima-
ginary®, um das Konzept eines ,,theologi-
cal imaginary“ in Newmans Werk zu ent-
decken, und er zeigt die Implikationen die-
ser Sichtweise und der des Zweiten Vatika-
nischen Konzils fir die aktuelle Zeit auf.

12

heit, die von allen Menschen iiberall ,,auf
die gleiche Weise" erfasst werden kann.

Dies wiirde entweder eine radika-
le Verleugnung der geschopflichen End-
lichkeit und ihre Dekonstruktion von den
Grundlagen des Seins selbst erfordern,
oder die Auferlegung einer universellen
Geschichte und einer universellen Spra-
che, welche die Differenz vollig auslscht
(also etwas, das aus der Geschichte selbst
heraus geschehen muss, was dies zu einem
totalitdiren und gewalttitigen Unterfan-
gen macht), oder aber den Einbruch von
so etwas wie Walter Benjamins messiani-
scher Welt ,,allseitiger und integraler Ak-
tualitat®; in ihr wird messianische Sprache
»integrale Prosa, die die Fesseln der Schrift
gesprengt hat und von allen Menschen ver-
standen wird (wie die Sprache der Vogel
von Sonntagskindern)“'

Stattdessen befinden wir uns mitten
in der Geschichte und ,der Jetztzeit ... in
welcher Splitter der messianischen einge-
sprengt sind“”. Die begnadete Schopfung
ist eine eschatologische Realitdt, in der die
Kirche die eschatologische Erlosung als sa-
cramentum mundi darstellt. Die Kirche ist
eschatologisch, und ihre Existenz ist durch
die Inkarnation ,,die Vorwegereignung des
Eschaton mitten in der Weltzeit“!*. Obwohl
sie mit der himmlischen Kirche vereint ist,
bleibt die historische Verwirklichung der
Kirche ein Teil der Schépfung, und ihre
Mitglieder sind Geschopfe, die durch ihre
wesenhafte Endlichkeit gebunden sind.
Historizitat ist ein irreduzibles Element des
Seins der Kirche, wihrend ihre Ausrich-
tung auf das Gottliche sie zu einer escha-

Walter Benjamin, Paralipomena zu ,Uber den Begriff der Geschichte, in: Walter Benjamin, Ge-

sammelte Schriften. Bd. 1.3, hg. von Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhdiuser, Frankfurt

a.Main 72015, 1238.
13 Ebd., 704.

14 Walter Kasper, Katholische Kirche: Wesen, Wirklichkeit, Sendung, Freiburg i. Br.—-Basel-Wien

2011, 140.



Minch / Pluralitat, Endlichkeit und social imaginaries 139

tologischen Realitit macht. (LG 21) Die
Pluralitédt ist wesentlich fiir die Geschopf-
lichkeit und befahigt die Kirche, tiber-
haupt am gottlichen Leben teilzuhaben.
Die Geschopfe werden durch die Teilha-
be an eschatologischen Realititen mehr sie
selbst, da das Heil nicht darauf abzielt, das
Geschopfliche insgesamt zu zerstdren —
die endliche Differenz zu unendlicher
Gleichheit zu verschmelzen —, sondern
vielmehr darauf, sie zu vervollkommnen
und sie in der bereits innerlich differen-
zierten Bewegung des trinitarischen gottli-
chen Lebens zu vereinen (vgl. LG 50).

4 Das Verstandnis der Kirche im
Kontext des Schépfungsglaubens

Gott kommuniziert mit der Schopfung in
und durch die Modalititen der Geschich-
te, daher muss Offenbarung durch die Ka-
tegorien gewohnlicher menschlicher Er-
fahrung und Interpretation erfahren wer-
den. Das Einbrechen Gottes in die Ge-
schichte hat die Schépfung zu keinem
Zeitpunkt in der Heilsgeschichte ungiil-
tig gemacht oder Unterschiede zerstort.
Durch die Kommunikation mit den uns
zur Verfigung stehenden Mitteln bestd-
tigt Gott vielmehr die Giite der eigenen
Schopfung Gottes, vor allem in der Inkar-
nation als ,,verdichtete Schopfung: Glaube
an die Schopfung, wie Gott sie will“"®. Dies
ist kaum ein Widerspruch des urspriing-
lichen ontologischen Impulses der End-
lichkeit, der die Geschopfe befdhigt, sich
selbst zu transzendieren, an Gesellschaft
und Geschichte teilzuhaben, sie zu gestal-
ten und sogar Elemente des kommenden
Heils zu erfahren. Wenn wir die ontolo-

gische Endlichkeit als Grundlage fiir das
Verstindnis der geschaffenen Wirklich-
keit akzeptieren, von der aus wir begin-
nen koénnen, anthropologische Konstan-
ten abzuleiten, die wiederum ,social ima-
ginaries‘ beeinflussen, welche die Indivi-
duen wechselseitig formen, dann wird die
soziale Konstruktion der Wirklichkeit von
Natur aus plural sein.

,Social imaginaries’ formen Institu-
tionen in Zeit und Kontext, was bedeutet,
dass sie in der Welt plural existieren. Fiir
eine Institution wie die Kirche, die An-
spriiche auf Universalitit und ultimati-
ve Bedeutung erhebt, schafft dies inhédren-
te Probleme, aber nur, wenn die verkiinde-
te Universalitét als eindeutige und einheit-
liche Auslegung und Ausdrucksweise ver-
standen wird. Die Weite der Wirklichkeit
und ihre ontologisch ermdglichte Plurali-
tat scheinen uns zu empfehlen, dass eine
Institution, die Universalitit beansprucht,
dies in fragmentarischer Weise tun muss.
Alle Interpretationen der ultimativen Rea-
litdt — im Fall der Kirche die Offenbarung
des Heils, das von Gott in Jesus kommt —
miissen von den Menschen, die von dieser
letztendlichen Wirklichkeit beriihrt wer-
den, aufgegriffen und auf unterschiedliche
Weise ausgedriickt werden.

Die Kirche muss im Wesentlichen plu-
ral sein, um zu vermitteln, was sie histo-
risch gesehen tut. Dies ist kein Anlass fir
unendliche Pluralitit oder Willkiir, da alle
Interpretationen des Offenbarungsgeheim-
nisses von ein und demselben historischen
Christusereignis abhdngen. Das Ereignis
der Offenbarung hat sein eigenes Gewicht
und seinen eigenen Einfluss auf die Inter-
pretation. Ebenso findet die Interpretati-
on innerhalb einer bereits vorhandenen so-

5 Edward Schillebeeckx, ,Ich glaube an Jesus von Nazaret®, in: Josef Blank/ Gotthold Hasenhiittl
(Hg.), Glaube an Jesus Christus, Diisseldorf 1980, 14.



140 Minch / Pluralitat, Endlichkeit und social imaginaries

zialen Realitét statt, wodurch die etablier-
te Tradition zu einem Legitimationskriteri-
um wird, wenn auch nicht als isolierte ab-
solute Norm. Die Einheit innerhalb einer
pluralisierten Kirche muss immer noch im
Auge behalten werden, und hier kénnte der
sensus fidei fidelium neben dem offiziellen
Lehramt eine aktivere Rolle spielen, aber
das erfordert vielleicht formalisiertere Me-
thoden zur Messung des sensus fidelium.'®

4  Fazit

Hier geht es nicht darum, konkrete nor-
mative Formen der kirchlichen Organisa-
tion oder abweichende Lesarten der Tra-
dition vorzuschlagen. Ich versuche nicht,
einen Strang des Katholizismus iiber ei-
nen anderen zu stellen oder zu behaupten,
dass alle Anspriiche, ,,die wahre Kirche® zu
sein, gleich sind. Vielmehr sehe ich einen
zutiefst theologischen Grund dafiir, offen
zu sein fiir Pluralitdt, sowohl im Prinzip
als auch in der Praxis. Synchrone Plurali-
tat kann legitimerweise existieren, insbe-
sondere in einer Kultur, in der Vielfalt Teil
der symbolischen Ordnung ist und in der
eine Vielzahl von ,social imaginaries’ mit-
einander koexistieren. Dartiber hinaus hat
die Kirche in der Zeit nach dem II. Vati-
kanum ehrliche Versuche unternommen,
eine wirklich ,,globale Kirche“ zu werden.
Wir koénnen nicht leugnen, dass die Rea-
litdt sozial konstruiert ist und dass dies in
Indien, Westeuropa, den Vereinigten Staa-
ten und Zentralafrika auf unterschiedliche
Weise geschieht. Eine wahrheitsgetreue In-
terpretation des Evangeliums entsteht in
jedem ,social imaginary’, andernfalls ris-
kieren wir, den Kern des Evangeliums zu

16

verlieren, weil wir einer kiinstlichen und
von auflen aufgezwungenen Form der
sprachlichen und soziokulturellen Ein-
heit sklavisch treu bleiben. Das Zusam-
menspiel von transzendenten und imma-
nenten Dimensionen innerhalb von Kultur
und Geschichte muss angemessen respek-
tiert werden, und die immanenten ,,Zei-
chen der Einheit sollten nicht dazu ge-
bracht werden, Dinge zu tun, die sie nicht
tun kénnen. Dies kann nur zu Hegemonie
und Machtmissbrauch fithren, um zu ver-
suchen, die Vielfalt im Namen eines engen
Verstdndnisses von institutioneller Einheit
zu nivellieren. Vor allem miissen wir uns
der diachronen Pluralitdt und der intrinsi-
schen Ausrichtung der Kirche auf die Zu-
kunft hin bewusst bleiben.

Der Autor: Daniel Minch, Ph.D, STD,
geb. 1986, Studium klassische Philologie
und Theologie an der Villanova University
(USA), und Philosophie und Theologie an
der KU Leuven (Belgien). Er war Postdocto-
ral Research Fellow an der KU Leuven von
2016 bis 2019. Titig seit 2019 als Postdoc-
Universitdtsassistent am Institut fiir Sys-
tematische Theologie und Liturgiewissen-
schaft, Karl-Franzens-Universitit Graz; Pu-
blikationen: Our Faith in Creation, God's
Faith in Humanity: Edward Schillebeeckx
and Pope Francis on Human Transcen-
dence and an Anthropocentric Cosmos, in:
Theological Studies 80/4 (2019), 845-863;
zus. mit Stephan van Erp (Hg.), Te&T Clark
Handbook of Edward Schillebeeckx, London
2019; Daniel Minch, Eschatological Herme-
neutics: The Theological Core of Experience
and Our Hope for Salvation (Te&T Clark
Studies in Edward Schillebeeckx), London
2018); GND 1064702155.

Siehe Thomas Soding (Hg.), Der Spiirsinn des Gottesvolkes. Eine Diskussion mit der Interna-

tionalen Theologischen Kommission, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2016; Ormond Rush, Sensus
Fidei: Faith ,Making Sense® of Revelation, in: Theological Studies 62 (2001), 231-262.



