
1372 ThPQ 169 2021), 132140}

Danıie| INncC

Pluralıtät, Endlic  e] un SOCIAa| ImagInarıies:
Systematisch-theologische Überlegungen
„‚Kırche plura 4I

v Mıiıt einer hermeneutischen Reflexion ber die Theorie der ‚soclal 1mag-
inary' von Charles Taylor un einer Überlegung ZUur kreatürlichen End-
lichkeit als anthropologische Konstante bei der Gestaltung der Welt wird
für normatıve Grundlagen von Pluralität un Vielfalt In der Kirche aber
auch darüber hinaus plädiert. Nicht-Gott seın heifst plural se1n, un ıst
als eschen der Schöpfung verstehen. Immanente Zeichen der Einheit
ollten nıicht die Pluralität ausgespielt werden. ıne Neuentdeckung
un: die ertschätzung des Zusammenspiels Vo  A Transzendenz un Imma-
e117z In den Kulturen, In der Geschichte un In der Irc ordere diese
un: ihre Praxıs DOSLELV heraus, den sensus fidei fidelium als Ausdruck einer
Dynamik der Einheit un: der schöpferischen Pluralität schärfer 1M Blick
en ıne rche, die der Pluralität gegenüber ffen bleibt, ıst 1 Sinne
des 11 Vatikanums ımmer mehr global un universell unterwegs ıIn dieser
Welt (Redaktion)

„Kirche plur 1ST unweigerlich e1in schwie- und anderen Gesprächspartnern, darunter
r1ges ema für jedes theologische Teilge- Lutheraner, Anglikaner und Orthodoxe
biet, VOLr em aber für Cie Systematische Es gab jedoch auch grofße Rückschlä-
Theologie. Schliefßlic ist die etonung der SC, welche anderem Schwierigkei-
kirchlichen Einheit VO  b jeher e1in vorrangl- ten hervorgerufen Uurc DOoMInus eSUS
SCH nliegen der Dogmatik, selbst In Zel- 2000) und Cie onstıtution VO  b enedL.
ten, In denen solche Einheit 1Ur kontra- XAVI Anglicanorum coetibus 2009) ZUFK

aklısc. verkündet werden konnte. TIrotz olge hatten, Sahnz schweigen VO  b den
gewIlsser Schwierigkeiten gab CS 1M ZW all- konfessionellen und ethnischen 1men-
zigsten Jahrhundert grofße Fortschritte auf SIONen des Krleges —1 In Bosnlen
dem Weg ZUFK Einheit der Christen, WwI1Ie und Herzegowina.
beispielsweise Cie Errungenschaften der Das soz1i0-historische Element VO  u

Okumenischen Bewegung, des /welten Kirche‘! ist unentbehrlich für jegliche Ek-
Vatikanums und des Dekrets MNIFAELS red- klesiologie und für Cie chrısiliıche Theolo-
integratio 1964) der Enzyklika UT LÜT gie allgemein. Deshalb MUSsSen WITFr herme-
SINF 1995) VO  b Johannes Paul IL SOWI1eE der neutische, phänomenologische und SOZ10-
produktiven Dialoge zwischen Katholiken historische Überlegungen nehmen,

[Das / weite Vatikanische Konzil hat betont, dass Clie Kirche 1n€e sichtbare Gemeinschaft 1st un:
dass diese sO7]ale Wirklichkeit einer übergeordneten geistlichen Wirklichkeit nicht fremd der

132

Daniel Minch

Pluralität, Endlichkeit und social imaginaries: 
Systematisch-theologische Überlegungen zu 
„Kirche plural“

◆ Mit einer hermeneutischen Reflexion über die Theorie der ,social imag-
inary‘ von Charles Taylor und einer Überlegung zur kreatürlichen End-
lichkeit als anthropologische Konstante bei der Gestaltung der Welt wird 
für normative Grundlagen von Pluralität und Vielfalt in der Kirche – aber 
auch darüber hinaus – plädiert. Nicht-Gott sein heißt plural sein, und es ist 
als Geschenk der Schöpfung zu verstehen. Immanente Zeichen der Einheit 
sollten nicht gegen die Pluralität ausgespielt werden. Eine Neuentdeckung 
und die Wertschätzung des Zusammenspiels von Transzendenz und Imma-
nenz in den Kulturen, in der Geschichte und in der Kirche fordere diese 
und ihre Praxis positiv heraus, den sensus fidei fidelium als Ausdruck einer 
Dynamik der Einheit und der schöpferischen Pluralität schärfer im Blick zu 
haben. Eine Kirche, die der Pluralität gegenüber offen bleibt, ist – im Sinne 
des II. Vatikanums – immer mehr global und universell unterwegs in dieser 
Welt. (Redaktion)

1	 Das Zweite Vatikanische Konzil hat betont, dass die Kirche eine sichtbare Gemeinschaft ist und 
dass diese soziale Wirklichkeit einer übergeordneten geistlichen Wirklichkeit nicht fremd oder 

„Kirche plural“ ist unweigerlich ein schwie-
riges Thema für jedes theologische Teilge-
biet, vor allem aber für die Systematische 
Theologie. Schließlich ist die Betonung der 
kirchlichen Einheit von jeher ein vorrangi-
ges Anliegen der Dogmatik, selbst in Zei-
ten, in denen solche Einheit nur kontra-
faktisch verkündet werden konnte. Trotz 
gewisser Schwierigkeiten gab es im zwan-
zigsten Jahrhundert große Fortschritte auf 
dem Weg zur Einheit der Christen, wie 
beispielsweise die Errungenschaften der 
Ökumenischen Bewegung, des Zweiten 
Vatikanums und des Dekrets Unitatis red-
integratio (1964), der Enzyklika Ut unum 
sint (1995) von Johannes Paul II. sowie der 
produktiven Dialoge zwischen Katholiken 

und anderen Gesprächspartnern, darunter 
Lutheraner, Anglikaner und Orthodoxe.

Es gab jedoch auch große Rückschlä-
ge, welche unter anderem Schwierigkei-
ten – hervorgerufen durch Dominus Iesus 
(2000) und die Konstitution von Benedikt 
XVI. Anglicanorum coetibus (2009) – zur 
Folge hatten, ganz zu schweigen von den 
konfessionellen und ethnischen Dimen-
sionen des Krieges 1992  −1995 in Bosnien 
und Herzegowina. 

Das sozio-historische Element von 
Kirche1 ist unentbehrlich für jegliche Ek-
klesiologie und für die christliche Theolo-
gie allgemein. Deshalb müssen wir herme-
neutische, phänomenologische und sozio-
historische Überlegungen ernst nehmen, 

ThPQ 169 (2021), 132  –140



133Minch Pluralität, Endlichkeit Uun: SOcCc1al imagınarles

überhaupt gründlich Theologie hetrei- F1SMUS, KOommun1ısmus Ooder einer anderen
hen können. S1e sind wesentliche Tel- Ideologie infiziert
le der Aufgabe, eine legitime Pluralität für DIe Zurückhaltung der institutionel-
Cie Kirche herauszuarbeiten. Im Folgen- len Kirche, solche Versuche der Rekon-
den werde ich den Fokus auf Zzwel Haupt- textualisierung anzunehmen, kann oft IN -
konzepte und ihre theologische Bedeutung nerhalb des welteren Kontexts des MI1SS-
egen: die Rollen VO  b ‚soclal imaginaries Tauens gegenüber Geschichte und riah-
und kreatürlicher Endlic  el als anthro- LUuNng Trklärt werden. Trotzdem wird Cie
pologische Konstante bel der Gestaltung synchrone Pluralität historisch In den VCI-

der Welt, In der Cie Kirche exIistiert. schiedenen kirchlichen Formen, die Uurc
eine 1e17a VO  b Erzählungen, Institutio-
Hen und rec.  1Ichen Rahmenbedingungen

Synchrone un diachrone gebilde werden, bezeugt es cdlavon VCI-

Pluralıtät un sSOCIal imagınarıes gegenwärtigt Cie Kirche In der Welt und In
der Geschichte Was aber steht hinter Cle-

Innerhalb bestimmter Sektoren der Kirche SCI Pluralität? Oozlale rdnungen und In-
gibt C4 se1t Langem eine geEWISSE instıituti1o- SLLLULLONeEN sind nicht Sstreng „natürlich” 1M
ne Zurückhaltung, soziologische Metho- Sinne einer ontologischen Ordnung oder
den oder philosophische edanken ANZU- Vorbestimmung, obwohl solche truktu-
wenden, Cie sich der Sozilalwissenschaf- Ten oft ontologisiert worden Sindl.*
ten bedienen. Zweifellos gab CS Urc.  TU- DIe sozlale Realität In Form VO  b SOZ124-
che, oft In Form einer Beschäftigung mıt lem Wissen, intersubjektiven Beziehungen
Gruppen innerhalb der Gesellschaft, 1Ns- und Institutione hat eine ontologische
besondere marginalisierter Bevölkerungs- Dichte, ist aber nicht sich ontologisch
SIUDPCH, deren Erfahrung inmıtten einer nNOormatıv. DIes ist entscheidend für Clas
zunehmend Öökonomisierten Welt einen Verständnis der Kirche als Gesellschaft,
grundlegenden ONnTtras ZU. Lebensstil weil clas Umtfteld, In dem S1e entstanden
der dominierenden und vorherrschenden ist und In dem S1e sich dann entwickelt,
chicht darstellt 1ese Erfahrungen kön- grundlegend miıtbestimmend alur ist, WIE
NenNn auf eine Differenz zwischen der Wahr- S1€ In der Geschichte exıistiert und sich WEeI1-
heit des Evangeliums und der OMMU- terentwickelt. Wenn WITFr die Pluralisierung
nikation derselben hinweisen. Oft wurde des frühen Christentums akzeptieren und
Cles einselt1g als Schuld der marginalisier- auch, Class Cie Kirche selbst eine relativ de-
ten Bevölkerungsgruppen abgehandelt, die zentralisierte ammlung Okaler und reg1l0-
sich VO  b der Kirche und der ewligen Wahr- naler Kirchen jedoch nicht ohne e1in
heit abgewandt hatten oder Cie mıt Säkula- ewusstsein für eine universelle Einheit),

untergeordnet Ist, sondern mıt ihr verein1gt 1st Uun: aktıv Cdie Kirche als einen Leib Uun: 1n€e
eschatologische Wirklichkeit aufbaut. Als solches 1st ihr historisch vergegenwartigtes sO7lales
Flement eın Immanenter eil dessen, WAS Cdie Kirche 1st un: WAS 61€E wird, Uun: dies geschieht ın
der Geschichte. Siehe iumen Gentium J1l November 1964), 65 Online: http://www.vatican.
va/archive/hist councils/ii vatican council/documents/vat-ii const 1 0641 172 1_lumen-genti-
um_ge.html | Abruf:]
eier Berger/ Thomas Luckmann, e gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eıne
Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt Maın 2003, 5

133

um überhaupt gründlich Theologie betrei-
ben zu können. Sie sind wesentliche Tei-
le der Aufgabe, eine legitime Pluralität für 
die Kirche herauszuarbeiten. Im Folgen-
den werde ich den Fokus auf zwei Haupt-
konzepte und ihre theologische Bedeutung 
legen: die Rollen von ,social imaginaries‘ 
und kreatürlicher Endlichkeit als anthro-
pologische Konstante bei der Gestaltung 
der Welt, in der die Kirche existiert.

1	 Synchrone und diachrone 
Pluralität und social imaginaries

Innerhalb bestimmter Sektoren der Kirche 
gibt es seit Langem eine gewisse institutio-
nelle Zurückhaltung, soziologische Metho-
den oder philosophische Gedanken anzu-
wenden, die sich der Sozialwissenschaf-
ten bedienen. Zweifellos gab es Durchbrü-
che, oft in Form einer Beschäftigung mit 
Gruppen innerhalb der Gesellschaft, ins-
besondere marginalisierter Bevölkerungs-
gruppen, deren Erfahrung inmitten einer 
zunehmend ökonomisierten Welt einen 
grundlegenden Kontrast zum Lebensstil 
der dominierenden und vorherrschenden 
Schicht darstellt. Diese Erfahrungen kön-
nen auf eine Differenz zwischen der Wahr-
heit des Evangeliums und der Kommu-
nikation derselben hinweisen. Oft wurde 
dies einseitig als Schuld der marginalisier-
ten Bevölkerungsgruppen abgehandelt, die 
sich von der Kirche und der ewigen Wahr-
heit abgewandt hatten oder die mit Säkula-

	 untergeordnet ist, sondern mit ihr vereinigt ist und aktiv die Kirche als einen Leib und eine 
eschatologische Wirklichkeit aufbaut. Als solches ist ihr historisch vergegenwärtigtes soziales 
Element ein immanenter Teil dessen, was die Kirche ist und was sie wird, und dies geschieht in 
der Geschichte. Siehe Lumen Gentium (LG, 21. November 1964), 8; online: http://www.vatican.
va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-genti-
um_ge.html [Abruf: 17.02.2021].

2	 Peter L. Berger / Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit. Eine 
Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a. Main 2003, 55.

rismus, Kommunismus oder einer anderen 
Ideologie infiziert waren.

Die Zurückhaltung der institutionel-
len Kirche, solche Versuche der Rekon-
textualisierung anzunehmen, kann oft in-
nerhalb des weiteren Kontexts des Miss-
trauens gegenüber Geschichte und Erfah-
rung erklärt werden. Trotzdem wird die 
synchrone Pluralität historisch in den ver-
schiedenen kirchlichen Formen, die durch 
eine Vielzahl von Erzählungen, Institutio-
nen und rechtlichen Rahmenbedingungen 
gebildet werden, bezeugt. Jedes davon ver-
gegenwärtigt die Kirche in der Welt und in 
der Geschichte. Was aber steht hinter die-
ser Pluralität? Soziale Ordnungen und In-
stitutionen sind nicht streng „natürlich“ im 
Sinne einer ontologischen Ordnung oder 
Vorbestimmung, obwohl solche Struktu-
ren oft ontologisiert worden sind.2

Die soziale Realität in Form von sozia-
lem Wissen, intersubjektiven Beziehungen 
und Institutionen hat eine ontologische 
Dichte, ist aber nicht an sich ontologisch 
normativ. Dies ist entscheidend für das 
Verständnis der Kirche als Gesellschaft, 
weil das Umfeld, in dem sie entstanden 
ist und in dem sie sich dann entwickelt, 
grundlegend mitbestimmend dafür ist, wie 
sie in der Geschichte existiert und sich wei-
terentwickelt. Wenn wir die Pluralisierung 
des frühen Christentums akzeptieren und 
auch, dass die Kirche selbst eine relativ de-
zentralisierte Sammlung lokaler und regio-
naler Kirchen war (jedoch nicht ohne ein 
Bewusstsein für eine universelle Einheit), 

Minch / Pluralität, Endlichkeit und social imaginaries



134 Minch Pluralität, Endlichkeit un: SOc1lal imagınarles

Cie In verschiedenen Phasen In eine irek- Das „,SOCI1al imaginary geht ber Clas
tere, einheitlichere und zentralere ez1e- unmittelbare Hintergrundverständnis hi-
hung den römischen ehorden gebrac. 1AaUs, Clas unNnseceren bestimmten Prakti-

ken Sinn verleihtH Der erwelterte Hın-wurde (insbesondere die Gsregorianische
Reform des Jahrhunderts, die PosttrI1- tergrund des ‚soclal imaginary' ist inter-
dentinische Katholische Reformation und subjektiv und relational, umfasst und de-
Cie Ultramontane „Pius-Ara“), dann hat finiert, WwI1Ie Menschen 1M Verhältnis
CS eine synchrone Pluralität egeben.” Jede einander und gesellschaftlichen (GIrup-
Ortskirche wurde auf der Grundlage der pCHh stehen. Es ist eine Verbindung VO  b 1M-
Objektivierung des übertragenen 1SSeCeNs plizitem ‚Wissen WwIe und C6  „Tu: 1M All-
gegründet, Clas In und Urc. Clas vermiuittelt Lag, Cie relativ unstrukturiert ist und die
wird, Was Charles Taylor ‚soclal imaginary' „aufgrund ihrer unbegrenzten und
genannt hat amı me1iın CI „die Art und bestimmten atur niemals ANSCHNCSSCH
e1se WwI1Ie sich Menschen ihre sozlale ExIS- In Form expliziter Lehren ausgedrückt
tenz vorstellen, Cie Vorstellung davon, WwI1Ie werden kann“” Das vorherrschende ‚50 -
S1E mıt anderen ZUSAIMIMMNENDASSCH, WwIe sich c1al imaginary vermittelt In einem KOon-
Cie inge zwischen ihnen und ihren Mit- text zwischen dem „Hintergrundverständ-

N1sS und den Praktiken, welche dieses Ver-menschen entwickeln, Cie Erwartungen,
welche normalerweise r{ullt werden, und ständnis ermöglicht. DIe Objektivierung
Cie tieferen normatıven Vorstellungen und des Verständnisses In der TaxXls ‚trägt‘ Clas
Bilder, Cie diesen Erwartungen ZUSTIUN- Verständnis aber auch, indem CS 11-
de liegen *. Das KOonzept e1INnes ‚soclal 1M- wärtigt und einem Teil der objektiven
aginary ist evokativ und ruft ıIn sozlalen Realität emacht wird, mıt der

Verständnis des „Sozialen” als SOl- dere Menschen interagleren können und
chem hervor. Taylors KONzeption kann mMussen, und iıhm Körper und
nicht definiert werden WwI1Ie eine SPC- Gewicht verleiht. Social imaginary' wird
zifische „Sozialtheorie”. Tatsächlic. stellt Urc. sein ‚sozlales esen inkarniert.

CS einer „Theorie” gegenüber, weil Theo- Theorien können Clas ‚soclal imagl-
rien definierte Arten sind, die Welt Clar- nary durchdringen und um{formen. Wenn
zustellen, WwI1Ie diese VO  b bestimmten Men- Clas passlert, „nehmen Menschen CUuU«Cc

schen oder Denkschulen edacht WUL - Praktiken auf, improvisieren oder WEeI-

de. anchma können diese Theorien Clas den In S1E eingeführt. 1ese ergeben Siınn
„Soclal imaginary' infültrieren, vielleicht Urc Cle CUuU«Cc Sichtweise, Jene, Cie als CIS-

Zzuerst Cie der Eliten und dann Cie der SC In der Theorie artikuliert wurde: diese
samten Gesellschaft5 Sichtweise ist der Kontext, der den Prakti-

Synchrone Pluralität exy1istierte Uun: evıstiert ın unterschiedlichem rad uch innerhalb der
Kirche. Allerdings hat sich Cdie Kirche ın verschiedenen Phasen zunehmend zentralisiert Uun:
vereinheitlicht, insbesondere ce1t der des Jahrhunderts. YOLZ dieses Impulses hat Cdie
Zentralisierung oft Formen des pluralistischen Denkens Uun: Ausdrucks geführt. Fur
1n€e Einschätzung der nachtridentinischen Kkatholischen Pluralität siehe den Beltrag VOo  3 Pefrus

Bayer, TIridentinum Uun: frühneuzeitlicher Katholizismus ın diesem Heft, 124-151
Charles Taylor, Modern Soclal Imagınarles, Durham 2004,
Ebd.,
Ebd.,- 1W 2 ND OD Ebd

134

die in verschiedenen Phasen in eine direk-
tere, einheitlichere und zentralere Bezie-
hung zu den römischen Behörden gebracht 
wurde (insbesondere die Gregorianische 
Reform des 12. Jahrhunderts, die Posttri-
dentinische Katholische Reformation und 
die Ultramontane „Pius-Ära“), dann hat 
es eine synchrone Pluralität gegeben.3 Jede 
Ortskirche wurde auf der Grundlage der 
Objektivierung des übertragenen Wissens 
gegründet, das in und durch das vermittelt 
wird, was Charles Taylor ,social imaginary‘  
genannt hat. Damit meint er „die Art und 
Weise wie sich Menschen ihre soziale Exis-
tenz vorstellen, die Vorstellung davon, wie 
sie mit anderen zusammenpassen, wie sich 
die Dinge zwischen ihnen und ihren Mit-
menschen entwickeln, die Erwartungen, 
welche normalerweise erfüllt werden, und 
die tieferen normativen Vorstellungen und 
Bilder, die diesen Erwartungen zugrun-
de liegen“4. Das Konzept eines ,social im-
aginary‘ ist evokativ und ruft etwas in un-
serem Verständnis des „Sozialen“ als sol-
chem hervor. Taylors Konzeption kann 
nicht genau definiert werden wie eine spe-
zifische „Sozialtheorie“. Tatsächlich stellt 
er es einer „Theorie“ gegenüber, weil Theo-
rien definierte Arten sind, die Welt so dar-
zustellen, wie diese von bestimmten Men-
schen oder Denkschulen gedacht wur-
de. Manchmal können diese Theorien das 
„,social imaginary‘ infiltrieren, vielleicht 
zuerst die der Eliten und dann die der ge-
samten Gesellschaft“5.

3	 Synchrone Pluralität existierte und existiert in unterschiedlichem Grad auch innerhalb der 
Kirche. Allerdings hat sich die Kirche in verschiedenen Phasen zunehmend zentralisiert und 
vereinheitlicht, insbesondere seit der Mitte des 19. Jahrhunderts. Trotz dieses Impulses hat die 
Zentralisierung oft zu neuen Formen des pluralistischen Denkens und Ausdrucks geführt. Für 
eine Einschätzung der nachtridentinischen katholischen Pluralität siehe den Beitrag von Petrus 
A. Bayer, Tridentinum und frühneuzeitlicher Katholizismus in diesem Heft, 124  –131.

4	 Charles Taylor, Modern Social Imaginaries, Durham 2004, 23.
5	 Ebd., 24. 
6	 Ebd., 25. 
7	 Ebd.

Das „,social imaginary‘ geht über das 
unmittelbare Hintergrundverständnis hi-
naus, das unseren bestimmten Prakti-
ken Sinn verleiht“6. Der erweiterte Hin-
tergrund des ,social imaginary‘ ist inter-
subjektiv und relational, umfasst und de-
finiert, wie Menschen im Verhältnis zu-
einander und zu gesellschaftlichen Grup-
pen stehen. Es ist eine Verbindung von im-
plizitem „Wissen wie“ und „Tun“ im All-
tag, die relativ unstrukturiert ist und die 
„aufgrund ihrer unbegrenzten und un-
bestimmten Natur niemals angemessen 
in Form expliziter Lehren ausgedrückt 
werden kann“7. Das vorherrschende ,so-
cial imaginary‘ vermittelt in einem Kon-
text zwischen dem „Hintergrundverständ-
nis“ und den Praktiken, welche dieses Ver-
ständnis ermöglicht. Die Objektivierung 
des Verständnisses in der Praxis ,trägt‘ das 
Verständnis aber auch, indem es vergegen-
wärtigt und zu einem Teil der objektiven 
sozialen Realität gemacht wird, mit der an-
dere Menschen interagieren können und 
sogar müssen, und ihm so Körper und 
Gewicht verleiht. ,Social imaginary‘ wird 
durch sein ,soziales‘ Wesen inkarniert.

Theorien können das ,social imagi-
nary‘ durchdringen und umformen. Wenn 
das passiert, „nehmen Menschen neue 
Praktiken auf, improvisieren oder wer-
den in sie eingeführt. Diese ergeben Sinn 
durch die neue Sichtweise, jene, die als ers-
te in der Theorie artikuliert wurde; diese 
Sichtweise ist der Kontext, der den Prakti-

Minch / Pluralität, Endlichkeit und social imaginaries



135Minch Pluralität, Endlichkeit Uun: SOcCc1al imagınarles

ken Sinn verleiht.  s Neue Praktiken Uu- eine interaktive 1€e. verschiedener ‚50-

sCcmH e1in Verständnis für S1E und Cie Urc. c1al imaginaries mıt unterschiedlichen EInN-
Cle PraxIıs hervorgerufenen Beziehungen. stellungen zwischenmenschlichen e7z71e-
DIes spiegelt sich cdann In den Theorien WI1- hungen und Praktiken gekennzeichnet, und
der, andert S1E und chaffit CU«C Praktiken. diese verschwand nicht, als Cie Kirche e1-
Im Laufe der Geschichte erhalten Praktiken Ner einheitlicheren Instıtution wurde.
eine CU«C Bedeutung, ZU. einen e1-
NCes Denkens ber Praktiken und Glaube un Entwicklung ım
ZU. anderen, weil S1E selbst ZU. Nachden- modernen sOcCIal iımagınaryken AaNTCHCNH. Praktiken werden nicht 1Ur

VOoO  b aufßen mıt einer Bedeutung VCI-

sehen, sondern S1E verändern Urc. ihre DIe Anerkennung der historischen Ent-
Ex1istenz In einem Beziehungsgeflecht Cie wicklung der Lehre wirift eine RKel-
Beziehung zwischen Menschen und Prak- he Fragen auf, Cie sich darauf bezle-
tiken untereinander. araus erwächst Cie hen, WwI1Ie sich Cie Lehren andern,
Notwendigkeit einer Theoretisierung cCla- WITFr den (Ort oder den Impuls der Entwick-
VOoN, Was Cie Praktiken Jetz bedeuten. Im lung finden und welche SCHAUC Beziehung
Laufe der Zeılt, „‚veränderten eine Reihe VO  b zwischen dem Inhalt der Lehre und dem
Praktiken allmählich ihre Bedeutung für historischen Kontext besteht DIe Theo-
Cle Menschen und Irugen SOM ZUFK Bil-

‚o

rıie der ‚soclal imaginaries legt nahe, Cdlass
dung eiINes ‚soclal imaginary be die Beziehung zwischen Kontext und In-

Das Verständnis der Wechselseitig- halt sowohl sich ko-konstitutiv als auch
keit VOoO  b Theorie und Praxıs innerhalb e1- grundsätzlich en zueinander 1sT. DIes
1 ‚soclal imaginary uns theore- ist möglich, weil der ‚Inhalt” des christli-
1i1sleren, WIE sich ‚soclal imaginaries VCI- chen auDens letztendlich Cie Of{ffenba-
andern, verwandeln oder mıt ande- LUuNng (‚ottes In ESUS VO  b Nazareth Ist, In
Ten In Kontflikt geraten. Wenn WITr Cle Un1- dem WITFr der endgültigen rlösung CHCH-
versalität des christlichen auDens N  5 Es ist VO  b Anfang eine intersub-
WIE SseiINne transkulturelle Natur bestätigen, jektive, theologale Beziehung und er
dann ist Cle soz1al edingte, VOoO  b ‚soclal NOVALI konstrulert. DIe ejahung VO  b Ent-
imaginaries Realität nicht der ÖOrt, wicklung biletet eine legitime Möglichkeit,

dem WITr Cleses „Universelle” lokalisie- die diachrone Pluralität konzipieren.
Ten können, zumindest nicht dem Sinne, DIe Kirche hatte In verschiedenen EDO-

chen und verschiedenen (Orten er-Cdlass irgendeine ‚soclal imaginary verabso-
utiert werden kann. DIe KeziIprozität VOIN ScChil1edliche Formen Darüber hinaus ist
Theorie und Praxı1s bel der Schaffung einer erwarten, Cdlass Cles auch ıIn Zukunft der
objektiven sozlalen Realität garantiert, Class Fall sein WwIrcl. Solange Cie Geschichte WEeI1-
kein einzelner USdruc. STAl bleiben kann tergeht, wird sich Cie Kirche darın als
und Class unterschiedliche ‚soclal imagına- ziale Realität weiterentwickeln.
ries In unterschiedlichen Kontexten entste- Irotz den bedeutenden Zentralisie-
hen. Von Anfang Cle Kirche UrcC. LUNSSPIOÖSTAMMEN der „Pius-Tradition”

Ebd.,,
Ebd.,,

135Minch / Pluralität, Endlichkeit und social imaginaries

ken Sinn verleiht.“8 Neue Praktiken erzeu-
gen ein Verständnis für sie und die durch 
die Praxis hervorgerufenen Beziehungen. 
Dies spiegelt sich dann in den Theorien wi-
der, ändert sie und schafft neue Praktiken. 
Im Laufe der Geschichte erhalten Praktiken 
eine neue Bedeutung, zum einen wegen ei-
nes neuen Denkens über Praktiken und 
zum anderen, weil sie selbst zum Nachden-
ken anregen. Praktiken werden nicht nur 
von außen mit einer neuen Bedeutung ver-
sehen, sondern sie verändern durch ihre 
Existenz in einem Beziehungsgeflecht die 
Beziehung zwischen Menschen und Prak-
tiken untereinander. Daraus erwächst die 
Notwendigkeit einer Theoretisierung da-
von, was die Praktiken jetzt bedeuten. Im 
Laufe der Zeit, „veränderten eine Reihe von 
Praktiken allmählich ihre Bedeutung für 
die Menschen und trugen somit zur Bil-
dung eines neuen ,social imaginary‘ bei“.9

Das Verständnis der Wechselseitig-
keit von Theorie und Praxis innerhalb ei-
nes ,social imaginary‘ hilft uns zu theore-
tisieren, wie sich ,social imaginaries‘ ver-
ändern, verwandeln oder sogar mit ande-
ren in Konflikt geraten. Wenn wir die Uni-
versalität des christlichen Glaubens so-
wie seine transkulturelle Natur bestätigen, 
dann ist die sozial bedingte, von ,social  
imaginaries‘ geprägte Realität nicht der Ort, 
an dem wir dieses „Universelle“ lokalisie-
ren können, zumindest nicht in dem Sinne, 
dass irgendeine ,social imaginary‘ verabso-
lutiert werden kann. Die Reziprozität von 
Theorie und Praxis bei der Schaffung einer 
objektiven sozialen Realität garantiert, dass 
kein einzelner Ausdruck stabil bleiben kann 
und dass unterschiedliche ,social imagina-
ries‘ in unterschiedlichen Kontexten entste-
hen. Von Anfang an war die Kirche durch 

8	 Ebd., 29.
9	 Ebd., 30.

eine interaktive Vielfalt verschiedener ,so-
cial imaginaries‘ mit unterschiedlichen Ein-
stellungen zu zwischenmenschlichen Bezie-
hungen und Praktiken gekennzeichnet, und 
diese verschwand nicht, als die Kirche zu ei-
ner einheitlicheren Institution wurde.

2	 Glaube und Entwicklung im 
modernen social imaginary

Die Anerkennung der historischen Ent-
wicklung der Lehre wirft eine ganze Rei-
he neuer Fragen auf, die sich darauf bezie-
hen, wie genau sich die Lehren ändern, wo 
wir den Ort oder den Impuls der Entwick-
lung finden und welche genaue Beziehung 
zwischen dem Inhalt der Lehre und dem 
historischen Kontext besteht. Die Theo-
rie der ,social imaginaries‘ legt nahe, dass 
die Beziehung zwischen Kontext und In-
halt sowohl an sich ko-konstitutiv als auch 
grundsätzlich offen zueinander ist. Dies 
ist möglich, weil der „Inhalt“ des christli-
chen Glaubens letztendlich die Offenba-
rung Gottes in Jesus von Nazareth ist, in 
dem wir der endgültigen Erlösung begeg-
nen. Es ist von Anfang an eine intersub-
jektive, theologale Beziehung und daher 
sozial konstruiert. Die Bejahung von Ent-
wicklung bietet eine legitime Möglichkeit, 
die diachrone Pluralität zu konzipieren. 
Die Kirche hatte in verschiedenen Epo-
chen und an verschiedenen Orten unter-
schiedliche Formen. Darüber hinaus ist 
zu erwarten, dass dies auch in Zukunft der 
Fall sein wird. Solange die Geschichte wei-
tergeht, wird sich die Kirche darin als so-
ziale Realität weiterentwickeln.

Trotz den bedeutenden Zentralisie-
rungsprogrammen der „Pius-Tradition“ 



136 Minch Pluralität, Endlichkeit un: SOc1lal imagınarles

und insbesondere Cie Förderung VO  b Jo Cie weltere Entwicklung der Menschen In
hannes Paul IL einer nahezu einheitli- der Gesellschaft pragen. Letztlich gibt CS

chen liturgischen Form, Regierungsfüh- keine vorgegebene „menschliche Natur  “
LUNS und bürokratischen Verwaltung DIe mMenschliche alur existiert, aber nicht
WwI1Ie Theologie und Philosophie ollten Cle- als eine Reihe statischer oder eindeutiger
SC nicht unbedingt als unvermeidliche und Attribute Ooder Sarl Variablen. DIe Mensch-
normatıve TOZESsSsSE angesehen werden. heit konstruiert sich selbst Urc. aum
Wır könnten S1€ eher sehen, Class S1€ In und e1it INndurch; aber CS gibt zumindest
gewIlsser e1Ise den „Zeitgeist‘ widerspie- eine Reihe VO  b „anthropologischen KOon-
geln. DIes ware eine interessante Rekon- stanten‘, Cie (Gsrenzen für Clas menschli-
textualisierung der gängigen modernen Er- che Werden Sschallen, oder ‚eine Art KO-
zählung ber Cie Einheit der Kirche, aUsS- ordinatensystem, dessen Brennpunkt Cie
gedrüc Urc. Eindeutigkeit. Wenn sol- mMenschliıche Personidentität innerhalb der
che zentralisierenden mpulse eher Aus- gesellschaftlichen Kultur ist  <110.
TUC. eiInNnes bestimmten ‚soclal imaginary' och grundlegender als Cie SOZ10-
sind, dann sind S1E de facto nicht bsolut. phänomenologischen Konstanten ist eine
Möglich bleibt, Class diese Traditionen e1in zugrundeliegende „ontologische Konstan-
legitimer USdAruc. des „Kircheseins” L  te‘, welche Cie anderen ermöglicht: DIe
der Moderne sind, aber als e1in USdAruc. schöpferische Endlic  el 1ese ihre Sä-

anderen diachronen und synchronen kularität Ooder ihr Nicht-Gott-Sein ist SC
Möglichkeiten wird selbst der grofße VOr- Nau das Element, Clas CS der Schöpfung CI-

stofß In ichtung einer eindeutigen FrOm1- möglicht, S1€ selbst sein und WEI -

schen Kirche 1M 1NDIIIC. auf Cie Oorma- den  11 DIe grundsätzliche Irennung ZW1-
1vıtat In eine mehrdeutige Situation SC schen den esen und Cie Fähigkeit, Cie
bracht. Vor diesem Hintergrund I1US$S C4 inge für mich selbst als ‚anders” erle-
eine geWISSe normatıve Grundlage für Plu- ben, ist Cie Voraussetzung alur, Cie RKea-
ralität und Mehrdeutigkeit In der Kirche lLität als irreduzibles Anderssein verstie-
und Cdamıt auch eine tiefere theologische hen Vom endlichen Selbst hinauszugehen
Bedeutung VO  b Pluralität geben und dann einem „Anderen” egegnen,

wirf{t Clas Subjekt In der Interpretation des-
SCI1, Was sowohl 1M Selbst als auch als „An-

Endlic  el un dıe theologıische derer” existiert, auf sich selbst zurück. DIe
Grundlage Vo ‚Kırche olural‘ Tatsache der kreatürlichen Endlich-

keit erfordert auch, Class WITFr S1E interpretie-
Wır en gesehen, WwI1Ie ‚soclal imagınar- Ie  S Ohne Cie ontologische Konstante der
1es helfen, wechselseitig Institutione und Endlic.  el könnte C4 keine Unterschei-
Praktiken aufzubauen, Cie ihrerseits auch dung zwischen dem Selbst und dem AÄn-

Edward Schillebeeckx, C'hristus Uun: Cdie C'hristen. DIie Geschichte einer Lebenspraxis,
Freiburg Br —-Basel-Wien 1977, 715

11 Edward Schillebeeckx, Menschen: Clie Geschichte VOo  3 Gott, Freiburg i Br —-Basel-Wien 1990,
110-114, 2892092 Fur 1n€e detailliertere Behandlung der Endlichkeit als ‚ontologische KON-
estante‘ siehe Daniel Minch, Eschatological Hermeneutics: Ihe Theological (‚Ore of Experlence
and C()ur Hope for Salvation T&T C'lark Studies ın Edward Schillebeeckx), London 2018,
138 —1572

136

und insbesondere die Förderung von Jo-
hannes Paul II. zu einer nahezu einheitli-
chen liturgischen Form, Regierungsfüh-
rung und bürokratischen Verwaltung so-
wie Theologie und Philosophie sollten die-
se nicht unbedingt als unvermeidliche und 
normative Prozesse angesehen werden. 
Wir könnten sie eher so sehen, dass sie in 
gewisser Weise den „Zeitgeist“ widerspie-
geln. Dies wäre eine interessante Rekon-
textualisierung der gängigen modernen Er-
zählung über die Einheit der Kirche, aus-
gedrückt durch Eindeutigkeit. Wenn sol-
che zentralisierenden Impulse eher Aus-
druck eines bestimmten ,social imaginary‘ 
sind, dann sind sie de facto nicht absolut. 
Möglich bleibt, dass diese Traditionen ein 
legitimer Ausdruck des „Kircheseins“ in 
der Moderne sind, aber als ein Ausdruck 
unter anderen diachronen und synchronen 
Möglichkeiten wird selbst der große Vor-
stoß in Richtung einer eindeutigen römi-
schen Kirche im Hinblick auf die Norma-
tivität in eine mehrdeutige Situation ge-
bracht. Vor diesem Hintergrund muss es 
eine gewisse normative Grundlage für Plu-
ralität und Mehrdeutigkeit in der Kirche 
und damit auch eine tiefere theologische 
Bedeutung von Pluralität geben.

3	 Endlichkeit und die theologische 
Grundlage von ,Kirche plural‘

Wir haben gesehen, wie ,social imaginar-
ies‘ helfen, wechselseitig Institutionen und 
Praktiken aufzubauen, die ihrerseits auch 

10	 Edward Schillebeeckx, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen Lebenspraxis, 
Freiburg i. Br.–Basel–Wien 1977, 715.

11	 Edward Schillebeeckx, Menschen: die Geschichte von Gott, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 1990, 
110  –114, 289 – 292. Für eine detailliertere Behandlung der Endlichkeit als ,ontologische Kon-
stante‘ siehe Daniel Minch, Eschatological Hermeneutics: The Theological Core of Experience 
and Our Hope for Salvation (T&T Clark Studies in Edward Schillebeeckx), London 2018, 
138  –152.

die weitere Entwicklung der Menschen in 
der Gesellschaft prägen. Letztlich gibt es 
keine vorgegebene „menschliche Natur“. 
Die menschliche Natur existiert, aber nicht 
als eine Reihe statischer oder eindeutiger 
Attribute oder gar Variablen. Die Mensch-
heit konstruiert sich selbst durch Raum 
und Zeit hindurch; aber es gibt zumindest 
eine Reihe von „anthropologischen Kon-
stanten“, die Grenzen für das menschli-
che Werden schaffen, oder „eine Art Ko-
ordinatensystem, dessen Brennpunkt die 
menschliche Personidentität innerhalb der 
gesellschaftlichen Kultur ist“10.

Noch grundlegender als die sozio-
phänomenologischen Konstanten ist eine 
zugrundeliegende „ontologische Konstan-
te“, welche die anderen ermöglicht: Die 
schöpferische Endlichkeit. Diese − ihre Sä-
kularität oder ihr Nicht-Gott-Sein − ist ge-
nau das Element, das es der Schöpfung er-
möglicht, sie selbst zu sein und zu wer-
den.11 Die grundsätzliche Trennung zwi-
schen den Wesen und die Fähigkeit, die 
Dinge für mich selbst als „anders“ zu erle-
ben, ist die Voraussetzung dafür, die Rea-
lität als irreduzibles Anderssein zu verste-
hen. Vom endlichen Selbst hinauszugehen 
und dann einem „Anderen“ zu begegnen, 
wirft das Subjekt in der Interpretation des-
sen, was sowohl im Selbst als auch als „An-
derer“ existiert, auf sich selbst zurück. Die 
bloße Tatsache der kreatürlichen Endlich-
keit erfordert auch, dass wir sie interpretie-
ren. Ohne die ontologische Konstante der 
Endlichkeit könnte es keine Unterschei-
dung zwischen dem Selbst und dem An-

Minch / Pluralität, Endlichkeit und social imaginaries



137Minch Pluralität, Endlichkeit Uun: SOcCc1al imagınarles

deren geben und keine räumliche, zeitliche desselben ‚soclal imaginary Cie Welt
Ooder soz1lale Realität Cie „Welt” ware eine ders interpretieren.
eindeutige Einheit ohne die Fähigkeit Ihr Selbstsein macht S1E einNzIgartıg
erfahren, denken oder interpretieren, und unfähig, sich auf Cie Welt oder auf sich
und als solche könnte S1E sich nicht e1InN- selbst SCHAUSO beziehen WIE ihre ach-
mal selbst kennen. RKelines eindeutiges Sein barn, Was bedeutet, Class ‚soclal Imagıinar-
ware fast identisch mıt Nichts: CS könnte 1es ZWarL geteilt, aber nicht In gleicher Wel-
keinen dynamischen Prozess des Werdens VO  u den einzelnen Subjekten inner-
ohne Unterschiede und (Gsrenzen zwischen ich integriert werden. Ware dies nicht der
demselben und anderen geben Daher Fall, dann wurden sich Cie ‚soclal imagl-

naries und mıt ihnen Cie sozlale undCie fundamentale Bedingung des Geschaf-
fenseins Cie Endlic.  el VOTIAaUS, Cie ihrer- terijelle Kultur niemals andern CS könn-
SEITS sozlale, räumliche, zeitliche und inter- keine Varlatiıon geben, weder synchron
pretatorische Aspekte des Se1ins 1M Bereich innerhalb einer kulturellen Ordnung och
der endlichen Schöpfung entstehen lässt. diachron 1M Laufe der eit. DIe synchro-
Das eschen der Schöpfung beginnt SC 1E Pluralität der Interpretation ergibt sich
Nau ıIn uNnsecerenNnl) Nicht-Gott-Sein. A4aUSs der kreatürlichen Ex1istenz als histo-

Endlic.  el ist sowohl Cie zugrunde- risch. 1ne solche Pluralität ist nicht aDSO-
liegende ontologische Konstante als auch lut, cla Verständnis, ommunikation und
e1in ontologischer (,arant für Pluralität. DIe Übersetzung auf einer intersubjekti-
Endlic.  el als solche impliziert Singulari- Velnn Ebene möglich Sind, wodurch ‚soclal
tat Eın einzelnes esen, Clas AaUs sich selbst imaginaries sowohl eteilt als auch inner-
existiert, I1US$S zunächst e1in endliches, ich pluralisiert werden. Aus Endlic.  el
VO  u anderen unterschiedenes Selbst Se1IN; und Singularität entsteht Pluralität als NOTL-
C4 I1US$S In aum und e1it ex1istlieren, Was wendiger Bestandteil des säkularen chaf-
iıhm eine spezifische Singularität verleiht: fens. Nicht-Gott Se1IN bedeutet plural SC1IN.
C4 I1US$S In einer Öökologischen Umwelt VCI- DIe Theologie hat Pluralität und Differenz
körpert Se1IN; ıIn Beziehung „anderen” als ange als TODIemMe gesehen, Cie CS über-
andere Geschöpfe existieren Daher en winden gilt, aber vielleicht sind S1E rundle-
alle esen eine geWwISSeE soz1i0-historische gender dafür, Class WITFr sowohl als VO  u (zott
Ex1istenz, Cie 1M des Menschen Den- verschieden (dl. nihilo) als auch ach
ken, Kommunikation, Sprache und Kultur dem Bild und Gleichnis (‚ottes geschaffen
beinhaltet DIe mMenschliche Endlic  el Sind, als WITr oft ANSCHOÖII en
erfordert und ermöglicht Cie aktive Nntier- Diachrone und synchrone Pluralität
pretation dieser Endlic.  el ıIn verschiede- sind Teil der Geschichte der Kirche, und
NenNn Formen VO  b Theorie und TYaxXIls, die Cles wird nicht selten als Hindernis für E1In-
‚endgültige Bedeutung” innerhalb eiINnes heit und Universalität angesehen. Wenn
bestimmten sozi0-historischen Hor1izonts Universalität und Einheit als Eindeutigkeit
entweder explizieren oder konstruleren. oder Unitformität behandelt werden, dann
S1e erfordert und ermöglicht auch ‚soclal wird Pluralität se1IN, Clas C4 über-
imaginaries. Wenn jedes esen VO  b e1- winden gilt, weil C4 e1in Zeichen VO  b Ver-
1E anderen Punkt In aum und eit und wirrung Ooder Irrtum 1st. Der Nnspruc der
mıt einem anderen sozlalen Erbe beginnt, Kirche aufUniversalität I1US$S richtig-
dann werden Menschen innerhalb drückt und interpretiert werden, wird

137Minch / Pluralität, Endlichkeit und social imaginaries

deren geben und keine räumliche, zeitliche 
oder soziale Realität − die „Welt“ wäre eine 
eindeutige Einheit ohne die Fähigkeit zu 
erfahren, zu denken oder zu interpretieren, 
und als solche könnte sie sich nicht ein-
mal selbst kennen. Reines eindeutiges Sein 
wäre fast identisch mit Nichts; es könnte 
keinen dynamischen Prozess des Werdens 
ohne Unterschiede und Grenzen zwischen 
demselben und anderen geben. Daher setzt 
die fundamentale Bedingung des Geschaf-
fenseins die Endlichkeit voraus, die ihrer-
seits soziale, räumliche, zeitliche und inter-
pretatorische Aspekte des Seins im Bereich 
der endlichen Schöpfung entstehen lässt. 
Das Geschenk der Schöpfung beginnt ge-
nau in unserem Nicht-Gott-Sein.

Endlichkeit ist sowohl die zugrunde-
liegende ontologische Konstante als auch 
ein ontologischer Garant für Pluralität. Die 
Endlichkeit als solche impliziert Singulari-
tät: Ein einzelnes Wesen, das aus sich selbst 
existiert, muss zunächst ein endliches, 
von anderen unterschiedenes Selbst sein; 
es muss in Raum und Zeit existieren, was 
ihm eine spezifische Singularität verleiht; 
es muss in einer ökologischen Umwelt ver-
körpert sein; in Beziehung zu „anderen“ als 
andere Geschöpfe existieren. Daher haben 
alle Wesen eine gewisse sozio-historische 
Existenz, die im Falle des Menschen Den-
ken, Kommunikation, Sprache und Kultur 
beinhaltet. Die menschliche Endlichkeit 
erfordert und ermöglicht die aktive Inter-
pretation dieser Endlichkeit in verschiede-
nen Formen von Theorie und Praxis, die 
„endgültige Bedeutung“ innerhalb eines 
bestimmten sozio-historischen Horizonts 
entweder explizieren oder konstruieren. 
Sie erfordert und ermöglicht auch ,social  
imaginaries‘. Wenn jedes Wesen von ei-
nem anderen Punkt in Raum und Zeit und 
mit einem anderen sozialen Erbe beginnt, 
dann werden sogar Menschen innerhalb 

desselben ,social imaginary‘ die Welt an-
ders interpretieren.

Ihr Selbstsein macht sie einzigartig 
und unfähig, sich auf die Welt oder auf sich 
selbst genauso zu beziehen wie ihre Nach-
barn, was bedeutet, dass ,social imaginar-
ies‘ zwar geteilt, aber nicht in gleicher Wei-
se von den einzelnen Subjekten inner-
lich integriert werden. Wäre dies nicht der 
Fall, dann würden sich die ,social imagi-
naries‘ und mit ihnen die soziale und ma-
terielle Kultur niemals ändern − es könn-
te keine Variation geben, weder synchron 
innerhalb einer kulturellen Ordnung noch 
diachron im Laufe der Zeit. Die synchro-
ne Pluralität der Interpretation ergibt sich 
aus der kreatürlichen Existenz als histo-
risch. Eine solche Pluralität ist nicht abso-
lut, da Verständnis, Kommunikation und 
sogar Übersetzung auf einer intersubjekti-
ven Ebene möglich sind, wodurch ,social 
imaginaries‘ sowohl geteilt als auch inner-
lich pluralisiert werden. Aus Endlichkeit 
und Singularität entsteht Pluralität als not-
wendiger Bestandteil des säkularen Schaf-
fens. Nicht-Gott sein bedeutet plural sein. 
Die Theologie hat Pluralität und Differenz 
lange als Probleme gesehen, die es zu über-
winden gilt, aber vielleicht sind sie grundle-
gender dafür, dass wir sowohl als von Gott 
verschieden (d. h. ex nihilo) als auch nach 
dem Bild und Gleichnis Gottes geschaffen 
sind, als wir oft angenommen haben.

Diachrone und synchrone Pluralität 
sind Teil der Geschichte der Kirche, und 
dies wird nicht selten als Hindernis für Ein-
heit und Universalität angesehen. Wenn 
Universalität und Einheit als Eindeutigkeit 
oder Uniformität behandelt werden, dann 
wird Pluralität etwas sein, das es zu über-
winden gilt, weil es ein Zeichen von Ver-
wirrung oder Irrtum ist. Der Anspruch der 
Kirche auf Universalität muss richtig ausge-
drückt und interpretiert werden, sonst wird 



135 Minch Pluralität, Endlichkeit un: SOc1lal imagınarles

CI falsch SEC1IN. Während Cdiese letzte Be- heit”, Cie VO  b en Menschen überall „auf
auptung wahr Ist, ollten WITFr Cie „richtige Cle leiche Weise“ erfasst werden kann.

DIes wurde entweder eine racdika-Interpretation‘ VO  u Erfahrungen nicht mıt
eindeutigen, einheitlichen oder be- le Verleugnung der geschöpflichen End-

1C  el und ihre Dekonstruktion VO  b denSUumMmMTtenN Formeln, Praktiken Ooder edan-
ken verwechseln. Ebenso ist Cie Pluralität Grundlagen des Se1ins selbst erfordern,
der Interpretation nicht unmittelbar gleich- Ooder Cie Auferlegung einer universellen
bedeutend mıt „Fehler”. Das treben ach Geschichte und einer universellen Spra-
einer olchen Einheitlichkeit eugnet Cie che, welche Cie Differenz völlig auslöscht
essenzielle chöpfung er Dinge als Nicht- also eiwas, Clas AaUs der Geschichte selbst
(zott und proJiziert eine transzendentale heraus geschehen INUSS, Was Cles einem
und ahistorische Offenbarung der „Wahr- totalitären und gewalttätigen Unterfan-

sCcmH macht), oder aber den INDFrucC. VO  u

WwIe Walter BenjJamıns Messi1ianıl-
scher Welt „allseitiger und integraler Ak-Weiterführende Liıteratur

Charltes Taylor, Modern Social Imagıinarles, tualität”: ıIn ihr wird messianische Sprache
Durham 2004 1esSes kurze Buch VO  u Tay- „integrale TOsSa, Cie Cie Fesseln der chrift

gesprengt hat und VO  b en Menschen VCI-lor erläutert Se1IN KONzept VOoO  b ‚soclal 1Ma-
ginaries’ und der modernen/postmoder- standen wird (wie Cie Sprache der öge

<112.NenN Wende der vorherrschenden „Imagı- VO  u Sonntagskindern
naries“ der rämoderne 1M Abendland. Er Stattdessen eilinden WITFr uns mıiıtten

analysiert, WIE Cle moderne Auffassung VOoO  b In der Geschichte und „der Jetztzeıt138  Minch / Pluralität, Endlichkeit und social imaginaries  er falsch sein. Während diese letzte Be-  heit© die von allen Menschen überall „auf  hauptung wahr ist, sollten wir die „richtige  die gleiche Weise“ erfasst werden kann.  Dies würde entweder eine radika-  Interpretation“ von Erfahrungen nicht mit  eindeutigen, einheitlichen oder genau be-  le Verleugnung der geschöpflichen End-  lichkeit und ihre Dekonstruktion von den  stimmten Formeln, Praktiken oder Gedan-  ken verwechseln. Ebenso ist die Pluralität  Grundlagen des Seins selbst erfordern,  der Interpretation nicht unmittelbar gleich-  oder die Auferlegung einer universellen  bedeutend mit „Fehler“. Das Streben nach  Geschichte und einer universellen Spra-  einer solchen Einheitlichkeit leugnet die  che, welche die Differenz völlig auslöscht  essenzielle Schöpfung aller Dinge als Nicht-  (also etwas, das aus der Geschichte selbst  Gott und projiziert eine transzendentale  heraus geschehen muss, was dies zu einem  und ahistorische Offenbarung der „Wahr-  totalitären und gewalttätigen Unterfan-  gen macht), oder aber den Einbruch von  so etwas wie Walter Benjamins messiani-  scher Welt „allseitiger und integraler Ak-  Weiterführende Literatur:  Charles Taylor, Modern Social Imaginaries,  tualität“; in ihr wird messianische Sprache  Durham 2004: Dieses kurze Buch von Tay-  „integrale Prosa, die die Fesseln der Schrift  gesprengt hat und von allen Menschen ver-  lor erläutert sein Konzept von „social ima-  ginaries“ und der modernen/postmoder-  standen wird (wie die Sprache der Vögel  <112.  nen Wende der vorherrschenden „imagi-  von Sonntagskindern)  naries“ der Prämoderne im Abendland. Er  Stattdessen befinden wir uns mitten  analysiert, wie die moderne Auffassung von  in der Geschichte und „der Jetztzeit ... in  Menschenrechten, Individualisierung und  welcher Splitter der messianischen einge-  sprengt sind“®*. Die begnadete Schöpfung  Ökonomisierung der Lebenswelt das öffent-  liche Leben organisiert und neu ordnet.  ist eine eschatologische Realität, in der die  Christopher Cimorelli, John Henry New-  Kirche die eschatologische Erlösung als sa-  cramentum mundi darstellt. Die Kirche ist  mans Theology of History: Historical  Consciousness, Theological „Imaginaries“,  eschatologisch, und ihre Existenz ist durch  die Inkarnation „die Vorwegereignung des  and the Development of Tradition, Leuven  2017: Cimorelli vertieft sich in Newmans  Eschaton mitten in der Weltzeit“*. Obwohl  Geschichtsbegriff und die Entwicklung der  sie mit der himmlischen Kirche vereint ist,  bleibt die historische Verwirklichung der  Doktrin. Er verwendet Taylors „social ima-  Kirche ein Teil der Schöpfung, und ihre  ginary“ um das Konzept eines „theologi-  cal imaginary“ in Newmans Werk zu ent-  Mitglieder sind Geschöpfe, die durch ihre  wesenhafte Endlichkeit gebunden sind.  decken, und er zeigt die Implikationen die-  ser Sichtweise und der des Zweiten Vatika-  Historizität ist ein irreduzibles Element des  nischen Konzils für die aktuelle Zeit auf.  Seins der Kirche, während ihre Ausrich-  tung auf das Göttliche sie zu einer escha-  12  Walter Benjamin, Paralipomena zu ‚Über den Begriff der Geschichte“, in: Walter Benjamin, Ge-  sammelte Schriften. Bd. 1.3, hg. von Rolf Tiedemann / Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt  a. Main ’2015, 1238.  13  Ebd., 704.  14  Walter Kasper, Katholische Kirche: Wesen, Wirklichkeit, Sendung, Freiburg i. Br.-Basel-Wien  2011, 140.In

Menschenrechten, Individualisierung und welcher plitter der messianischen eINgE-
prengt sind “ DIe begnadete SchöpfungOkonomisierung der Lebenswelt Clas Öffent-

1C. Leben Organısliert und NEeU ordnet. ist eine eschatologische Realität, In der die

Christopher Cimorelli, John Henry New- Kirche Cie eschatologische rlösung als
eramentfum mundi darstellt DIe Kirche istman’s Theology of History: Historical

C ONsSCIouUsNeSS, Theologica. „Imaginaries”, eschatologisch, und ihre Ex1istenz ist Urc.
Cie Inkarnation „die Vorwegereignung desand the Development of Tradition, Leuven

2017 Cimorelli vertieft sich ıIn Newmans Eschaton miıtten ıIn der Weltzeit 14 Obwohl

Geschichtsbegriff und Cie Entwicklung der S1E mıt der himmlischen Kirche vereıint ist,
bleibt Cie historische Verwirklichung derDoktrin. Er verwendet Taylors „soclal 1mMa-
Kirche ein Teil der Schöpfung, und ihreginarYy , Clas KONnzept eiInNnes „theologi-

cal imaginary” In Newmans Werk enNT- Mitglieder sind Geschöpfte, Cie Urc. ihre
wesenhafte Endlic.  el gebunden Sind.decken, und CI zeigt Cie Implikationen Cle-

SCIT Sichtweise und der des /welten Vatika- Hıstor1izıtat ist e1in irreduzibles Element des
nischen Konzils für Cie aktuelle eit auf. Se1ins der Kirche, während ihre Ausrich-

Lung auf Clas Göttliche S1E einer escha-

Walter Benjamin, Paralipomena Uber den Begriff der Geschichte”, 1N: Walter Benjamıin, (1E-
Sam melte Schriften. 1 hg VOo  3 Rolf Tiedemann / Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt

Maın 12538
Ebd., 704
Walter Kasper, Katholische Kirche: Wesen, Wirklichkeit, Sendung, Freiburg i Br —-Basel-Wien
2011, 140

138

er falsch sein. Während diese letzte Be-
hauptung wahr ist, sollten wir die „richtige 
Interpretation“ von Erfahrungen nicht mit 
eindeutigen, einheitlichen oder genau be-
stimmten Formeln, Praktiken oder Gedan-
ken verwechseln. Ebenso ist die Pluralität 
der Interpretation nicht unmittelbar gleich-
bedeutend mit „Fehler“. Das Streben nach 
einer solchen Einheitlichkeit leugnet die 
essenzielle Schöpfung aller Dinge als Nicht-
Gott und projiziert eine transzendentale 
und ahistorische Offenbarung der „Wahr-

12	 Walter Benjamin, Paralipomena zu ‚Über den Begriff der Geschichte“, in: Walter Benjamin, Ge-
sammelte Schriften. Bd. I.3, hg. von Rolf Tiedemann / Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt 
a. Main 72015, 1238. 

13	 Ebd., 704. 
14	 Walter Kasper, Katholische Kirche: Wesen, Wirklichkeit, Sendung, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 

2011, 140.

heit“, die von allen Menschen überall „auf 
die gleiche Weise“ erfasst werden kann.

Dies würde entweder eine radika-
le Verleugnung der geschöpflichen End-
lichkeit und ihre Dekonstruktion von den 
Grundlagen des Seins selbst erfordern, 
oder die Auferlegung einer universellen 
Geschichte und einer universellen Spra-
che, welche die Differenz völlig auslöscht 
(also etwas, das aus der Geschichte selbst 
heraus geschehen muss, was dies zu einem 
totalitären und gewalttätigen Unterfan-
gen macht), oder aber den Einbruch von 
so etwas wie Walter Benjamins messiani-
scher Welt „allseitiger und integraler Ak-
tualität“; in ihr wird messianische Sprache 
„integrale Prosa, die die Fesseln der Schrift 
gesprengt hat und von allen Menschen ver-
standen wird (wie die Sprache der Vögel 
von Sonntagskindern)“12.

Stattdessen befinden wir uns mitten 
in der Geschichte und „der Jetztzeit … in 
welcher Splitter der messianischen einge-
sprengt sind“13. Die begnadete Schöpfung 
ist eine eschatologische Realität, in der die 
Kirche die eschatologische Erlösung als sa-
cramentum mundi darstellt. Die Kirche ist 
eschatologisch, und ihre Existenz ist durch 
die Inkarnation „die Vorwegereignung des 
Eschaton mitten in der Weltzeit“14. Obwohl 
sie mit der himmlischen Kirche vereint ist, 
bleibt die historische Verwirklichung der 
Kirche ein Teil der Schöpfung, und ihre 
Mitglieder sind Geschöpfe, die durch ihre 
wesenhafte Endlichkeit gebunden sind. 
Historizität ist ein irreduzibles Element des 
Seins der Kirche, während ihre Ausrich-
tung auf das Göttliche sie zu einer escha-

Weiterführende Literatur:
Charles Taylor, Modern Social Imaginaries, 
Durham 2004: Dieses kurze Buch von Tay-
lor erläutert sein Konzept von „social ima-
ginaries“ und der modernen/postmoder-
nen Wende der vorherrschenden „imagi-
naries“ der Prämoderne im Abendland. Er 
analysiert, wie die moderne Auffassung von 
Menschenrechten, Individualisierung und 
Ökonomisierung der Lebenswelt das öffent-
liche Leben organisiert und neu ordnet.
Christopher Cimorelli, John Henry New-
man’s Theology of History: Historical 
Consciousness, Theological „Imaginaries“, 
and the Development of Tradition, Leuven 
2017: Cimorelli vertieft sich in Newmans 
Geschichtsbegriff und die Entwicklung der 
Doktrin. Er verwendet Taylors „social ima-
ginary“, um das Konzept eines „theologi-
cal imaginary“ in Newmans Werk zu ent-
decken, und er zeigt die Implikationen die-
ser Sichtweise und der des Zweiten Vatika-
nischen Konzils für die aktuelle Zeit auf.

Minch / Pluralität, Endlichkeit und social imaginaries



Minch Pluralität, Endlichkeit Uun: SOcCc1al imagınarles 139

tologischen Realität macht. (LG 21) DIe gische Endlic  el als Grundlage für das
Pluralität ist wesentlich für Cie eschöpf- Verständnis der geschaffenen 1Irklıch-
1C  el und efähigt Cie Kirche, über- keit akzeptieren, VO  b der AaU$S WIr egin-
aup göttlichen Leben teilzuhaben Hen können, anthropologische Konstan-
DIe Geschöpfe werden Urc. Cie Teilha- ten abzuleiten, die wiederum ‚soclal 1mMa-
be eschatologischen Realitäten mehr S1€ ginaries beeinflussen, welche die Indivi-
selbst, cla das eil nicht darauf abzielt, Clas duen wechselseitig formen, dann wird Cie
Geschöpfliche insgesamt zerstoren sozlale Konstruktion der Wirklichkeit VO  b

Cie endlıiıche Differenz unendlıcher atur AaUS$S plural Se1INn.
Gleichheit verschmelzen sondern Soclal imaginaries formen nstıitu-
vielmehr darauf, S1E vervollkommnen tionen In e1it und Kontext, Was bedeutet,
und S1€ In der bereits innerlich 1lieren- dass S1€ In der Welt plural exIistieren. Fur
zierten ewegung des trinitarischen göttli- eine Institution WwI1Ie Cie Kirche, die AÄn-
chen Lebens vereinen (vgl. 50) prüche auf Universalität und ultimati-

VeC Bedeutung erhebt, chafft Cles inhären-
Probleme, aber I1UL, WEnnn Cie verkünde-

Das Verständnıis der Kırche ım Universalität als eindeutige und einheit-
Kontext des Schöpfungsglaubens 1C. Auslegung und Ausdrucksweise VCI-

standen WIrcl. DIe e1ıte der Wirklichkeit
(jott kommuniziert mıt der Schöpfung In und ihre ontologisch ermöglichte Plurali-
und Urc Cie Modalitäten der eschich- tat scheinen uns empfehlen, Class eine
t 3 er I1US$S Offenbarung Urc die Ka- Institution, Cie Universalität beansprucht,
tegorien gewöhnlicher menschlicher Er- Cles In fragmentarischer e1Ise tun I1USS

fahrung und Interpretation erfahren WEI- Alle Interpretationen der ultimativen RKea-
den Das Einbrechen (,ottes In Cie (Je- Lität 1M Fall der Kirche die Offenbarung
schichte hat die Schöpfung keinem des Heils, Clas VO  b (jott ıIn ESUS kommt
Zeitpunkt In der Heilsgeschichte ungül- mMuUsSsSen VO  b den Menschen, Cie VO  b dieser
t1g emacht oder Unterschiede Zerstior letztendlichen Wirklichkeit berührt WEI -

Durch Cie Kommunikation mıt den uns den, aufgegriffen und auf unterschiedliche
ZUTFK Verfügung stehenden Mitteln bestä- e1se ausgedrückt werden.
tigt (Gott vielmehr die (,ute der eigenen DIe Kirche I1US$S 1M Wesentlichen plu-
Schöpfung Gottes, VOTL em ıIn der Inkar- ral se1IN, vermitteln, Was S1E histo-
natıon als „verdichtete Schöpfung: Glaube risch esehen {ut DIes ist kein Anlass für

unendliche Pluralität oder Willkür, cla alledie Schöpfung, WwI1Ie (Gott S1e will“ > DIes
ist kaum e1in Widerspruch des ursprung- Interpretationen des Offenbarungsgeheim-
lichen ontologischen Impulses der End- N1SSES VOoO  b e1in und demselben historischen
1C.  eit, der die Geschöpfe efähigt, sich Christusereignis abhängen. Das Fe1gNI1S
selbst transzendieren, Gesellschaft der Offenbarung hat Selin eigenes Gewicht
und Geschichte teilzuhaben, S1€ gestal- und seiInen eigenen Einfluss auf Cie Nntier-
ten und Elemente des kommenden pretation. Ebenso findet Cie Interpretati-
Heils erfahren. Wenn WITFr Cie ontolo- innerhalb einer bereits vorhandenen

15 Edward Schillebeeckx, „Ich glaube ESUS VOo  3 Nazaret”, 1n 0SE, Blank / Gotthold Hasenhütt!
(He.) Glaube ESUS Christus, Düsseldorf 1980,

139Minch / Pluralität, Endlichkeit und social imaginaries

tologischen Realität macht. (LG 21) Die 
Pluralität ist wesentlich für die Geschöpf-
lichkeit und befähigt die Kirche, über-
haupt am göttlichen Leben teilzuhaben. 
Die Geschöpfe werden durch die Teilha-
be an eschatologischen Realitäten mehr sie 
selbst, da das Heil nicht darauf abzielt, das 
Geschöpfliche insgesamt zu zerstören −  
die endliche Differenz zu unendlicher 
Gleichheit zu verschmelzen −, sondern 
vielmehr darauf, sie zu vervollkommnen 
und sie in der bereits innerlich differen-
zierten Bewegung des trinitarischen göttli-
chen Lebens zu vereinen (vgl. LG 50).

4	 Das Verständnis der Kirche im 
Kontext des Schöpfungsglaubens

Gott kommuniziert mit der Schöpfung in 
und durch die Modalitäten der Geschich-
te, daher muss Offenbarung durch die Ka-
tegorien gewöhnlicher menschlicher Er-
fahrung und Interpretation erfahren wer-
den. Das Einbrechen Gottes in die Ge-
schichte hat die Schöpfung zu keinem 
Zeitpunkt in der Heilsgeschichte ungül-
tig gemacht oder Unterschiede zerstört. 
Durch die Kommunikation mit den uns 
zur Verfügung stehenden Mitteln bestä-
tigt Gott vielmehr die Güte der eigenen 
Schöpfung Gottes, vor allem in der Inkar-
nation als „verdichtete Schöpfung: Glaube 
an die Schöpfung, wie Gott sie will“15. Dies 
ist kaum ein Widerspruch des ursprüng-
lichen ontologischen Impulses der End-
lichkeit, der die Geschöpfe befähigt, sich 
selbst zu transzendieren, an Gesellschaft 
und Geschichte teilzuhaben, sie zu gestal-
ten und sogar Elemente des kommenden 
Heils zu erfahren. Wenn wir die ontolo-

15	 Edward Schillebeeckx, „Ich glaube an Jesus von Nazaret“, in: Josef Blank / Gotthold Hasenhüttl 
(Hg.), Glaube an Jesus Christus, Düsseldorf 1980, 14.

gische Endlichkeit als Grundlage für das 
Verständnis der geschaffenen Wirklich-
keit akzeptieren, von der aus wir begin-
nen können, anthropologische Konstan-
ten abzuleiten, die wiederum ,social ima-
ginaries‘ beeinflussen, welche die Indivi-
duen wechselseitig formen, dann wird die 
soziale Konstruktion der Wirklichkeit von 
Natur aus plural sein.

,Social imaginaries‘ formen Institu-
tionen in Zeit und Kontext, was bedeutet, 
dass sie in der Welt plural existieren. Für 
eine Institution wie die Kirche, die An-
sprüche auf Universalität und ultimati-
ve Bedeutung erhebt, schafft dies inhären-
te Probleme, aber nur, wenn die verkünde-
te Universalität als eindeutige und einheit-
liche Auslegung und Ausdrucksweise ver-
standen wird. Die Weite der Wirklichkeit 
und ihre ontologisch ermöglichte Plurali-
tät scheinen uns zu empfehlen, dass eine 
Institution, die Universalität beansprucht, 
dies in fragmentarischer Weise tun muss. 
Alle Interpretationen der ultimativen Rea-
lität − im Fall der Kirche die Offenbarung 
des Heils, das von Gott in Jesus kommt − 
müssen von den Menschen, die von dieser 
letztendlichen Wirklichkeit berührt wer-
den, aufgegriffen und auf unterschiedliche 
Weise ausgedrückt werden.

Die Kirche muss im Wesentlichen plu-
ral sein, um zu vermitteln, was sie histo-
risch gesehen tut. Dies ist kein Anlass für 
unendliche Pluralität oder Willkür, da alle 
Interpretationen des Offenbarungsgeheim-
nisses von ein und demselben historischen 
Christusereignis abhängen. Das Ereignis 
der Offenbarung hat sein eigenes Gewicht 
und seinen eigenen Einfluss auf die Inter-
pretation. Ebenso findet die Interpretati-
on innerhalb einer bereits vorhandenen so-



14() Minch Pluralität, Endlichkeit un: SOc1lal imagınarles

zialen Realität wodurch Cie etablier- verlieren, weil WITFr einer künstlichen und
Tradition eiInem Legitimationskriteri- VO  u aufßen aufgezwungenen Form der

wird, Wenn auch nicht als isolierte aD- sprachlichen und soziokulturellen EINn-
solute Norm. DIe Einheit innerhalb einer heit sklavisch treu bleiben Das Zusam-
pluralisierten Kirche I1US$S immer och 1M menspiel VOoO  b transzendenten und 1imma-

nenten Dimensionen innerhalb VO  u KulturAuge ehalten werden, und hier könnte der
SECHSLS 1  ( idelium neben dem OMl1ziellen und Geschichte I1US$S ANSCHNESSCH respek-
Lehramt eine aktivere spielen, aber 1er werden, und Cie iImMMmanenten „Zel-
Clas erfordert vielleicht formalisiertere Me- che der Einheit ollten nicht Cdazu SC
thoden ZUFK Messung des sensus fidelium. bracht werden, inge tun, die S1E nicht

tun können. DIes kann 1Ur egemonIle
und Machtmissbrauch führen, VCI-

azı suchen, Cie 1e 1M amen eiINnes
Verständnisses VO  b institutioneller Einheit

Hıer geht CS nicht darum, konkrete 11OI- nivellieren. Vor em MUSsSen WITFr uns

der diachronen Pluralität und der ININMNSI-matıve Formen der kirchlichen Urganisa-
tion Ooder abweichende esartiten der Ira- schen Ausrichtung der Kirche auf Cie /Zu-
Cdition vorzuschlagen. Ich versuche nicht, un hin bewusst bleiben
einen Strang des Katholizismus ber e1-
NenNn anderen tellen oder behaupten, Der Autor Daniel Minch, Ph.D, SID,
Class alle Ansprüche, „die wahre Kirche“ geb 1986, tudium klassische Philologie
se1nN, gleich Sind. 1elmehr sehe ich einen und Theologie der Villanova Untversity
zutie{fst theologischen TUunNn: dafür, en und Philosophie und Theologie

sein für Pluralität, sowochl 1M Prinzıp der euven (Belgien). Er Wr Postdocto-
als auch ıIn der TaxXls Synchrone Plurali- ral Research Fellow der Leuven Von

tat kann legitimerweise exIistieren, insbe- 2016 his 207 ätig seit 2079 als Postdoc-
sondere In einer Kultur, In der 1e Teil Untversitatsassistent ASLIEU für SYS-
der symbolischen Ordnung ist und In der tematische Theologie und Liturgiewissen-
eine 1e174. VO  b ‚soclal imaginaries mıt- schaft, Karl-Franzens- Unitversita GTraZz; Pıi-
einander koexistieren. Darüber hinaus hat hlikationen Our Faith In Creation, God
Cie Kirche In der eit ach dem IL Valtı- Faith In umanity: Edward Schillebeeckx
kanum ehNrliche Versuche nte  men an Pope FFrancıs Human TIranscen-
eine wirklich „globale Kirche“ werden. dence an Anthropocentric (‚OSMOS, In
Wır können nicht leugnen, Class Cie Kea- Theologica tudies S0O/4 (2019) 545—863;
lität sOz1al konstruiert ist und Class Cles In zZUS. mMIit Stephan Vn Erp He.) TerT ar
Indien, Westeuropa, den Vereinigten Staa- AaNdDoo. O  WAarı Schillebeeckx, London
ten und Zentralafrika auf unterschiedliche 207 9) Daniel Minch, Eschatological erme-
e1se geschieht. 1ne wahrheitsgetreue In- nNeutics The Theologica Ore of Experience
terpretation des Evangeliums entsteht In an Our Hope for Salvation (T&T ar
jedem ‚soclal imaginary, andernTalls r1S- tudies In Edward Schillebeeckx), London
kieren WITL, den ern des Evangeliums 207 8) GND 1064702155

Siehe Thomas Söding (He.) Der Spüursinn des Gjottesvolkes. Eiıne Diskussion miıt der nterna-
tionalen Theologischen Komm1ss1on, Freiburg i Br —-Basel-Wien 2016; Ormond Rush, Sensus
Fidei Faith „Making Sense”“ of Revelation, 1n Theological Studies G) 200 2 2672

140

zialen Realität statt, wodurch die etablier-
te Tradition zu einem Legitimationskriteri-
um wird, wenn auch nicht als isolierte ab-
solute Norm. Die Einheit innerhalb einer 
pluralisierten Kirche muss immer noch im 
Auge behalten werden, und hier könnte der 
sensus fidei fidelium neben dem offiziellen 
Lehramt eine aktivere Rolle spielen, aber 
das erfordert vielleicht formalisiertere Me-
thoden zur Messung des sensus fidelium.16

4	 Fazit

Hier geht es nicht darum, konkrete nor-
mative Formen der kirchlichen Organisa-
tion oder abweichende Lesarten der Tra-
dition vorzuschlagen. Ich versuche nicht, 
einen Strang des Katholizismus über ei-
nen anderen zu stellen oder zu behaupten, 
dass alle Ansprüche, „die wahre Kirche“ zu 
sein, gleich sind. Vielmehr sehe ich einen 
zutiefst theologischen Grund dafür, offen 
zu sein für Pluralität, sowohl im Prinzip 
als auch in der Praxis. Synchrone Plurali-
tät kann legitimerweise existieren, insbe-
sondere in einer Kultur, in der Vielfalt Teil 
der symbolischen Ordnung ist und in der 
eine Vielzahl von ,social imaginaries‘ mit-
einander koexistieren. Darüber hinaus hat 
die Kirche in der Zeit nach dem II. Vati-
kanum ehrliche Versuche unternommen, 
eine wirklich „globale Kirche“ zu werden. 
Wir können nicht leugnen, dass die Rea-
lität sozial konstruiert ist und dass dies in 
Indien, Westeuropa, den Vereinigten Staa-
ten und Zentralafrika auf unterschiedliche 
Weise geschieht. Eine wahrheitsgetreue In-
terpretation des Evangeliums entsteht in 
jedem ,social imaginary‘, andernfalls ris-
kieren wir, den Kern des Evangeliums zu 

16	 Siehe Thomas Söding (Hg.), Der Spürsinn des Gottesvolkes. Eine Diskussion mit der Interna-
tionalen Theologischen Kommission, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2016; Ormond Rush, Sensus 
Fidei: Faith „Making Sense“ of Revelation, in: Theological Studies 62 (2001), 231–  262.

verlieren, weil wir einer künstlichen und 
von außen aufgezwungenen Form der 
sprachlichen und soziokulturellen Ein-
heit sklavisch treu bleiben. Das Zusam-
menspiel von transzendenten und imma-
nenten Dimensionen innerhalb von Kultur 
und Geschichte muss angemessen respek-
tiert werden, und die immanenten „Zei-
chen“ der Einheit sollten nicht dazu ge-
bracht werden, Dinge zu tun, die sie nicht 
tun können. Dies kann nur zu Hegemonie 
und Machtmissbrauch führen, um zu ver-
suchen, die Vielfalt im Namen eines engen 
Verständnisses von institutioneller Einheit 
zu nivellieren. Vor allem müssen wir uns 
der diachronen Pluralität und der intrinsi-
schen Ausrichtung der Kirche auf die Zu-
kunft hin bewusst bleiben.

Der Autor: Daniel Minch, Ph.D, STD, 
geb. 1986, Studium klassische Philologie 
und Theologie an der Villanova University 
(USA), und Philosophie und Theologie an 
der KU Leuven (Belgien). Er war Postdocto-
ral Research Fellow an der KU Leuven von 
2016 bis 2019. Tätig seit 2019 als Postdoc-
Universitätsassistent am Institut für Sys-
tematische Theologie und Liturgiewissen-
schaft, Karl-Franzens-Universität Graz; Pu-
blikationen: Our Faith in Creation, God’s 
Faith in Humanity: Edward Schillebeeckx 
and Pope Francis on Human Transcen-
dence and an Anthropocentric Cosmos, in: 
Theological Studies 80/4 (2019), 845− 863; 
zus. mit Stephan van Erp (Hg.), T&T Clark 
Handbook of Edward Schillebeeckx, London 
2019; Daniel Minch, Eschatological Herme-
neutics: The Theological Core of Experience 
and Our Hope for Salvation (T&T Clark 
Studies in Edward Schillebeeckx), London 
2018); GND 1064702155.

Minch / Pluralität, Endlichkeit und social imaginaries


