292

ThPQ 169 (2021), 292-301

Isabella Guanzini

Das Kunstlerische im Geist'’

Uber ein mégliches Verhaltnis von Theologie und Asthetik

Die Anspielung auf das Werk von Wassily
Kandinsky Uber das Geistige in der Kunst.
Insbesondere in der Malerei von 1911 hat in
diesem Beitrag zwei Absichten. Einerseits
zielt sie darauf ab, den dsthetischen Bruch
der Avantgarden Anfang des 20. Jahrhun-
derts als einen moglichen Bezugspunkt fiir
die heutige post-metaphysische Funda-
mentaltheologie und ihre Aufgabe im heu-
tigen (post-)sdkularen Kontext auszulegen.
Anderseits wird hier ein mogliches Verhalt-
nis von Theologie bzw. Fundamentaltheo-
logie und Kunst untersucht, in dem nicht
zuletzt die Frage nach der Frage tiberhaupt,
namlich die Gottesfrage, im Zentrum steht.

Es handelt sich hier nicht um ein in-
haltliches, sondern um ein operationales
Problem und um die Entscheidung fiir eine
fundamentale theoretische Haltung: Wie
kann sich in einer Epoche, die sich nicht
mehr unmittelbar als christlich versteht und
nicht nur von einer breiten Pluralisierung
von Denkformen und religiésen sowie
psychosozialen Lebensformen geprigt ist,
sondern auch von Szientismus, Skeptizis-
mus und Fundamentalismen herausgefor-
dert wird, noch ein sinnvoller Glaubens-
akt konstituieren? Durch Anndherungen
an diese Frage soll das Problem der Plau-
sibilitat (Glaubwiirdigkeit und Denkbar-
keit) des Christentums neu betrachtet und
zu beantworten versucht werden.

In diesem Zusammenhang mochte ich
zunéchst mit einer Konfrontation der anti-

1

ken Tradition der Tkonen mit der Asthetik
der russischen Avantgarde beginnen. Dann
werde ich zeigen, dass besonders die Kunst-
werke von Kasimir Malewitsch interessan-
te Motive fiir ein fundamentaltheologisches
Denken anbieten kénnen. Schliefllich wer-
de ich Uberlegungen beziiglich neuer Auf-
gaben des Fachs illustrieren, die meines Er-
achtens wichtig und fiir die heutige sozio-
kulturelle und symbolische Ordnung Euro-
pas tiberaus dringlich sind.

1 lkonen und Avantgarde

Es gibt eine interessante Konstellation von
gemeinsamen Elementen zwischen anti-
ken Tkonen und neuen Wegen der zeitge-
nossischen Kunst, die uns zu denken geben
kann. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts, als
die kreativsten Avantgardisten ihre ersten
experimentellen Werke schufen, ereigne-
te sich in Russland eine wahre Wiederent-
deckung und Wiederbelebung der traditio-
nellen Ikonographie. Die zwei Bewegun-
gen iberschnitten sich und beeinflussten
einander. Kandinsky, Malewitsch und Cha-
gall ibernahmen Motive und Reflexionen
von Florenskij, Bulgakov und Trubeckoj,
um eine neue avanigardistische Uberset-
zung der russischen Ikonographie anzubie-
ten. Die Ikonen hatten — nicht nur in Russ-
land, sondern auch im Westen - bis zum
Ende des 19. Jahrhunderts ausschliefilich

Hierbei handelt es sich um das verschriftlichte Referat, das aus Anlass des 75. Geburtstages von

Hanjo Sauer im Rahmen der Tagung ,,Theologie und Kultur® am 2. Dezember 2019 in Linz vor-

getragen wurde.



Guanzini / Das Kunstlerische im Geist

293

Die Muttergottes vom Zeichen (1218)

liturgische Bedeutung, etwa fiir Andachts-
zwecke. Eine erste Wahrnehmung und
Aufdeckung der kiinstlerischen Bedeutung
der Ikonen ereignete sich mit der Wieder-
entdeckung der Trinitit von Andrej Ru-
blev, die 1904 restauriert wurde. Seitdem
haben die grofiten russischen Galerien und
Museen beeindruckende Sammlungen
ausgestellt, die diese besondere Aufmerk-
samkeit fiir die Ikonen widerspiegeln. Der
antike Stil der Ikonen, der mehr als vier
Jahrhunderte lang in den orthodoxen Kir-
chen bewahrt worden war, stand auf iiber-
raschende Weise im Einklang mit der &s-
thetischen und inhaltlichen Forschung der
Avantgarde, welche die Schonheit und die

2

Marc Chagall, Mutterschaft, 1913, Amsterdam

auflerordentliche Helligkeit der Farben be-
wunderte.

Schon Kandinsky behauptete: ,Die
Quelle meiner abstrakten Malerei findet
sich tatsdchlich bei den russischen Iko-
nenmalern des 10. bis 14. Jahrhunderts
und in der russischen Volkskunst, der ich
zum ersten Mal wéihrend meiner Reise
in den Norden Russlands ansichtig wur-
de.“> Wenn man die am meisten verehr-
ten Ikonen der russisch-orthodoxen Tra-
dition bzw. Die Muttergottes vom Zeichen
in den Blick nimmt, ist ihre avantgardisti-
sche Verortung und Ubersetzung wunder-
bar am Gemalde Mutterschaft zu beobach-
ten, das Marc Chagall 1913 geschaffen hat.

Brief von Vassily Kandinsky an André Dézarrois (31.07.1937), in: Christian Derouet/ Jessica

Boissel (Hg.), Kandinsky: (Euvres de Vassili Kandinsky (1866-1944), Paris 1984, 13.



294

Guanzini / Das Kunstlerische im Geist

Es zeigt sich eine iiberraschende Ahn-
lichkeit zwischen der Organisation des
Raumes in der byzantinischen und dann
russischen Ikone, wo das Kind in seinem
eigenen Raum, in seiner besonderen Exis-
tenz eingeschlossen und aufgehoben ist,
und dem visiondren Bild von Chagall, das
unterschiedliche und unmégliche Elemen-
te — wie eine Kuh, die fliegt oder ein sicht-
bares Kind im Mutterleib oder eine Béue-
rin, die alles iiberragt — zusammenstellt,
um seine Sehnsucht nach seiner Heimat
Russland zum Ausdruck zu bringen. Hier
ist der Verweis auf die Ikonenkunst deut-
lich. Verschiedene Konzeptionen des Rau-
mes koexistieren, welche die irdische Ord-
nung der Welt und der Vorstellungen -
man koénnte sagen: die Welt der bloflen
Objekte — transformiert. Die Welt der Ge-
genstande wird fiir und durch eine Alteri-
tdt, eine andere Dimension, eine Transzen-
denz geoftnet, welche die scheinbar abbild-
bare Ordnung der Dinge und die Logik der
Identitdt erschiittert.

Das Studium der Ikonen vermittelte
Chagall nicht nur technische Erkenntnis-
se, sondern vor allem eine Asthetik fiir Ge-
stalten, die einer anderen Welt zugewandt
scheinen, durch die das Ewige im Zeitli-
chen aufleuchtet. Er erkannte und erlebte
an den Ikonen, dass das sinnenhaft wahr-
nehmbare Bild eine geistig-seelische Wirk-
lichkeit zum Ausdruck bringen will. Um
es mit Michail Bachtin auszudriicken, ziel-
te diese avantgardistische Ubersetzung der
antiken Ikonenmalerei auf eine Logik der
Ambivalenz, der Alteritit, der Spannung
zwischen Sagbarem und Unsagbarem, die
den monologischen Raum der Immanenz
auf die Dialogizitit der Transzendenz zu
offnen vermochte.’

2 Malewitsch und das
Schwarze Quadrat: jenseits
einer Welt der Objekte

Genau in diesen Jahren, wihrend die Wie-
derentdeckung der Ikone neue kiinstleri-
sche Stromungen entfesselte, entwickelte
Kasimir Malewitsch zeitgleich seine Stil-
richtung des Suprematismus. Die Kunst-
werke von Kasimir Malewitsch scheinen
einem ganz anderen dsthetischen Univer-
sum zu entsprechen. Als er zu Beginn des
vorigen Jahrhunderts mit der radikals-
ten Manifestation des Avantgardismus die
Bithne betrat, riickte er eine neue negative
Asthetik in den Blick, im Sinne einer Ne-
gation der Tradition in allen Formen, die
zugleich einen ,anderen Anfang® der Kunst
zu setzen versuchte.

Sein berithmtes Werk Schwarzes Qua-
drat auf weiffem Grund wurde zum ersten
Malin der ,,Letzten Futuristischen Ausstel-
lung: 0,10“ (1915) ausgestellt und brach-

—

——

Kasimir Malewitsch, Schwarzes Quadrat auf wei-
Bem Grund, 1915 erstmals ausgestellt, Tretjakow-
Galerie, Moskau

3 Vgl. Michail Bachtin, Die Asthetik des Wortes (Edition Suhrkmap 967), Frankfurt am Main

1979.



Guanzini / Das Kunstlerische im Geist

295

te ein wahres Durchbrechen der Formen,
der Regeln und der Raume der klassischen
Kunst mit sich.

Diese nihilistische Ikone hat tatsdch-
lich zwei Seiten: die eine ist der Vergan-
genheit, die sie zerstort, zugewandt, und
die andere der Zukunft, die sie eréffnet.
Dieses Bild ist als einer der Griindungs-
mythen oder -riten der Moderne zu verste-
hen. Gleichzeitig bezeichnete Malewitsch
es selbst als ,die Ikone seiner Zeit“ Bei
der Ausstellung platzierte er das Bild hoch
oben in der Ecke des Raumes, d.h. an je-
nem Ort, wo in den russischen Hausern
fiir gewohnlich die Ikone Christi oder die
der Mutter Gottes hingen.

Einerseits wandern die Ikonen aus
dem kirchlichen Raum hinaus und es ent-
wickelt sich eine auflerordentliche ikono-
graphische Reflexion, wie sie exemplarisch
im Buch Ikonostas von Pavel Florenskij
zu finden ist. Andererseits setzt sich das
Schwarze Quadrat als neuer Weg der zeit-
genossischen Kunstgeschichte durch.

Hier hat man das Gefiihl, dass die Ge-
schichte der Kunst an ihrem Endpunkt,
oder, wie Malewitsch selbst behauptete,
an ihrem hochsten Ziel angekommen sei.
Die Rigorositit der Verwerfung aller klas-
sischen Darstellungen und aller mimeti-
schen Anpassungen miindet in eine vollig
nackte Ikone ohne Rahmen, in einen Null-
punkt der Malerei im Sinne ihrer absoluten
Verweigerung und in eine totale Oppositi-
on zur klassischen Bildphilosophie.

Kandinsky war zwar der Erste, der
die Kunst als ,Welt ohne Objekte“ und als
Emanzipation von der Realitit verstanden
und bestimmt hat, der ,Wille zum Aus-
druck® der Realitit blieb aber die Grund-
intention seiner Kunst. Das Ziel der As-
thetik Malewitschs war dahingegen eine
fortschreitende Zerlegung und Abstrakti-
on der Bildtradition, d.h. eine ,,Pulverisie-

rung“ der Gegenstande. Das Quadrat dis-
tanzierte sich von jeder Gestalt oder Dar-
stellung der sinnlichen Welt, von Repra-
sentation oder Figuralitit, und eré6ffnete
eine neue Ara der Kunst.

Beide, sowohl die klassischen Iko-
nen wie auch das Quadrat, verzichten auf
eine Bestimmung der Essenz (Gottes) und
mochten zugleich den Raum fir das Er-
scheinen des Unaussprechlichen gerade
als Unaussprechliches schaffen. Dem Idol
(von eidolon, eido, video, ich sehe) setzt
sich die Ikone entgegen. Wie Jean-Luc Ma-
rion in seinem Buch Lidole et la distance
erklart, lasst sich das Idol vom Blick beob-
achten und génzlich fassen, es ldsst sich in-
nerhalb des Ich-Horizontes einschliefSen.
Das Idol fiillt und sattigt den Blick, ohne
eine weitere Vision zu eroffnen, ohne auf
eine Transzendenz zu verweisen, da das
Idol sich als letztes Wort durchsetzt. Das
Idol ist wie ein Spiegel, der dem Blick ent-
spricht, der nichts Anderes als das Sel-
be widerspiegelt und den Blick in einem
selbstreferenziellen Kreis ohne Alteritat
gefangen sein lésst.

Die Ikone manifestiert etwas Ande-
res: Sie weist die Betrachtenden darauf hin,
dass das Géttliche nicht ein Objekt ist, wel-
ches es direkt in den Blick nehmen koénn-
te. Die Ikone ldsst den Blick des Subjekts
nicht auf ein Objekt als einen harten Ge-
genstand treffen, sondern macht die Reali-
tat durchlissig fiir eine transzendente Tie-
fe, die den Betrachtenden vor allem eines
vermittelt: Du kannst das Gottliche nicht
im Bild finden, du kannst es nicht endgiil-
tig darstellen. Insofern weist die Ikone dem
Subjekt einen Weg, auf dem es immer wie-
der zu horen bekommt: ,,Das ist es nicht,
und dieses auch nicht. Was du suchst, kann
man nicht abbilden.“ In diesem Sinne ist
die Tkone - auch die Ikone unserer Zeit —
nicht das Resultat oder die Sattigung unse-



296

Guanzini / Das Kunstlerische im Geist

res Blickes, sondern der Ort seines uner-
fiillten Begehrens und eines stdndigen Ver-
weisens. Ein moglicher Weg, den Spuren
des Gottlichen zu folgen, zeigt sich nur in
der Unméoglichkeit, dieses zu fixieren.

Das Quadrat evoziert die Leere und
macht sie sichtbar durch einen damit kor-
relativen unmaoglichen Gestus an der Gren-
ze von Sagbarkeit und Unsagbarkeit.

Hier stellt sich die Frage, wie das Un-
sichtbare figuriert wird, wie die Stille zu
Wort kommen kann. Da die Stille nicht als
solche ausgesprochen werden kann und
sich das Ineffabile als Ineffabiles nicht zei-
gen kann, in welchen anderen Dimensio-
nen kann das Nicht-Darstellbare vernehm-
bar werden? Ich méchte diesbeziiglich das
Gedicht Die drei seltsamsten Worte von der
polnischen Dichterin Wistawa Szymbors-
ka zitieren:

Sag ich das Wort Zukunft,

vergeht seine erste Silbe bereits im Zuvor.
Sag ich das Wort Stille,

vernichte ich sie.

Sag ich das Wort Nichts,

schaffe ich etwas, das in keinem Nichtsein
Raum hat*.

Hier kommt die Spannung, die unauflosba-
re Antinomie zwischen Sagbarem und Un-
sagbarem, zwischen Schweigen und Spre-
chen, zwischen Priasenz und Absenz zu
Wort. Es gibt kein diskursives Aquivalent,
welches diesen Worten entsprechen konnte.

Hier entzieht sich das Nicht-Darstell-
bare jeder Wesensbestimmung, es verwei-

Frankfurt am Main 1997, 307.

gert jede ,Was-ist?-Frage®. ,Die messia-
nische Welt werde eine Welt ohne Gleich-
nisse sein“ — steht im Zohar, dem mysti-
schen Buch des Judentums geschrieben -
»in der das Gleichnis und das Verglichene
nicht mehr aufeinander bezogen werden
konnen®: Scholem erklart, ,,dass hier ein
Sein auftauchen werde, das nicht mehr
abbildfahig ist“.

3 Eine koénigliche Pforte
zum Absoluten

Es handelt sich hierbei um das letzte Bild
vor dem Erblinden bzw. um das letzte Wort
vor dem Verstummen, wie Karl Rahner sa-
gen wiirde: Hier haben ,wir es durch das
Verschwinden alles benennbaren einzel-
nen mit dem griindenden Ganzen als sol-
chem zu tun. Es gibt noch dieses Wort,
das Wort ,Gott".

»,Das allein ist schon bemerkenswert.
[...] jedenfalls spiegelt die jetzige Gestalt
des Wortes das wider, was mit dem Wort
gemeint ist: der ,Unsagbare, der ,Namen-
lose;, der nicht in die benannte Welt als ein
Moment an ihr einriickt; das ,Schweigende;
das immer da ist und doch immer tiberse-
hen, tiberhort und - weil es alles im Einen
und Ganzen sagt — als Sinnloses {ibergangen
werden kann, das, was eigentlich kein Wort
mehr hat, weil jedes Wort nur innerhalb ei-
nes Feldes von Wortern Grenze, Eigenklang
und so verstandlichen Sinn bekommt.“®

Es sehe zundchst so aus, sagt Rahner,
»als ob das Wort uns anblicke wie ein er-

Wistawa Szymborska, ,Die drei seltsamsten Worte", in: dies., Die Gedichte, hg. v. Karl Dedecius,

Massimo Cacciari, Ikonen des Gesetzes, Paderborn 2018, 141.

®  Gershom Scholem, Judaica. 1, Frankfurt am Main 1963, 73.

i. Br.-Basel-Wien 2008, 56.
8 Ebd, 50.

Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums, Freiburg



Guanzini / Das Kunstlerische im Geist

297

blindetes Antlitz: Es sagt nichts iiber das
Gemeinte, und es kann auch nicht einfach
wie ein Zeigefinger fungieren, der auf ein
unmittelbar auflerhalb des Wortes Begeg-
nendes hinweist und selber dariiber nichts
sagen muss, wie wenn wir ,Baum’ oder
,Iisch’ oder ,Sonne’ sagen™. Rahner spricht
von einer ,schrecklichen Konturlosigkeit“
des Wortes: Gott gehort nicht in den Be-
reich der Gegenstinde, und so weist das
Wort ,,Gott“ auf etwas grundsitzlich Frem-
des hin. Gegen den Gott des fixen Begriffs,
der ein Gotzenbild ist, denkt Rahner Gott
als die Erfahrung einer lebendigen, unend-
lichen, unbegreiflichen und unsagbaren
Person und Wirklichkeit. Gott ist das Meer
des Geheimnisses.

Aus einer ahnlichen Perspektive kon-
nen wir auch das Schwarze Quadrat an-
schauen, das eine ,,Verdichtung®, eine abso-
lute Opazitit darstellt, die den Blick abglei-
ten ldsst. Das Bild wird so zu einem ,Nicht-
bild, einer reinen Anziehung der Auf-
merksamkeit, worin sich das Auge verliert.
Im selben Maf3e erfahren sich die Betrach-
tenden selbst von der Ikone angeblickt,
was ihren eigenen Blick magnetisiert. Es
sind nicht mehr wir, die einfach etwas be-
obachten: Vielmehr kann man sagen, dass
dieses Geheimnis uns beobachtet, es blickt
uns an.

Der letzte Paragraph von Rahners
»Meditation tiber das Wort Gott* trigt den
Titel ,,Das uns aufgegebene urspriingliche
Wort®, Das Wort kommt auf uns zu; es ist
wie ein Zeichen, das uns zwingt zu denken,
uns selbst als Ganze vor uns selbst zu stel-
len. ,,Wir héren erleidend das Wort ,Gott™.
Das Wort wird uns zugeschickt und kommt
aus dem wortlosen Gefiige aller Worter,
es ist das Wort aller Worter. Dieses Wort

°  Ebd.

lasst sich nicht in die Sprache einer ratio-
nalen Diskursivitit iibersetzen, sondern
es offenbart sich als reiner Signifikant -
im Wort bzw. im Quadrat, das eine weitere
Dimension eréffnet.

Dieses Quadrat ist eine auflergew6hn-
liche Implosion, welche die Ganzheit des
Sinnlichen verdichtet und als eine Schwelle,
ein Ubergang oder eine Pforte zu verstehen
ist, die in das Geheimnis des Seins fiihrt.
Malewitsch zielt darauf ab, in das, was der
Theologe Hans Urs von Balthasar als das
»unausdriickbare urspriingliche Mysteri-
um*'® bezeichnet, einzufithren und so aus
angemessener Distanz das Mysterium als
solches auszustellen.

Bereits der byzantinische Theologe
und Mystiker Nicolaos Kabasilas hatte die
heiligen Mysterien als ,,Fenster®, als ,,Tore
des Lebens“ bezeichnet; Pavel Florenskij
hat dieses Bild des Weges, des Tors oder
des Fensters tibernommen, um das liturgi-
sche Wesen der Ikone zu bestimmen: Fiir
die Christinnen und Christen der Ostkir-
chen sind die Ikonen ,Fenster zum Abso-
luten’, die einen Einblick in das religiose
Geheimnis ermoglichen und das Unsicht-
bare durch das auf der Ikone Sichtbare hin-
durchscheinen lassen. Die ikonoklastische
Héresie setzt dahingegen einfach das Dra-
ma oder die Antinomie der Ikone, die zwi-
schen Schweigen und Apokalypse oszil-
liert, au8er Kraft: Beim Ikonoklasmus gibt
es keine Alternative zwischen absolutem
Realismus oder absoluter Stille: Das, was
bleibt, ist eine blole Zerstorung der Bilder.
Und ,Ikonen vernichten heiflt, die Fens-
ter zuzumauern’, sagt Florenskij in seinem
Werk Die Ikonostase; es heif$t, den Durch-
gang zu versperren, durch welchen man
mit dem Mysterium in Berithrung kommt.

19 Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. 3 Binde, Einsiedeln 1975.



298

Guanzini / Das Kunstlerische im Geist

Hier begegnen wir der liturgischen
und sakramentalen Essenz der Ikone: Sie
wird zur ,koniglichen Pforte*!!, wie Pavel
Florenskij behauptet, die den Ubergang
vom Unsichtbaren in das Sichtbare 6ffnet -
nicht schafft, nicht nachahmt, nicht ver-
bindet - und das Licht hervorbringt. Ma-
lewitsch transformiert die sakrale liturgi-
sche Bedeutung der antiken Ikonen und
schafft eine kiinstlerische und philosophi-
sche Schwelle, die man tiberqueren kann,
um zur Unendlichkeit zu gelangen.

Die Perspektive Malewitschs ermog-
licht eine erste Anndherung zum theologi-
schen Thema der Gegenwart. Seine nicht-
gegenstandliche Kunst bzw. sein Schwar-
zes Quadrat zeigt zunéchst einmal auf ra-
dikale Weise, dass es im Zeitalter des To-
des der Kunst, wie es schon bei Hegel an-
gekiindigt wurde, noch einen Platz fiir die
Kunst geben soll. Das Problem der Kunst
ist nun nicht mehr der Versuch Schonheit
abzubilden. Das Hauptproblem liegt viel-
mehr darin, immer wieder einen Platz fur
die Kunst zu schaffen und ihn fiir immer
neue Kreationen offen zu halten.

4 Das letzte Wort
vor dem Verstummen

Es besteht sicher die Gefahr, das Schwar-
ze Quadrat rein als Diskurs der Negati-
ven Theologie zu interpretieren, in wel-
cher der Abgrund von Gottes Mysteri-
um bis zum Nichts fithrt. Uber Gott kann
man nur mit negativen Aussagen spre-
chen: Das ist nicht Gott, das ist es auch
nicht usw. Die Negativitit, die diesen Zu-
gang zu Gott pragt, hebt vor allem das Ele-
ment der Differenz und der Negation her-
vor. Uber Gott und das Geheimnis des

11

Seins kann man nichts sagen: Das markiert
einen radikalen Endpunkt der Gottesre-
de, der sich im labilen Gleichgewicht zwi-
schen Zuriickhaltung und Nihilismus be-
findet und die Tiefe des Gottesnamens in
den Abgrund eines Schattens, der tiber der
Schopfung schwebt, fithrt. Das Schwarze
Quadrat reinigt wie ein starker Wind die
Luft der theistischen Debatte mit all ih-
ren objektivierenden Driften und verkrus-
teten Konzeptionen. Es riskiert aber auch,
den Weg des theologischen Denkens dra-
matisch zu verschlingen. Es konnte ndm-
lich méglicherweise gar keinen Ubergang,
keine Schwelle mehr anzeigen und verkor-
pern, die in das Mysterium Salutis einzu-
fiihren vermag, sondern nur mehr ein un-
heimliches Unbekanntes oder ein abgriin-
diges schwarzes Loch darstellen, das alles
nihilistisch verschluckt.

Doch steht man bei Malewitschs Werk
nicht vor der reinen Verabsolutierung des
Unsichtbaren, die das Unsichtbare negiert:
Das Quadrat entspricht keinem ikonoklas-
tischen Gestus, der die Epiphanie des Ge-
heimnisses als Geheimnis verneint. Die
Ikone - auch die Ikone unserer Zeit - stellt
hingegen eine positive Beziehung mit dem
Unsagbaren dar, die jedoch von jeglicher
assoziativen Bindung ebenso wie von jeg-
licher psychologischen Resonanz losgelost
ist. In der Ikone wird das Unsagbare nicht
das absolute Nichts, sondern eine epipha-
nische, offenbarende, eréffnende Potenz.
Florenskij hat diesbeztiglich von der Kraft
des Magnets gesprochen, die durch das
Fenster der Ikone einen Wirbel generiert,
der alles in das Unsichtbare hinein anzieht
und abstrahiert.

Hier kann man an die Offenbarung
des Namens beim Dornbusch (Ex 3,1-15)
in der Wiiste im Buch Exodus denken. Das

Vgl. Pavel Florenskij, Le porte regali, Milano 1977.



Guanzini / Das Kunstlerische im Geist

299

Tetragramm - in dem sich Gott als der, der
ist, wer er ist oder sein wird, offenbart -
bringt das Ereignis des Sich-Zeigens, des
Sich-Offenbarens zum Ausdruck, ohne
mehr dariiber zu sagen. Dieser Name kann
auch als die Abweisung der Frage nach der
Identitit, als die Verweigerung einer Erkla-
rung verstanden werden. Gott ist, wer und
was er ist und sein wird: Diese Tautolo-
gie bringt zum Ausdruck, dass Gottes Sein
analogielos ist und durch kein Aquivalent
ausgedriickt werden kann.

»Die Auslegung des Namens Jahwe
durch das Wortchen ,Sein’ dient so einer
Art von negativer Theologie. Sie hebt den
Namen als Namen auf, sie bewirkt gleich-
sam die Riickversetzung aus dem allzu Be-
kannten, das der Name zu sein scheint, ins
Unbekannte, ins Verborgene. Sie 16st den
Namen auf ins Mysterium hinein, so dass
in ihm Bekanntsein und Unbekanntsein
Gottes, Verborgenheit und Offenbarung
einander gleichzeitig werden. Der Name,
Zeichen der Bekanntschaft, wird zur Chif-
fre fir das bleibende Unbekanntsein und
Unbenanntsein Gottes.“!

Das Schwarze Quadrat, wie der Name
in Ex 3,14, weist darauf hin, dass Enthiil-
lung und Verhiillung, Bild und Bildlosig-
keit, Prasenz und Absenz in ein und dem-
selben Vorgang verbunden sind. Es ist ein
Fenster, das sich restlos dem Geheimnis
offnet, ,das sich jedoch eben dem Geheim-
nis als Geheimnis 6tfnet .

Es geht um die Antinomie des Qua-
drats, welches das Sich-Zeigen des eigent-
lich Unsichtbaren darstellt, ohne es zu er-
klaren, zu interpretieren oder aufzuheben.
Karl Barth wiirde sagen, dass hier Gott

bensbekenntnis, Miinchen 1968, 92-93.
13

14

nur sein Geheimnis offenbart. Karl Rah-
ner zeigt in seinen Vorlesungen mit dem
Titel Uber den Begriff des Geheimnisses in
der katholischen Theologie, dass dieser Be-
griff nicht mehr den Grenzbegriff zu einer
sich selbst transparenten und alles rest-
los durchdringenden Erkenntnis bildet,
sondern dass das Geheimnis als eigentli-
ches Moment in den Begriff der Erkennt-
nis selbst hineingehort. Es geht um das Ur-
spriingliche, das Tragende und Uberkate-
goriale, das ,jene kategoriale Helligkeit® in
der ,abgrenzenden Unterscheidung aller-
erst ermoglicht“'.

Die Ikone - auch in ihrem letzten Aus-
druck vor dem Verstummen, ndmlich im
Schwarzen Quadrat — verwandelt die Mau-
er des Tempels in Tiiren und Fenster, durch
welche die Frage nach der Frage iiber-
haupt, oder Gott, noch einmal erschal-
len kann. Hier kénnte man zu den Wor-
ten Jesu im Johannesevangelium zuriick-
kehren: ,,Aber die Stunde kommt und sie
ist schon da, zu der die wahren Beter den
Vater anbeten werden im Geist und in der
Wahrheit; denn so will der Vater angebetet
werden” (Joh 4,23).

5 Sakrament als Dekonstruktion
der Zeichen

Hier kann die Frage gestellt werden, ob die
Fundamentaltheologie heute in erster Linie
die Aufgabe hat, in der Offentlichkeit einen
Platz fiir die Theologie bzw. fiir die Gottes-
frage zu bewahren. In unserer ambivalen-
ten soziokulturellen Konstellation, die zu-
gleich von religios-fundamentalistischen

Joseph Ratzinger, Einfithrung in das Christentum. Vorlesungen tiber das Apostolische Glau-

Massimo Cacciari, Ikonen des Gesetzes (s. Anm. 5), 155.
Karl Rahner, ,Uber den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie®, in: ders.,

Schriften zur Theologie. Band IV. Neuere Schriften, Ziirich-Kéln 1967, 59.



300

Guanzini / Das Kunstlerische im Geist

und positivistisch-szientistischen Tenden-
zen herausgefordert wird, ist es notwendig,
einen Platz fiir das Symbolische freizuhal-
ten, d. h. fiir eine Erfahrung, die als Gegen-
mittel sowohl gegen die biirokratische Ra-
tionalitdt der Apparate als auch gegen die
charismatisch-identitdre Irrationalitdt der
Religionen, die das Geheimnis zu durch-
leuchten oder zu besitzen versuchen, zu
verstehen ist. Es handelt sich dabei um die
Wirksamkeit einer nicht-positivistischen
und nicht-objektivierenden ~Wahrneh-
mung der Welt, die nicht zuletzt ein reli-
gionskritisches und aufklirendes Potenzial
mit sich bringt. Das bedeutet, dass die Fun-
damentaltheologie zuallererst eine Schwel-
le und ein Differenzbewusstsein inkarnie-
ren muss, welche die menschliche Sinn-
frage vor das absolute Geheimnis Gottes
fithrt, ohne den Anspruch zu haben, die-
ses Geheimnis durch fixierte Begriffe zu
erschopfen. Mit Rahner:

»Der Mensch von heute ist wohl ein
Rationalist auf dem Felde der Welt, sie
empfindet er nicht als numinos, sondern
als durchforschbares Material seiner Wis-
senschaft und Technik. Aber darum ist er
noch nicht einfachhin ein Rationalist. Er
ist es weniger als seine geistigen Ahnen
im achtzehnten und neunzehnten Jahr-
hundert. Er ahnt und verehrt das Unaus-
sprechliche und Namenlose. Aber gera-
de darum erscheint ihm eine komplizierte
Dogmatik viel zuviel wissend, zu gescheit
und rationalistisch, viel zu satzungshaft
und positivistisch.“

Hinter diesem Horizont eréffnet sich
eine Moglichkeit fiir eine theologische As-
thetik.

15 Ebd,, 52.
16

247.
7" Ebd., 245.

Nehmen wir das Ereignis des Sakra-
ments. Hierbei geht es nicht um die Fra-
ge nach der wahren und falschen Darstel-
lung des Géttlichen oder seiner Entspre-
chung mit doktrindren Bedeutungen. Viel-
mehr handelt es sich um die Frage nach ei-
ner performativen und affektiven Dimen-
sion — der Dimension der aisthesis, wel-
che vom Ereignis des Mysteriums erdff-
net wird. Die Kraft solcher Beriithrung be-
ruht nicht auf einer Uberfiille an Zeichen,
sondern vielmehr auf einer Erfahrung der
Subtraktion, d.h. auf einer Konzentration
auf das Wesentliche.

Der ikonische Minimalismus des Sa-
kraments wehrt sowohl die Flut der Bil-
der in der Konsumgesellschaft ab als auch
die Hypertrophie der Namen und Begrif-
fe des theologischen Diskurses. Das Sakra-
ment setzt die Uberfiille des Zeichens au-
Ber Kraft zugunsten der Konzentration sei-
ner Kraft in einem Anziehungspunkt.'® Es
handelt sich hier um nichts weniger als um
die Zeichen des Reiches Gottes - ein Senf-
korn, den Sauerteig, einen Schatz, der im
Acker verborgen ist, aber auch die zwei
kleinen Miinzen der armen Witwe. Das
Sakrament kontrahiert jeden analogischen
Bezug und vollzieht den Weg der symbo-
lischen und anagogischen Abstraktion:
»Es abstrahiert aus dem Sinnlichen einen
Kontakt- und Inkarnationspunkt, der Ir-
radiation und Transformation zu bewir-
ken vermag.“"” Es ist wie ein Dornbusch,
der brennt, aber nicht verbrennt, der jeg-
liche Konformitit und Figurativitat auf-
hebt, aber die Erinnerung und das Einge-
denken (der Befreiung aus dem Elend und
der Sklaverei, die Erlésung von der Siin-

Vgl. Pierangelo Sequeri, 11 sensibile e I'inatteso. Lezioni di estetica teologica, Brescia 2016, 242



Guanzini / Das Kunstlerische im Geist

301

de usw.) bewahrt. Jedes Bild, das irgend-
eine Konformitdt mit dem Géttlichen be-
ansprucht, ist ein blof3es Idol: Das Bilder-
verbot schiitzt vor den vielen Namen und
Bildern, die versuchen, den Namen darzu-
stellen, und ermoéglicht zugleich, dass der
Name nicht vergessen wird. Die messiani-
schen Zeichen des Ubergangs Gottes sind
nie positivistisch identifizierbar und ver-
ortbar: Sie hinterlassen ihre Spuren, doch
ohne dass sie in einer darstellbaren Pra-
senz in Raum und Zeit fixiert werden oder
in eine gegenstindliche Erkenntnis tiber-
setzt werden konnten. Sie sind sinnlich-
asthetische Erfahrungen, die sich weder
mithilfe der Gegenstandserkenntnis noch
der Moralitét erklaren und ableiten lassen.
Jedoch beharren sie auf einer allgemeinen
Dimension des Asthetischen, die sich aber
»hiemals in einem bestimmten Begriff zu-
sammenfassen 14f3t“!%.

Die Fundamentaltheologie stiitzt sich
nicht mehr auf die praeambula von stabilen
und mit dem Géttlichen konformen Dar-
stellungen, die in der Natur zu finden sind.
Sie versucht vielmehr, diejenigen Anoma-
lien und Erinnerungsfiguren der Gotteser-
fahrung zu vernehmen, die nur anhand der
Spuren des Voriibergangs (Ex 32-34) ent-
zifferbar sind.

In einer soziokulturellen Konstella-
tion, die mit Ikonen der Prasenz geséttigt
ist, welche die imago Dei unerkennbar ma-
chen, hat die Fundamentaltheologie eine
Art der Dekonstruktion der sakramenta-
len Zeichen zu praktizieren, die sie von
den Worten und Taten Jesu, in Geist und
Wahrheit, erlernt hat. Solch eine Dekon-

struktion kann sie heute jedoch nicht allei-
ne vollziehen. Sie bedarf tatsachlich eines
systematischen Dialogs mit den Anoma-
lien, mit den Anderen bzw. mit Praktiken,
Diskursen und Weltanschauungen (Kunst,
Philosophie, Naturwissenschaften usw.),
die auf ihre je eigene Art und Weise versu-
chen, alle Dinge so zu betrachten, als ob in
ihnen jede Sekunde die kleine Pforte wire,
»durch die der Messias eintreten konnte“?.

Die Autorin: Isabella Guanzini ist seit Sep-
tember 2019 Professorin fiir Fundamental-
theologie an der KU Linz. Sie studierte Phi-
losophie und Theologie in Mailand und pro-
movierte im Fach Fundamentaltheologie an
der Universitidt Wien (2012) sowie im Fach
Philosophie (Humanistische Studien) an
der Universita Cattolica del Sacro Cuore in
Mailand (2013). Von 2013 bis 2016 war sie
als wissenschaftliche Managerin der inter-
disziplindren Forschungsplattform Religion
and Transformation in Contemporary So-
ciety an der Universitit Wien titig und lehr-
te dort auflerdem als Dozentin fiir Funda-
mentaltheologie an der Katholisch-Theolo-
gischen Fakultit sowie als Dozentin fiir Jii-
disch-Christliche Theologien im Masterstu-
dium Islamische Religionspddagogik. Von
2016 bis 2019 war sie Universitdtsprofesso-
rin fiir Fundamentaltheologie an der Katho-
lisch-Theologischen Fakultdt der Karl-Fran-
zens-Universitit Graz. Ihre Schwerpunkte
betreffen den Begriff der ,Ubersetzung® des
Religiosen in das Sikulare in pluralen Ge-
sellschaften, das Verhdltnis von Christen-
tum und Psychoanalyse und von Theologie
und Asthetik; GND 1063723469.

8 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, § 49, 251 (B 195/ A 192).

19
Frankfurt am Main 1980, 676.

Walter Benjamin, Geschichtsphilosophische Thesen. Anhang B, in: Gesammelte Schriften,



