
314 ThPQ 169 2021), 3145316

Das aktuelle theologische
Buch M AGNUS STRIET

©  e Striet, Magnus: Theologıie im Zeichen der
Corona-Pandemıie. Fın SSAaY. Matthıas Gru- 0110 [&
newald Verlag, Ostfildern 2021 Geb
uro 14,00 (D) Uuro 14,40 (A) ( HF 22.,90
Y /8-3-7867/-3245-/ Im Zeichen
„Was hat ott mıt tun?“ (23)
fragt der Freiburger Fundamentaltheologe Ma- der
SI1US Striet ın selnNer essayistisch gehaltenen
Publikation ZuUuU!T Coronakrise. Ausgehend VOo  3

prominenten timmen wichtiger Amtsträger Corona-
Uun: historischen Streiflichtern entwickelt
darin 1n€e Deutung der Pandemie 1m Kontext
se1INEes theologischen Denkens. 9a1 reiht Pandemie
sich unfter Jene wachsende ahl systematischer
Theologen, WI1IE Twa Walter Kasper Uun: George N

ugustin, 1n, Clie sich 1n€e Ausdeutung
der gegenwartigen Lage 1m Licht des Glaubens
bemühen. Nelne Ausführungen zeichnen sich In
wohltuender Welse durch eın BKewusstsein G GRUNEWALD
Clie Notwendigkeit theologischer Selbstbeschei-
dung AL  S Hierbe! folgt der Annahme, dass
nach WIE VOorT „die Theodizeefrage cdas theologi- vertreitier dieses klassische Modell ın der I1-
csche Problem schlechthin (18) darstelle Uun: Clie wartigen Situation kaum verwenden (34)
Pandemie In diesem Zusammenhang als „Wirk- Trotzdem hallt ın gewlsser VWelse ın
lichkeitsstresstest”“ (85) fungiere. Denn 61€ hebht einem Zzweıiten Interpretationsansatz nach,
Clie rage nach den 505 physischen Übeln, WIE welcher Cdie Ausbreitung des ( .Ooronavırus
z Naturkatastrophen, 1INs Bewusstseln, Iso mindest als „Weckruf ” (69) deuten möchte. Hıer

Jenen leidvollen Strukturen der Schöpfung, Clie werde AT 1n€e göttliche Verursachung des
nicht durch freie Entscheidungen des Menschen, Infektionsgeschehens vernenint der zumindest
sondern natürliche Prozesse verursacht werden. offengelassen, Se1INE Bedeutung für den Glauben

Sehr erhellend zeigt der Verfasser einlei- ber trotzdem ın einem paränetischen Um-
tend drei grundlegende Argumentationsstränge kehrruf gesehen. In se1ner, WI1IE der UTOr celhbst
AUS Geschichte un: Gegenwart ZuUu!r Erklärung zugibt (24) stellenweise sarkastisch gepragten
des malum physicum auf: Zunächst sieht Cdie Besprechung der ÄAußerungen VOo  3 Rudaolf VO-
Tradition weithin als VOo  3 einem auf Augusti- derholzer (25) der Walter Brandmüller (64)
I1US, Ja vielleicht o Paulus zurückgehenden legt deren unverhohlene Modernitätskritik
Paradigma göttlicher Straflogik bestimmt schonungslos offen In abgeschwächter VWelse
(30, > f.) Dabe!i wird der Ursünde 1n€e solch gilt dies Striet zufolge uch für aps Franziskus,
verheerende Wirkung auf Cdie IL Schöpfung dessen „anthropomorphe Lesart“ (70) der alur

zugeschrieben, dass alle natürlichen bel auf cschwer nachvollziehbare Art Uun: VWelse

flexartig als pädagogische Maflßnahmen eiInNnes 1n€e Deutung der Pandemie als Strafe für Cdie
estrafenden Richtergottes ZuUuU!T Umkehr der Men- Ausbeutung der Umwelt durch den Menschen
schen interpretier werden können. Miıt einer 1Ns Gespräch bringe. Nicht 11UT dieser Stelle
gewlssen Erleichterung stellt Striet jedoch bei hätte der Studie sicherlich ctan, cstärker
selner Durchsicht theologischer Äußerungen zwischen theologischer Interpretation der Pan-
ZuUu!r Pandemie fest, dass hochrangige Kirchen- demie Uun: deren geistlicher Deutung für den

314

Das aktuelle theologische 
Buch

◆ Striet, Magnus: Theologie im Zeichen der 
Corona-Pandemie. Ein Essay. Matthias Grü-
newald Verlag, Ostfildern 2021. (128) Geb. 
Euro 14,00 (D) / Euro 14,40 (A) / CHF 22,90. 
978-3-7867-3245-7.

„Was hat Gott mit SARS-CoV-2 zu tun?“ (23), 
fragt der Freiburger Fundamentaltheologe Ma-
gnus Striet in seiner essayistisch gehaltenen 
Publikation zur Coronakrise. Ausgehend von 
prominenten Stimmen wichtiger Amtsträger 
und historischen Streiflichtern entwickelt er 
darin eine Deutung der Pandemie im Kontext 
seines theologischen Denkens. Damit reiht er 
sich unter jene wachsende Zahl systematischer 
Theologen, wie etwa Walter Kasper und George 
Augustin, ein, die sich um eine Ausdeutung 
der gegenwärtigen Lage im Licht des Glaubens 
bemühen. Seine Ausführungen zeichnen sich in 
wohltuender Weise durch ein Bewusstsein um 
die Notwendigkeit theologischer Selbstbeschei-
dung aus. Hierbei folgt er der Annahme, dass 
nach wie vor „die Theodizeefrage das theologi-
sche Problem schlechthin“ (18) darstelle und die 
Pandemie in diesem Zusammenhang als „Wirk-
lichkeitsstresstest“ (85) fungiere. Denn sie hebt 
die Frage nach den sog. physischen Übeln, wie 
etwa Naturkatastrophen, ins Bewusstsein, also 
jenen leidvollen Strukturen der Schöpfung, die 
nicht durch freie Entscheidungen des Menschen, 
sondern natürliche Prozesse verursacht werden.

Sehr erhellend zeigt der Verfasser einlei-
tend drei grundlegende Argumentationsstränge 
aus Geschichte und Gegenwart zur Erklärung 
des malum physicum auf: Zunächst sieht er die 
Tradition weithin als von einem auf Augusti-
nus, ja vielleicht sogar Paulus zurückgehenden 
Paradigma göttlicher Straflogik bestimmt an 
(30, 55 f.). Dabei wird der Ursünde eine solch 
verheerende Wirkung auf die ganze Schöpfung 
zugeschrieben, dass alle natürlichen Übel re-
flexartig als pädagogische Maßnahmen eines 
strafenden Richtergottes zur Umkehr der Men-
schen interpretiert werden können. Mit einer 
gewissen Erleichterung stellt Striet jedoch bei 
seiner Durchsicht theologischer Äußerungen 
zur Pandemie fest, dass hochrangige Kirchen-

vertreter dieses klassische Modell in der gegen-
wärtigen Situation kaum verwenden (34).

Trotzdem hallt es in gewisser Weise in 
einem zweiten Interpretationsansatz nach, 
welcher die Ausbreitung des Coronavirus zu-
mindest als „Weckruf “ (69) deuten möchte. Hier 
werde zwar eine göttliche Verursachung des 
Infektionsgeschehens verneint oder zumindest 
offengelassen, seine Bedeutung für den Glauben 
aber trotzdem in einem paränetischen Um-
kehrruf gesehen. In seiner, wie der Autor selbst 
zugibt (24), stellenweise sarkastisch geprägten 
Besprechung der Äußerungen von Rudolf Vo-
derholzer (25) oder Walter Brandmüller (64) 
legt er deren unverhohlene Modernitätskritik 
schonungslos offen. In abgeschwächter Weise 
gilt dies Striet zufolge auch für Papst Franziskus, 
dessen „anthropomorphe Lesart“ (70) der Natur 
auf schwer nachvollziehbare Art und Weise 
eine Deutung der Pandemie als Strafe für die 
Ausbeutung der Umwelt durch den Menschen 
ins Gespräch bringe. Nicht nur an dieser Stelle 
hätte es der Studie sicherlich gutgetan, stärker 
zwischen theologischer Interpretation der Pan-
demie und deren geistlicher Deutung für den 

ThPQ 169 (2021), 314  –316



315[Das aktuelle theologische Buch

Finzelnen differenzieren. Denn 1n€e AÄAntwort gegenüber fragwürdigen „Selbstaufopferungs-
auf Cdie rage nach der göttlichen Verursachung glorifizierungen‘ (55) Wiıe uch anderswo WAare
physischer bel entscheidet PDEI Ja noch nicht dieser Stelle bei aller Sympathie für Cdie 1te-
darüber, Inwiıewelt gläubige Menschen Clie Äus- rarische Orm des ESSays der 1n€e der andere
breitung des VIrus zu Anlass nehmen dürfen, weiterführende Beleg Uun: 1ne e{[wAS breitere
ihr eigenes Leben Uun: ihr Verhältnis ZUrT! Schöp- Ausleuchtung des historischen Hintergrundes
fung 1ICUH reflektieren. [ese Reserviertheit wünschenswert SCWESECIL.
gegenüber der spirituellen DIimension des Tau- Fur Striet jedoch hat cdas Mafßnehmen
bens verwundert uch deshalb, weil anderer literarischen lexten her Cdie systematische
Stelle eın estärkerer Erfahrungsbezug der heo- Funktion, „leline gute, 1n€e menschennahe Uun:
logie vehement eingefordert wird (16) Clie Abgründigkeit des Lebens akzeptierende

Eın drittes Argumentationsmuster schliefß- Theologie” kritisch VOo  3 bloßen „theologischen
ich entledigt sich systematisch-theologischer Phantasien“ (17) abzugrenzen. Nur könne
Problemstellungen dadurch, dass Kirchenver- nämlich nachhaltig vermijeden werden, In 1n€e
Lrelier 11UT mehr als „Solidaritätsspezialisten absurde Bestrafungslogik zurückzufallen Uun:
(63) auftreten, Clie ihre Rolle auf den blofßen Clie Ex1istenz samtlicher innerweltlicher bel
1NweIls ZuUu!r Rücksichtname gegenüber dem eINZIg und allein dem Menschen anzulasten.
Nächsten beschränkt wISsen wollen (27) ES 1st Allerdings erhebht sich dann Clie rage nach der
freilich schade, dass Cdieser Stelle kaum auf Verantwortung €es für leidvolle Strukturen
inzwischen publizierte homiletische eitrage selNer Schöpfung miıt eilner SAIlZ HE Radika-
eingegangen wird, sodass insgesamt eın e{[waASs Lität, gerade WEI111 der Religion gegenüber den
einselt1ges Bild entsteht. Hıer hätte z eın Naturwissenschaften unfter den Bedingungen
Blick auf Ansprachen des Augsburger Bischofs der Moderne 11UT noch 1n€e marginale Rolle

zukommt. C'hristlicher Glaube collte daher alsBertram Meler zeigen können, WIE sich AUS-

gehend VO Solidaritätsgedanken 1n€e uch „Irostangebot” (74) ausbuchstabiert werden,
systematisch-theologisch anschlussfähige DDeu- 1mmM Anschluss Iyrische Vorbilder den „Spagat
(ung der Pandemie entwickeln lässt. zwischen Realismus und vorsichtiger Sehnsucht“

Ohnehin macht der Verfasser 1mmM welteren (80) auszuhalten, csocass (,Ott als „Sehnsuchts-
Verlauf cschnell klar, dass alle drei VOo  3 ihm wort  66 (97) In den Blick kommen kann.
ckizzierten Reaktionsweisen für defizitär hält, Eiınen solchen Versuch pandemiesensibler
weil hier „die Gottesfrage 1mmM eigentlichen ınn Gottesrede wagt der Verfasser schliefßlich 1mmM
kaum der Sal nicht gestellt wird“ (28) E1iner- Hauptteil SE1INES ESSayS, wobel sich weitgehend
se1ts fallen 61€ damit AUS selner Sicht hinter eın ın den bekannten Bahnen der Pröpperschule
Problemniveau zurück, cdas biblische Schriften bewegt. Konstruktionspunkt 1st eın starkes KON-
7, B 1mM Hjobbuch bereits längst erreicht haben zept formal unbedingter menschlicher Willens-
(57, 72) Andererseits übergehen 61€ eın Gefühl freiheit, auf Clie ott n]iemals determinierend,
tiefgreifender exvistenzijeller Verunsicherung, sondern bestenfalls dialogisch einwirkt: „Selbst

ott kann nicht ın einer kausalursächlichencdas Dichter aller Epochen, WI1IE 1wa Heinrich
Helne der Robert Gernhardt (17, 19), wach- VWelse ın Cdie menschliche Freiheit eingreifen,
gehalten haben Als Kronzeuge hierfür fungiert ol Freiheit wirklich Freiheit Se1N. Als (1na-
(lovannı BOccacclo, weil 1mmM Florenz des de können Menschen begreifen, dass ott 61€ ın
Jahrhunderts durch Clie Pest ebenfalls einer ihrer Freiheit frei se1in lässt“ (91) Folgerichtig
Seuchensituation auUsgeSsELZL WT Uun: ın selinem hat (ott Cdie Schöpfung vollständig dem kreati-
Iecamerone exemplarisch den Rückzug freund- VEl Kulturschaffen des Menschen überantwor-
cschaftlich verbundener Menschen ın Cdie nicht tel, csocass jedwedes übernatürliche Eingreifen
Öffentliche Welt Inszenlerte. Seine ede VO  3 ın der Welt VOo  3 vornherein einen Unbegriff dar-
der „Grausamkeit des immels“ (51) cstehe stellen würde. Kompromisslos entledigt sich der
dabei einer „für cdas Menschenschicksal Verfasser des Problems göttlicher Interven-
sensible[n| Mainstreamtheologie” (53) selner tionen, WEI111 mıt eZUg auf einen VOorT einer
e1t un: rehabilitiere Lebensbejahung Muttergottesstatue betenden Kardinal feststellt:

315

Einzelnen zu differenzieren. Denn eine Antwort 
auf die Frage nach der göttlichen Verursachung 
physischer Übel entscheidet per se ja noch nicht 
darüber, inwieweit gläubige Menschen die Aus-
breitung des Virus zum Anlass nehmen dürfen, 
ihr eigenes Leben und ihr Verhältnis zur Schöp-
fung neu zu reflektieren. Diese Reserviertheit 
gegenüber der spirituellen Dimension des Glau-
bens verwundert auch deshalb, weil an anderer 
Stelle ein stärkerer Erfahrungsbezug der Theo-
logie vehement eingefordert wird (16).

Ein drittes Argumentationsmuster schließ-
lich entledigt sich systematisch-theologischer 
Problemstellungen dadurch, dass Kirchenver-
treter nur mehr als „Solidaritätsspezialisten“ 
(63) auftreten, die ihre Rolle auf den bloßen 
Hinweis zur Rücksichtname gegenüber dem 
Nächsten beschränkt wissen wollen (27). Es ist 
freilich schade, dass an dieser Stelle kaum auf 
inzwischen publizierte homiletische Beiträge 
eingegangen wird, sodass insgesamt ein etwas 
einseitiges Bild entsteht. Hier hätte etwa ein 
Blick auf Ansprachen des Augsburger Bischofs 
Bertram Meier zeigen können, wie sich aus-
gehend vom Solidaritätsgedanken eine auch 
systematisch-theologisch anschlussfähige Deu-
tung der Pandemie entwickeln lässt.

Ohnehin macht der Verfasser im weiteren 
Verlauf schnell klar, dass er alle drei von ihm 
skizzierten Reaktionsweisen für defizitär hält, 
weil hier „die Gottesfrage im eigentlichen Sinn 
kaum oder gar nicht gestellt wird“ (28). Einer-
seits fallen sie damit aus seiner Sicht hinter ein 
Problemniveau zurück, das biblische Schriften 
z. B. im Ijobbuch bereits längst erreicht haben 
(57, 72). Andererseits übergehen sie ein Gefühl 
tiefgreifender existenzieller Verunsicherung, 
das Dichter aller Epochen, wie etwa Heinrich 
Heine oder Robert Gernhardt (17, 19), wach-
gehalten haben. Als Kronzeuge hierfür fungiert 
Giovanni Boccaccio, weil er im Florenz des 14. 
Jahrhunderts durch die Pest ebenfalls einer 
Seuchensituation ausgesetzt war und in seinem 
Decamerone exemplarisch den Rückzug freund-
schaftlich verbundener Menschen in die nicht 
öffentliche Welt inszenierte. Seine Rede von 
der „Grausamkeit des Himmels“ (51) stehe 
dabei einer „für das Menschenschicksal un-
sensible[n] Mainstreamtheologie“ (53) seiner 
Zeit entgegen und rehabilitiere Lebensbejahung 

gegenüber fragwürdigen „Selbstaufopferungs-
glorifizierungen“ (55). Wie auch anderswo wäre 
an dieser Stelle – bei aller Sympathie für die lite-
rarische Form des Essays – der eine oder andere 
weiterführende Beleg und eine etwas breitere 
Ausleuchtung des historischen Hintergrundes 
wünschenswert gewesen.

Für Striet jedoch hat das Maßnehmen an 
literarischen Texten eher die systematische 
Funktion, „[e]ine gute, eine menschennahe und 
die Abgründigkeit des Lebens akzeptierende 
Theologie“ kritisch von bloßen „theologischen 
Phantasien“ (17) abzugrenzen. Nur so könne es 
nämlich nachhaltig vermieden werden, in eine 
absurde Bestrafungslogik zurückzufallen und 
die Existenz sämtlicher innerweltlicher Übel 
einzig und allein dem Menschen anzulasten. 
Allerdings erhebt sich dann die Frage nach der 
Verantwortung Gottes für leidvolle Strukturen 
seiner Schöpfung mit einer ganz neuen Radika-
lität, gerade wenn der Religion gegenüber den 
Naturwissenschaften unter den Bedingungen 
der Moderne nur noch eine marginale Rolle 
zukommt. Christlicher Glaube sollte daher als 
„Trostangebot“ (74) ausbuchstabiert werden, um 
im Anschluss an lyrische Vorbilder den „Spagat 
zwischen Realismus und vorsichtiger Sehnsucht“ 
(80) auszuhalten, sodass Gott als „Sehnsuchts-
wort“ (97) in den Blick kommen kann.

Einen solchen Versuch pandemiesensibler 
Gottesrede wagt der Verfasser schließlich im 
Hauptteil seines Essays, wobei er sich weitgehend 
in den bekannten Bahnen der Pröpperschule 
bewegt. Konstruktionspunkt ist ein starkes Kon-
zept formal unbedingter menschlicher Willens-
freiheit, auf die Gott niemals determinierend, 
sondern bestenfalls dialogisch einwirkt: „Selbst 
Gott kann nicht in einer kausalursächlichen 
Weise in die menschliche Freiheit eingreifen, 
soll Freiheit wirklich Freiheit sein. […] Als Gna-
de können Menschen begreifen, dass Gott sie in 
ihrer Freiheit frei sein lässt“ (91). Folgerichtig 
hat Gott die Schöpfung vollständig dem kreati-
ven Kulturschaffen des Menschen überantwor-
tet, sodass jedwedes übernatürliche Eingreifen 
in der Welt von vornherein einen Unbegriff dar-
stellen würde. Kompromisslos entledigt sich der 
Verfasser so des Problems göttlicher Interven-
tionen, wenn er mit Bezug auf einen vor einer 
Muttergottesstatue betenden Kardinal feststellt: 

Das aktuelle theologische Buch



316 [Das aktuelle theologische Buch

„Anachronistisch, einem Weltbild VELSANSCHEL deutet, cdas Inkarnationsgeschehen, wOorunfter
/eiten zugehörig 1st 1n€e solche Gebetspraxis Cdie radikale Identifikation (Jottes miıt dem
gleichwohl. ott greift nicht 1Nn, jedenfalls nicht Menschen ESUS VO  3 Nazareth versteht (126)
durch Wunder (79) Striet sieht diesen Sstrengen In ihm sich Cdie absolute Freiheit celbst
Non- Interventionismuso als Bedingung für dem biologischen Prozess AUS Uun: entwickelt
Cdie Möglichkeit wahrer menschlicher Freiheit, 1n€e letzte Empathie für Cdie Schöpfung, csodcass
Cdie 1n€e Stabilität der natürlichen Ordnung ott VO Menschen als mitfühlendes Wesen
vorausse(Tlze, damit der Mensch verlässlich Uun: erhofft werden kann. Man wird Cdieser Stelle
zielgerichtet handeln könne (107) Interessan- sicherlich fragen können, Inwiıewell sich Striet
terwelse wirkt jedoch Cdie Haltung des Verfassers hinsichtlich der VOo  3 ihm celbst aufgeworfenen
gegenüber dem SCHNAUCH Status der Naturgesetze rage nach dem GOtteskonzept (10) wirklich
stellenweise cschwankend: Zunächst erscheinen extirem VOo  3 den selnNnerseIts eingangs heftig
diese als regulative Verallgemeinerungen 1mmM attackierten theologischen Äußerungen ZuUu!r

Kontext einer teleologiefreien alur (92) Pandemie unterscheidet. Immerhin scheinen
wen1g spater dann doch als determinierende beide Seliten VOo  3 einem stark personal geprag-
Instanzen des natürlichen Bereichs selbst- ten Gottesbegriff auszugehen Uun: zudem
verständlich miıt Ausnahme der menschlichen der göttlichen Allmacht 1mmM ınn eiInNnes völlig
Freiheit aufzutreten (95) freien Schöpfungsaktes festhalten wollen.

Letztlich 111US5$5 innerhalb des hier VOI- Im Gegenzug könnte spannend sEe1IN, als
geschlagenen Paradigmas fraglich bleiben, WI1IE Kontrastfolie 7, B 1n€e alternative prozesstheo-
menschliche Freiheit, verstanden 1mmM Sinne logische Deutung der Pandemie entwickeln,
einer „bewussten Selbststeuerung” (94) Uun: wobe!i ott dann weniger freies Gegenüber ZuUu!r

„Selbstbestimmbarkeit der Freiheit durch sich Schöpfung ware, sondern als apersonale, mıt
dem evolutiven Prozess verwobene Kraft ın dencselbst  66 (102) AUS dem ihr eigentlich völlig

sensfremden Evolutionsprozess hervortreten Blick käme
kann Menschlicher Reflexion über diese Fra- Insgesamt gelingt Striet VOT allem dort 1n€e
gestellung ber entspringt der Grenzbegriff anregende theologische Interpretation des CO-
einer völlig unbeschränkten Freiheit, deren All- ronageschehens, Cdie Dimension der off-
macht prinzipiell samtliche Möglichkeiten HNUNg als genulnen eil selner ede VOo  3 ott
terworfen sSind (99  Z Eiınem postulierten gOött- herausarbeitet. SO eröffnet der Gottesbegriff

Inmiıtten natürlich verursachten Leids Inn-lichen Wesen kann denn uch Cdie Schöpfung
einschliefßlich eiInNnes Mitwirkens 1mmM Rahmen horizonte, gerade weil nicht VOo  3

des evolutiven Prozesses zugeschrieben werden grundmenschlichen Kegungen Uun: Freiheits-
(104) Gleichzeitig wird (Jottes Vorsehung als entscheidungen denken 1st Religion dient
faktisch radikal begrenzt gedacht, uch 11UT dabei nicht als wohlfeile spekulative Begrun-
den Anschein irgendeiner rm VOo  3 efier- dung innerweltlicher Leidstrukturen, sondern
mınatıon menschlicher Freiheit vermeiden hat den Mut, diese ın ihrer SaNzZCHh Trostlosig-
(100) [Das OL1LV für Cdie Inıtlatıve zu evoluti- keit anzuerkennen. Gleichzeiltig richtet sich
VEl Prozess sieht Striet schließlich 1mmM Wunsch der Blick nach OT: auf 1n JE vollständigere
(Jottes nach einer Selbstmitteilung Se1INES freien Realisierung menschlicher Freiheit, Cdie aktuell
Wesens gegeben, weshalb innerweltlichen ın der Kulturleistung medizinischer Forschung
Kräften vollen Entfaltungsspielraum einraumt, einen erfahrungsbasierten Anknüpfungspunkt
hohe Risiken eingeht Uun: Überraschungen ın hat Insofern bleibt trlets Projekt € OTOTMLASECTI1-

auf nımmt (1 14) ach langem Uun: ergebnis- cS1bler ede VOo  3 ott eın aufßerst lesenswerter
offenem Warten des Schöpfers können sich Uun: bewusst provokant vorgetragener enk-
1mmM Laufe der kosmischen Entwicklung freie ansatz, der sich hoffentlich ın Zustimmung
Geschöpfe herausbilden, Cdie einer echten WI1IE ın kritischer Abgrenzung stimulierend auf
Beziehung miıt ihm fähig sSind (1 17) Cdie weililtere Diskussion auUuswirken wird

Höchster Ausdruck der göttlichen Selbst- Augsburg Martın Blay
mitteilung Ist, WI1IE der Verfasser 1mmM Epilog

316

„Anachronistisch, einem Weltbild vergangener 
Zeiten zugehörig ist eine solche Gebetspraxis 
gleichwohl. Gott greift nicht ein, jedenfalls nicht 
durch Wunder“ (79). Striet sieht diesen strengen 
Non-Interventionismus sogar als Bedingung für 
die Möglichkeit wahrer menschlicher Freiheit, 
die eine Stabilität der natürlichen Ordnung 
voraussetze, damit der Mensch verlässlich und 
zielgerichtet handeln könne (107). Interessan-
terweise wirkt jedoch die Haltung des Verfassers 
gegenüber dem genauen Status der Naturgesetze 
stellenweise schwankend: Zunächst erscheinen 
diese als regulative Verallgemeinerungen im 
Kontext einer teleologiefreien Natur (92), um 
wenig später dann doch als determinierende 
Instanzen des natürlichen Bereichs – selbst-
verständlich mit Ausnahme der menschlichen 
Freiheit – aufzutreten (95).

Letztlich muss es innerhalb des hier vor-
geschlagenen Paradigmas fraglich bleiben, wie 
menschliche Freiheit, verstanden im Sinne 
einer „bewussten Selbststeuerung“ (94) und 
„Selbstbestimmbarkeit der Freiheit durch sich 
selbst“ (102), aus dem ihr eigentlich völlig we-
sensfremden Evolutionsprozess hervortreten 
kann. Menschlicher Reflexion über diese Fra-
gestellung aber entspringt der Grenzbegriff 
einer völlig unbeschränkten Freiheit, deren All-
macht prinzipiell sämtliche Möglichkeiten un-
terworfen sind (99). Einem so postulierten gött-
lichen Wesen kann denn auch die Schöpfung 
einschließlich eines Mitwirkens im Rahmen 
des evolutiven Prozesses zugeschrieben werden 
(104). Gleichzeitig wird Gottes Vorsehung als 
faktisch radikal begrenzt gedacht, um auch nur 
den Anschein irgendeiner Form von Deter-
mination menschlicher Freiheit zu vermeiden 
(100). Das Motiv für die Initiative zum evoluti-
ven Prozess sieht Striet schließlich im Wunsch 
Gottes nach einer Selbstmitteilung seines freien 
Wesens gegeben, weshalb er innerweltlichen 
Kräften vollen Entfaltungsspielraum einräumt, 
hohe Risiken eingeht und Überraschungen in 
Kauf nimmt (114). Nach langem und ergebnis-
offenem Warten des Schöpfers können sich so 
im Laufe der kosmischen Entwicklung freie 
Geschöpfe herausbilden, die zu einer echten 
Beziehung mit ihm fähig sind (117).

Höchster Ausdruck der göttlichen Selbst-
mitteilung ist, wie der Verfasser im Epilog an-

deutet, das Inkarnationsgeschehen, worunter 
er die radikale Identifikation Gottes mit dem 
Menschen Jesus von Nazareth versteht (126). 
In ihm setzt sich die absolute Freiheit selbst 
dem biologischen Prozess aus und entwickelt 
eine letzte Empathie für die Schöpfung, sodass 
Gott vom Menschen als mitfühlendes Wesen 
erhofft werden kann. Man wird an dieser Stelle 
sicherlich fragen können, inwieweit sich Striet 
hinsichtlich der von ihm selbst aufgeworfenen 
Frage nach dem Gotteskonzept (10) wirklich 
so extrem von den seinerseits eingangs heftig 
attackierten theologischen Äußerungen zur 
Pandemie unterscheidet. Immerhin scheinen 
beide Seiten von einem stark personal gepräg-
ten Gottesbegriff auszugehen und zudem an 
der göttlichen Allmacht im Sinn eines völlig 
freien Schöpfungsaktes festhalten zu wollen. 
Im Gegenzug könnte es spannend sein, als 
Kontrastfolie z. B. eine alternative prozesstheo-
logische Deutung der Pandemie zu entwickeln, 
wobei Gott dann weniger freies Gegenüber zur 
Schöpfung wäre, sondern als apersonale, mit 
dem evolutiven Prozess verwobene Kraft in den 
Blick käme.

Insgesamt gelingt Striet vor allem dort eine 
anregende theologische Interpretation des Co-
ronageschehens, wo er die Dimension der Hoff-
nung als genuinen Teil seiner Rede von Gott 
herausarbeitet. So eröffnet der Gottesbegriff 
inmitten natürlich verursachten Leids Sinn-
horizonte, gerade weil er nicht getrennt von 
grundmenschlichen Regungen und Freiheits-
entscheidungen zu denken ist. Religion dient 
dabei nicht als wohlfeile spekulative Begrün-
dung innerweltlicher Leidstrukturen, sondern 
hat den Mut, diese in ihrer ganzen Trostlosig-
keit anzuerkennen. Gleichzeitig richtet sich 
der Blick nach vorne auf eine je vollständigere 
Realisierung menschlicher Freiheit, die aktuell 
in der Kulturleistung medizinischer Forschung 
einen erfahrungsbasierten Anknüpfungspunkt 
hat. Insofern bleibt Striets Projekt coronasen-
sibler Rede von Gott ein äußerst lesenswerter 
und bewusst provokant vorgetragener Denk-
ansatz, der sich hoffentlich – in Zustimmung 
wie in kritischer Abgrenzung – stimulierend auf 
die weitere Diskussion auswirken wird.
Augsburg	 Martin Blay

Das aktuelle theologische Buch


