ThPQ 169 (2021), 339-348

339

Katja Boehme

Sakramentalitat der Laien

Das Beispiel Madeleine Delbrél

¢ Madeleine Delbrél diirfte zu den eindrucksvollsten Gestalten der Chris-
tentumsgeschichte zéhlen, die ihr Christsein um Gottes und der Nachsten
willen konsequent aus dem Herzen der Kirche und aus einer tief verwurzel-
ten Spiritualitit heraus bedingungslos gelebt hat. Inmitten des kommunis-
tischen Arbeitermilieus Frankreichs der 1930er- bis 1960er-Jahre wandte
sie sich als Frau allen Menschen unabhingig von Glauben bzw. Nicht-Glau-
ben und bekennendem Atheismus zu. Im einfachen Dasein, in jeder noch
so unbedeutend erscheinenden Handlung und jedem Gedanken bringt sie
Gott konsequent in die Welt, in der er schon immer ist, weil er im Gegen-
iiber begegnet. Wie sie selber Gottes-Dienst, Sakramentalitit und Kirche-
Sein in Worte fasst, beriihrt, geht unter die Haut, verandert. (Redaktion)

»Du hast uns heute Nacht

in dieses Café Le Clair de Lune gefiihrt.
Du hattest das Verlangen danach, hier zu
sein, Du, in uns,

fiir ein paar Stunden in dieser Nacht.

Durch unsere armselige Erscheinung,
durch unsere kurzsichtigen Augen

durch unsere liebeleeren Herzen

wolltest Du all diesen Leuten begegnen,
die gekommen sind, die Zeit totzuschlagen.
Und weil deine Augen in den unsern er-
wachen,

weil dein Herz sich in unserm Herzen 6ffnet,

fithlen wir,

wie unsere schwichliche Liebe in uns auf-
blitht wie eine ausladende Rose, sich ver-
tieft wie eine grenzenlose und zértliche
Zuflucht fir all die Menschen, deren Le-
ben um uns herum pulsiert.

Das Café ist nun kein profaner Ort mehr,
dieses Stiickchen Erde,

das dir den Ricken zuzukehren schien.
Wir wissen, dass wir durch dich

ein Scharnier aus Fleisch geworden sind,
ein Scharnier der Gnade ...*!

,Liturgie des sans-office, in: Madeleine Delbrél, La joie de croire. Préface de Jean Guéguen,
Avant-propos de Guy Lafon, Paris 1968, 229-232, hier: 229. Diese Meditation ist erstmals von
Bernhard Matheis unter dem Titel ,Liturgie der Aussenseiter” ins Deutsche iibertragen wor-
den (in: Madeleine Delbrél, Der kleine Monch. Ein geistliches Notizbtichlein. Deutsche Uber-
tragung und Zeichnungen von Bernhard Matheis, Freiburg i. Br.-Basel-Wien #1981, 83-87).
Unter demselben Titel liegt eine Ubersetzung von Annette Schleinzer vor (in: Annette Schleinzer
[Hg.], Madeleine Delbrél. Deine Augen in unseren Augen. Die Mystik der Leute von der Strafie.
Ein Lesebuch, Miinchen-Ziirich—-Wien 2014, 190-194. Annette Schleinzer hat {iber diesen Text
veroffentlicht in: dies., Madeleine Delbrél — Prophetin einer Kirche im Aufbruch. Impulse fiir



340

Boehme / Sakramentalitit der Laien

Hier schildert Madeleine Delbrél, eine ein-
fache Christin, ihren néichtlichen Besuch
in einem Pariser Vorstadtcafé. In diesem
meditativen Text, den sie zwischen 1945
und 1950 verfasste,> fahrt sie damit fort,
die Leute, die mit ihr diesen nichtlichen
Ort teilen, zu beschreiben: den alten Pia-
nisten, die geldgierige Geigerin, den die
Treppe heruntertorkelnden Saufer und all
die gelangweilt herumsitzenden Leute, die
ihre Zeit totschlagen - und sie sitzt mit-
ten unter ihnen. Naher kann diese Chris-
tin wohl kaum den Menschen sein, denen
»Leid und Siinde [...] unentwirrbar ins
Gesicht gepragt® sind, als dadurch, dass
sie dort ist, wo sie sind.

1 Zur Biografie
Madeleine Delbréls

Obwohl Sozialarbeiterin von Beruf, meint
Madeleine Delbrél keine caritative oder
diakonische Nihe. Sie wird diesen Men-
schen, die sich am Rande der Gesellschaft
in diesem Café der Pariser Banlieu auf-
halten, keine sozialen Hilfestellungen an-
bieten. Ein Oben und Unten zwischen ihr
und den Leuten gibt es fiir sie, die posthum
als ,Modell des Christen der Zukunft“* be-
zeichnet werden sollte, nicht.’ Sich Gott

hinzugeben und ihm nahe zu sein, ist fir
sie gleichbedeutend dafiir, auf ,Tuchfiih-
lung“® mit den Mitmenschen zu gehen.

»Die wahre Weltoffenheit, die darauf
beruht, die Welt zu kennen, weil man voll
und ganz in ihr gelebt hat, die Augen und
das Herz weit gedffnet: ich glaube, dass
niemand sie jemals mutiger und ganz-
heitlicher gelebt hat.“” - Mit diesen Wor-
ten beschreibt der zeitgenossische Theo-
loge Louis Bouyer das Lebenszeugnis von
Madeleine Delbrél (1904-1964), die bis
zu ihrem Tod iiber dreif$ig Jahre lang in
Ivry, einem stiddstlich von Paris gelegenen
kommunistischen Industrievorort zusam-
men mit ebenso engagierten Frauen wie
sie ein Leben nach dem Evangelium ge-
fithrt hatte. Fiir ihr aufopferndes soziales
Engagement unter der von den Kriegswir-
ren erschiitterten Bevolkerung wéhrend
der deutschen Besatzung sollte sie mit dem
Orden der Résistance ausgezeichnet wer-
den. Diesen lehnte sie ab mit der Begriin-
dung, allein aus christlichen Motiven ge-
handelt zu haben.®

1.1 Lernort Atheismus

Doch in jungen Jahren deutete nichts da-
rauf hin, dass die in einem gutbiirgerlichen
Milieu als einziges Kind ihrer Eltern auf-

Realisten, Miinchen-Ziirich-Wien 2017, 89-96. Sofern nicht diese Ausgaben, sondern das
franzdsische Original als Quelle angegeben wird, handelt es sich unter Beriicksichtigung der
genannten Ubertragungen um eine Ubersetzung von Katja Boehme.

Madeleine Delbrél, La joie de croire (s. Anm. 1); im Folgenden zitiert als JC.

3 Madeleine Delbrél, Der kleine Monch (s. Anm. 1), 86; im Folgenden zitiert als KM 86.

Victor Conzemius, Propheten und Vorlaufer. Wegbereiter des neuzeitlichen Katholizismus, Zii-

rich 1972, 304; Anpassungen direkter Zitate an die neue Rechtschreibung werden stillschwei-

gend vorgenommen.

> Vgl. Dorothee Steiof, Verherrlichung Gottes. Madeleine Delbrél und alttestamentliche Texte
(Praktische Theologie heute 131), Stuttgart 2013, 311, sowie die dortigen Ausfithrungen tiber

das Demutsverstandnis Madeleine Delbréls.

° KM, 86.

Louis Bouyer, La décomposition du catholicisme (Présence et pensée), Paris 1969, 138.

8 Vgl. Katja Boehme, Madeleine Delbrél. Die andere Heilige, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 22005, 76.



Boehme / Sakramentalitit der Laien

341

gewachsene Madeleine, die sich fir Kunst
und Philosophie interessierte und schon in
ihrer Jugend fiir einen Gedichtband einen
hochdotierten franzésischen Literaturpreis
erhielt, ihr Leben in einem militant mar-
xistischen Arbeitermilieu verbringen wer-
de.’ Als junge Frau durchlebte und durch-
dachte sie scharf und in aller Konsequenz
den neuzeitlichen Atheismus: ,,Gott ist tot,
es lebe der Tod ...“!° - so heifst ein Text,
den sie als Siebzehnjdhrige im Jahr 1922
schrieb. Doch aufgeriittelt durch die ,Tat-
sache’ von Kommilitonen, denen sie wih-
rend ihres Literatur- und Geschichtsstudi-
ums an der Sorbonne begegnete, die ge-
nauso lebten, arbeiteten, tanzten und dis-
kutieren wie sie, aber die Existenz Gottes
im 20. Jahrhundert durchaus nicht fiir ab-
surd hielten, wurde in ihr die Frage nach
Gott brennend." ,Wenn ich aufrichtig sein
wollte, durfte Gott, der nicht mehr strikt
unmoglich war, nicht mehr so behandelt
werden, als gébe es ihn sicher nicht. Ich
wihlte deshalb, was mir am meisten mei-
ner verdnderten Perspektive zu entspre-
chen schien: Ich entschloss mich zu beten
...“12Und sie fahrt fort:

»Lesend und nachdenkend habe ich
Gott gefunden; aber indem ich betete, habe
ich geglaubt, dass Gott mich findet und
dass er die lebendige Wahrheit ist und dass

man ihn lieben kann, wie man eine Person
liebt.“?

Von diesem Moment an war Made-
leine von einem lebendigen, alle Bereiche
ihrer Existenz umfassenden Glauben an ei-
nen Gott erfiillt, der den Menschen nahe
sein will. Dem Zeugnis Jacques Loews zu-
folge — einem Arbeiterpriester, dem Made-
leine nahestand -, bleibt ,,dieses unerhér-
te bestiirzende Gliick [...] dreiflig Jahre
nach ihrer Bekehrung ebenso kostbar wie
am ersten Tag“'*. Sie selbst bekannte noch
in ihrem letzten Vortrag kurz vor ihrem
plotzlichen Tod im Jahr 1964 gegeniiber
ihren Zuhorerinnen und ihren Zuhoérern:
»1ch bin von Gott tiberwiltigt worden und
bin es immer noch.“"

1.2 Lernort Bekehrung

Ebenso wie von ihrer Bekehrungserfah-
rung, die sie an anderer Stelle sogar als ,ge-
waltsam’ bezeichnet, bleibt Madeleine Del-
brél von einer weiteren Erfahrung aus ihrer
Jugendzeit ihr Leben lang gepragt: von der
Tragik eines Lebens ohne Gott. Noch Jahr-
zehnte spéter wird sie von Christen das Be-
wusstsein verlangen,

»dass fiir den Ungldubigen schon das
Leben selber vom Tod erschlagen wird.
[...] Der innere Halt des Seins stiirzt in al-

Vgl. Annette Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebenszeugnis von Madeleine

Delbrél, Ostfildern 2001, 62-71. (Neuauflage als Topos plus Taschenbuch 2019).

11

13
14

Madeleine Delbrél, Nous autres, gens des rues. Textes missionaires, Paris 1966, 53-55; im
Folgenden zitiert als NA; dt.: Madeleine Delbrél, Wir Nachbarn der Kommunisten. Diagnosen
(Theologia romanica 7), Einsiedeln 1975, 42-44; im Folgenden zitiert als NK.

Vgl. Madeleine Delbrél, Ville marxiste terre de mission, rédigé a Ivry de 1933 a 1957. Mit einem
Vorwort von Etienne Fouilloux, Paris *1995; im Folgenden zitiert als VM; dt.: Madeleine Delbrél,
Auftrag des Christen in einer Welt ohne Gott (Theologia romanica 24), Einsiedeln *2016, 193;
im Folgenden zitiert als AdC bzw. in der Ausgabe von 1974: Madeleine Delbrél, Christ in einer
marxistischen Stadt, Frankfurt am Main 1974, im Folgenden zitiert als CmS.

AdC, 194.

Ebd.

Jacques Loew, Einleitung, in: NK 25. ,Conversion' wurde von der Verfasserin mit ,Bekehrung’
iibersetzt.

NK (1964), 266.



342

Boehme / Sakramentalitit der Laien

lem, was lebt, zusammen. Was immer man
lieben mag, man liebt etwas, das sterben
muss. Das Leben wird zur Vollendung des
Todes, alles ist vom Nichts und von der
Absurditat befallen.“!®

Diese Dialektik zwischen dem bedrii-
ckenden Dunkel des Atheismus, den sie in
ihren Jugendjahren existenziell durchlebt
und durchlitten hatte, und dem Dunkel ei-
nes von der Gegenwart Gottes Geblendet-
seins, durchzieht wie ein roter Faden das
Denken und Leben Madeleine Delbréls
und bleibt Zeit ihres Lebens Motivation ih-
res christlichen Zeugnisses.

Um den Glauben an Gott als ,,unge-
heures, umwerfendes Gliick“!” und als ,,Be-
freiung von der Sinnlosigkeit einer Welt
ohne Gott“!® zu vermitteln, setzt Made-
leine Delbrél weder auf pastorale Metho-
den oder Konzepte, noch geht sie iiber in-
stitutionelle Einrichtungen oder kirchliche
Verbdnde, auch engagiert sie sich nicht in
entsprechenden kirchlichen Gremien. Der
Glaube an Gott kann ihr zufolge letztlich
nicht durch Methoden vermittelt werden,
sondern wird an Menschen sichtbar, an de-
nen die ,Tatsache® der Existenz Gottes ab-
gelesen werden kann:"

»Die Tatsache und Wirklichkeit des
Glaubens - das sind die Christen, die

16 NA (1960), 208 / NK, 174.
17" NA (1962), 280 / NK, 238.

durch ein unerschiitterlich treues alltagli-
ches Handeln dieses ,Phanomen’ in ihrem

Leben sichtbar machen.“?

1.3 Ort der doppelten Liebe

Als ,,Scharnier aus Fleisch® und zugleich
als ,Scharnier der Gnade** bilden die
Glaubigen ein lebendiges Bindeglied zwi-
schen géttlicher Gegenwart und der men-
schengemachten Ablehnung Gottes — und
das mit einer Nahe, die Madeleine Delbrél
in ihrer Meditation als hautnahe, als haf-
tende” Bindung beschreibt:

»Wir binden uns an dich

mit der ganzen Kraft unseres dunklen
Glaubens,

wir binden uns an sie

mit der Kraft eines Herzens, das fiir dich
schlagt,

wir lieben dich und sie,

auf dass mit uns allen ein Einziges gesche-
he. Durch uns zieh alles zu dir ...“®

Diese doppelte Nahe des Christen zu Gott
und zum Nichsten ist fiir Madeleine Del-
brél untrennbar, sie ist die ,indivisible
amour“*, Da Welt fiir Madeleine Delbrél
den im Sinne der johanneischen Theolo-

18

19

20

21
22

23
24

Ebd.; vgl. Manfred Scheuer, Wider den kirchlichen Narzissmus. Ein spirituell-politisches Pla-
doyer, Innsbruck-Wien 2015, 175.

Vgl. Katja Boehme/ Thomas Herkert, ,Lauter Sprungbretter in die Ekstase®. Zur Einleitung, in:
Katja Boehme [ Thomas Herkert (Hg.), ... lauter Sprungbretter in die Ekstase. Alltagsspiritualitit
nach Madeleine Delbrél, Wiirzburg 2015, 11-16.

VM, 128 / vgl. CmS, 102. Vgl. Katja Boehme, Gott aussden. Zur Theologie der weltoffenen Spi-
ritualitdt bei Madeleine Delbrél, Wiirzburg *1999, 186-188.

]JC, 229.

Weiter unten im Text (JC, 232) heif3t es iiber die Christen, sie seien in ihrer Mittlerfunktion
»collés au péché®.

KM, 84.

Vgl. den Titel der von ihrer Equipe herausgegebenen Anthologie: Madeleine Delbrél, Indivisible
amour. Préface de Jacques Sommet, Paris 1991; im Folgenden zitiert als IA; dt.: Madeleine Del-
brél, Die Liebe ist unteilbar. Aus dem Franzdsischen tibertragen von Katja Boechme und Martha



Boehme / Sakramentalitit der Laien

343

gie den Gott abgewandten, Gott ablehnen-
den und daher siindigen Ort menschlicher
Existenz bezeichnet (vgl. 1 Joh 1,16), wih-
rend ,Himmel fiir sie die im Hier und Jetzt
prasentische Gegenwart Gottes charakteri-
siert, verortet sie die Christen als lebendige
Scharniere genau zwischen diesen beiden
Wirklichkeiten:

»Im stindigen Abgrund der Welt hast
du mit ihnen ein Rendezvous abgemacht;

Angeheftet an die Siinde erleben sie
mit dir einen Himmel, der sie an sich zieht,

was sie zerreif$t.“%

2 Laien als ,Art Sakrament’

Als solch existenzielle ,Scharniere aus
Fleisch und der Gnade® spricht sie den
Christen, die in der Welt leben, sakramenta-
len Charakter zu. In einem ihrer bekanntes-
ten Texte ,Missionnaires sans bateaux’ mit
dem sie — und das als Frau und als Laie! -
bereits Anfang der 1940er-Jahre einen we-
sentlichen Einfluss auf die Arbeiterprie-
sterbewegung nehmen sollte, schreibt sie
von den Laien, dass ,wir Missionare ohne
Priestertum wie eine Art Sakrament® sind.?®
In ihrer Meditation greift sie diesen Gedan-
ken wieder auf und betont: ,,In uns vollzieht
sich das Sakrament deiner Liebe.“”’

Es ist erstaunlich, wie sehr das poeti-
sche Talent Madeleine Delbréls die klas-

sisch-theologische Definition von Sakra-
ment in meditativen Bildern wiederzuge-
ben und zugleich auf die Christinnen und
Christen zu deuten vermag. Die Begriffs-
bestimmung von Sakrament hatte sie ver-
mutlich wéihrend ihres autodidaktischen
Theologiestudiums in den 1920er-Jahren
dem Werk des - von Johann Adam Mohler
beeinflussten - Jesuiten Jean Baptiste Ter-
rien SJ entnommen.*® Hier wird Sakrament
als materiales Handlungselement definiert,
das die innere Gnade der wirksamen Néhe
Gottes vermittelt und von Christus einge-
setzt wurde.”

Als ,Scharnier aus Fleisch® sind die
Christinnen und Christen in der Welt
dem materialen Handlungselement gleich-
zusetzen, durch deren liebende und be-
tende Hingabe Gottes Néhe gegenwirtig
wird: ,,Durch uns zieh sie zu dir hin, da-
mit sie dir in uns begegnen.“* Solcherma-
flen materialiter prasentischen jTatsachen'
von Menschen, die an Gott glauben, ist
Madeleine Delbrél in ihrer Jugendzeit be-
gegnet, eine solche sakramentale ,Tatsa-
che’ der Vergegenwirtigung Gottes will sie
an diesem gottverlassenen Ort, wie es die-
ses nachtliche Vorstadtcafé ist, sein: ,Weite
unser Herz, damit es alle zu fassen vermag;
prage sie in dieses Herz ein, damit sie dort
fiir immer eingeschrieben sind.**!

Ihr zufolge sind die Handlungen der
Christen daher keinesfalls als solche wirk-

Gisi. Eingeleitet von Katja Boehme (Theologia romanica), Einsiedeln *2000; im Folgenden zi-

tiert als LU.
3¢, 232.
%6 NK, 56.

27 KM, 84.
28

Vgl Jean Baptiste Terrien SJ, La grace et la goire ou la filiation adoptive des enfants de Dieu

étudiée dans sa réalité, ses principes, son perfectionnement et son courronement final, Paris

1901.

¥ Vgl. DS, 1601, DS, 1606; vgl. Deutsche Bischofskonferenz (Hg.), Katholischer Erwachsenenkate-
chismus. Das Glaubensbekenntnis der Kirche. Bd. 1, Freiburg i. Br.-Kevelaer 1985, 318.

30 KM, 84.
31 JC (s. Anm. 1), 230.



344

Boehme / Sakramentalitit der Laien

sam, sondern Zeichenhandlung fiir die
Wirklichkeit der Nahe Gottes — und auch
hierin folgt sie der klassischen Definition
von Sakrament. Fiir Venise Gosnat, den
kommunistischen stellvertretenden Biir-
germeister von Ivry, mit dem Madeleine
Delbrél seit Mitte der 1930er-Jahre freund-
schaftlich verbunden war, war diese Hal-
tung Madeleine Delbréls Anlass, ihr vor-
zuwerfen, an einer Besserung der sozialen
Bedingungen des Arbeitermilieus nicht in-
teressiert zu sein.*” In ihrer Antwort betont
Delbrél, die wihrend des Krieges in Ver-
tretung der Kommunisten fir Ivry die Ver-
antwortung fiir die kommunale Sozialar-
beit tibernommen hatte, dass sie ,,mit al-
lem, was in ihr ist, die ,Umgestaltung der
Gesellschaft“?® wiinsche.

Aber auch wenn sie iiber den Chris-
ten in der Welt sagt, dass es ,,seine Pflicht

sei, seinen Teil der Verantwortung dabei zu
tibernehmen®*, und die Christinnen und
Christen kritisiert, dass ihnen ,,die Proble-
me des Mitmenschen nicht tief genug un-
ter die Haut dringen®, weist sie mit Nach-
druck darauf hin, dass die Wirksamkeit der
Christen keine ,wirtschaftliche, politische,
ja ideologische Effizienz innerhalb der ge-
meinsamen Organisation der Menschen-
gesellschaft* ist, sondern dass die Chris-
ten fur eine Realitit arbeiten, die im Uber-
natiirlichen Leben wurzelt.”” Sie will daher
»unsere religiose Berufung von einer politi-
schen Berufung und von einem Denksys-
tem unterschieden® wissen.

Madeleine Delbrél zufolge hat welt-
licher Einsatz somit kein Ziel in sich sel-
ber* Thren marxistischen Mitbiirgerin-
nen und Mitbiirgern, fiir die sich die Mate-
rialitdt und Realitét ihrer Ideologie in den

32 Vgl. den Brief von Venise Gosnat an Madeleine Delbrél vom 18. September 1957, in: AdC,

20-21.

3 AdC, 23.
34

Madeleine Delbrél, Communautés selon 'Evangile. Avant-propos de Guy Lafon, Paris 1973; im

Folgenden zitiert als CE (1961), 177; dt.: Madeleine Delbrél, Frei fiir Gott. Uber Laien-Gemein-
schaften in der Welt (Der neue Weg 4), Einsiedeln 21991; im Folgenden zitiert als FG, 147.
> CE (1956/57), 141 / FG, 113. Vgl. auch ihre Aussagen in NA (1961), 274 / NK, 232.

3 CE (1961), 177 / EG, 147.
37

An ihre Equipe schreibt sie: ,Wesen der Ewigkeit sind uns anvertraut, und wenn wir ihnen nur

Wohlstand, Kultur vermitteln, sind wir wie eine Mutter, die ihrer Kinder Zukunft mit Baby-
wasche sichern wollte.“ Madeleine Delbrél, Gebet in einem weltlichen Leben (Beten heute 4),
Einsiedeln #2018, 23; im Folgenden zitiert als GwL.

¥ VM, 135/ CmS, 107.
39

»In allen Fillen zeigt die Argumentation Madeleine Delbréls, dass ihre Unterstiitzung des

Widerstands und ihr Eintreten fiir Recht und Gerechtigkeit nicht primar politisch, sondern
genuin religiés motiviert sind.“ (Marianne Heimbach-Steins, ,Unsere Art zu leben sagt Ja oder
Nein zum gegenwirtigen Stand der Dinge®. Das prophetisch-politische Engagement Madeleine
Delbréls, in: Gotthard Fuchs (Hg.), ,... in ihren Armen das Gewicht der Welt. Mystik und Ver-
antwortung: Madeleine Delbrél, Frankfurt am Main 1995, 155-179, hier: 105.) Anders Maxi-
miliane Eisenmann, deren Dissertation hier und an anderer Stelle der Spiritualitdt Madeleine
Delbréls leider nicht gerecht wird: ,Wer die Kirche zur Mutter hat, wird konsequenterweise
den Staat zum Vater haben. Hinter dieser, zugegebenermaflen tiberspitzt formulierten These
verbirgt sich letztlich das sozialpolitische Programm der Caritas und Delbréls: In dhnlicher
Weise lésst sich bei beiden erkennen, dass ndmlich zum vollumfinglichen Kirchesein die mit-
verantwortliche Gestaltung einer moglichst sozialer und gerechter werdenden Gesellschaft ge-
hort.“ (Maximiliane Eisenmann, Spannungsvolles Engagement in der Welt. Madeleine Delbrél
als Inspiration fiir die verbandliche Caritas in Deutschland [Freiburger theologische Studien],

Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2019, 263.)



Boehme / Sakramentalitit der Laien

345

sichtbaren ,Tatsachen’ politischer Aktionen
erweist, stellt sie den sakramentalen Zei-
chencharakter einer Christin entgegen:

»Menschen, welche die Gesetze der
Geschichte aus Tatsachen ableiten und
den Wert ihrer Lehre an Tatsachen mes-
sen wollen, mufy Christus und seine Kir-
che eine Tatsache anbieten: eine Tatsache,
die allein es uns méglich macht, Gott zu
verkiindigen: die brutale, lebendige, unge-
wohnliche Tatsache eines Menschen, der
an Gott glaubt.“

Weltbegegnung bedeutet daher fiir die
christliche Sozialarbeiterin aus Ivry, dass in
jeder konkreten Handlung der einzelnen
Christen die gesamte Botschaft des Evan-
geliums mit seinem universalen Anspruch
sichtbar werden muss. Diese ,Fleischwer-
dung Gottes® im gldubigen Christen ist fiir
sie aber nur in einer dreifachen Vermitt-
lung méglich: durch die Vermittlung des
Evangeliums, der Kirche und einer immer-
wihrenden Bekehrung.

2.1 Christologische Dimension

Thre Nihe zur Welt, wie sie im hier vorge-
stellten Text in der Bezeichnung des Glau-
bigen als ,Scharnier aus Fleisch® zum Aus-
druck kommt, ist von dem johanneischen
Gedanken geprégt, die umfassende Reali-
tit des Wortes Gottes ,,in sich Fleisch wer-
den zu lassen” (vgl. Joh 1,14). Dieser Begriff
der Inkarnation war zu ihrer Zeit auch un-
ter den Arbeiterpriestern verbreitet, um die
priesterliche Prasenz an den Fliefbindern

40 vM, 128 / vgl. CmS, 102.
41

von Renault inmitten des Arbeitermilieus zu
umschreiben. Anders aber als viele Arbeiter-
priester, die den Begriff der Inkarnation eng
mit ihrem Priestersein verkniipften, nimmt
Madeleine Delbrél den Inkarnationsbegriff
auch fiir das allgemeine Priestertum in An-
spruch.” Sie meint damit aber nicht das mis-
sionarische Verhalten der Christinnen und
Christen, sondern das Verhalten des Evan-
geliums in ihnen, also die ,,Fleischwerdung
des Wortes Gottes in uns“*

~Wenn wir unser Evangelium in den
Hénden halten, sollten wir bedenken, dass
das Wort darin wohnt, das in uns Fleisch
werden will, uns ergreifen mdochte, damit
wir — sein Herz auf das unsere gepfropft,
sein Geist dem unsern eingesenkt — an ei-
nem neuen Ort, zu einer neuen Zeit, in ei-
ner neuen menschlichen Umgebung sein
Leben aufs neue beginnen.“#

Auf diese Weise kann sich der objekti-
ve Anspruch des Evangeliums in den sub-
jektiven und weltlichen Rahmenbedingun-
gen der einzelnen Christinnen und Christen
verwirklichen, ohne an Sprengkraft zu ver-
lieren. Das aktuelle Leben einer jeden Chris-
tin und eines jeden Christen lasst die Aktua-
litat der Frohen Botschaft lebendig werden.
Weltoffenheit und Evangelium gelangen so
im Leben der Christinnen und Christen in
einen dynamischen Prozess, in dem sich
Welt und Evangelium wechselseitig heraus-
fordern. Dieser Herausforderung, die Made-
leine Delbrél als ,,einen normalen Gewaltzu-
stand“ bezeichnet, miissen sich die Christin-
nen und Christen téglich neu stellen.*

Vgl. Katja Boehme, Die Kirche als lebendiger Organismus. Zur geistlichen Berufung des Pries-

ters und des Laien nach Madeleine Delbrél, in: Geist und Leben 71 (1998), 179-193.

42 JC (1946), 37 | GwL, 17.
43

fildern 2002, 18.
44

Annette Schleinzer, Madeleine Delbrél. Gott einen Ort sichern. Texte — Gedichte — Gebete, Ost-

Zu Apostolat als ,normaler Gewaltzustand vgl. Marianne Heimbach-Steins, Unterscheidung

der Geister — Strukturmoment christlicher Sozialethik. Dargestellt am Werk Madeleine Delbréls



346

Boehme / Sakramentalitit der Laien

So verstanden sind die fiir das Evange-
lium verfiigbaren Christen eine ,,Art Sa-
krament“®. Das aber ist kein statisches
Sein, sondern ein dynamischer Prozess,

Weiterfithrende Literatur:

Noch immer bieten die von Jacques Loew
und Christine de Boismarmin posthum
ausgewihlten und in den Ed. du Seuil he-
rausgegebenen Texte ihrer Freundin Made-
leine Delbrél, die Hans Urs von Baltha-
sar im Johannes Verlag der deutschen Le-
serschaft bekannt machte, einen authenti-
schen und chronologisch geordneten Ein-
blick in das Werk Madeleine Delbréls, das
im Verlag Nouvelle Cité (Paris) als Gesamt-
werk (z. Zt. 17 Bande) erscheint. Als Lese-
buch einer Auswahl ihrer spirituellen Texte
ist zu empfehlen: Annette Schleinzer (Hg.),
Madeleine Delbrél. Deine Augen in unse-
ren Augen. Die Mystik der Leute von der
Strafle - ein Lesebuch, Miinchen-Ziirich-
Wien 2014. Theologische Fundierung und
Systematisierung des Denkens und Lebens
Madeleine Delbréls bieten v.a.: Marian-
ne Heimbach-Steins, Unterscheidung der
Geister — Strukturmoment christlicher So-
zialethik. Dargestellt am Werk Madeleine
Delbréls (Schriften des Instituts fiir Christ-
liche Sozialwissenschaften der Westfili-
schen Wilhelms-Universitait Miinster 31),
Miinster *2006; Katja Boehme, Gott aussi-
en. Zur Theologie der weltoffenen Spiri-
tualitdt bei Madeleine Delbrél, Wiirzburg
21999.

denn alle Handlungen und Worte einer
Christin und eines Christen werden so zu
einem Lebenszeugnis des Evangeliums:

»Nirgendwo als in unserem Leben
stromt, von morgens bis abends zwischen
den Ufern unserer Hauser, Straf3en, Be-
gegnungen, das Wort, in dem Gott gegen-
wartig sein will. Nirgendwo als in unse-
rem Geist, der uns durch unsere Arbeit,
Miihsal, Freude, Liebe hindurch aufer-
baut, will Gottes Wort wohnen. Jener Satz
des Herrn, den wir wihrend einer Friih-
messe oder einer Fahrt in der Untergrund-
bahn dem Evangelium entrissen haben [...
will] befruchten, verwandeln, erneuern:
den Héndedruck, den wir heute zu geben
haben, unsere Arbeitsleistung, die Art, wie
wir den uns begegnenden Menschen anbli-
cken, wie wir gegen unsere Miidigkeit an-
kiampfen, einen Schmerzanfall bestehen, in
einer Freude erblihen. [...] Es will wir sel-
ber sein, wo immer wir selber sind.“*®

2.2 Ekklesiologische Dimension des
Laien als Sakrament

Ein ,,Scharnier aus Fleisch und der Gna-
de* sein zu konnen, ist fiir Madeleine Del-
brél zudem nicht von einer ekklesiologi-
schen Dimension des Christseins zu tren-
nen. Christsein und Kirchesein bilden fiir
Madeleine Delbrél eine Einheit. Sie liegt in
der Taufe begriindet. Diesem urspriinglich
augustinischen Gedanken, dass die ,Taufe
uns zu ,Christus’ gemacht“ habe, ist Made-
leine Delbrél schon bei der Lektiire von Ter-
riens Werk La grace et la gloire begegnet.*®

(Schriften des Instituts fiir Christliche Sozialwissenschaften der Westfilischen Wilhelms-Uni-

versitat Miinster 31), Miinster 22006, 93.
45 NA (1943), 76 / NK, 56.
46 NA (1948), 82/ NK, 61.
47 NA (1951), 120 / NK, 95.
48

chrétien, cest autre Christ.

Jean Baptiste Terrien SJ, La grace et la goire (s. Anm. 28), 320: ,,Christianus alter Christus; le



Boehme / Sakramentalitit der Laien

347

»Eingesenkt sein in die Kirche, Christus ge-
worden sein“”’ bedeutet ihr die ,,Zugehorig-
keit zu Christus in der Kirche“?.

Jede Christin und jeder Christ ist
durch die Taufe eine ekklesiologische Exis-
tenz:

»Stehend vor Gott und stehend vor der
Welt, in Gott und in der Welt, ist er [der
Christ] mit allen andern zusammen Chris-
tus. Der totale Christus, der Christus-[als]-
Kirche: das ist der Tatbestand, an dem er
nichts dndern kann.“*!

Ekklesiologische Existenz zu sein,
heifdt fir Christen, die Nahe Christi zu den
Menschen stellvertretend sichtbar zu ma-
chen, denn die ,,aus uns zusammengesetz-
te Kirche hat den Auftrag, die Beziehungen
Christi zu den Leuten, die nichts von ihm
wissen, aufrechtzuerhalten™?. Die getauften
Laien sind Madeleine Delbrél zufolge daher
die ,Fingerspitzen® des Leibes Christi, wel-
che die Aufgabe haben, die Kirche, wie das
I1. Vatikanische Konzil wenige Jahre spater
formulieren wird, ,,an jenen Stellen und in
den Verhiltnissen anwesend und wirksam
zu machen, wo die Kirche nur durch sie das
Salz der Erde werden kann.“ (LG 33) Am
Beispiel Madeleine Delbrél ist abzulesen,
dass ,eine Kirche, die im Gottesgeheimnis
fest verwurzelt ist, [...] auch heute fir die
Menschen interessant“** bleibt.

2.3 Anthropologische Dimension

Von diesem fundamentalen Widerspruch
zwischen der Welt als dem Ort der Ab-

lehnung Gottes und dem ,Himmel" als Ort
der prisentischen Gegenwart Gottes sah
sie sich selbst und jede Christin und jeden
Christen durchdrungen:

»Wenn man sich ein Schema fiir unsere
missionarische Situation ausdenken wollte,
so miisste man eine Gratlinie zeichnen, die
jeden Augenblick in uns und vor uns her
sichtbar wire. Spitz und schneidend, wird
sie durch die Begegnung zweier Abhéinge
gebildet. Unter sich widerspriichlich, be-
gegnen sie einander in uns. Der eine steigt
auf aus der VerheifSung Gottes, der ande-
re sinkt ab bis zur Abweisung Gottes. |[...]
Wir verstehen auch, dass, wenn beide Ab-
hénge wie zum Kampf gegeneinander auf-
zusteigen scheinen, ihre Begegnung unse-
ren eigenen Namen tragen wird, falls sie
sich in uns vereinen. Unsere missionari-
sche Situation wird entweder heiflen: ,Ich
diene nicht‘ oder ,Gott rettet"“>

Um den Mitmenschen nahe sein zu
konnen, betonte Madeleine Delbrél un-
ermiidlich die Notwendigkeit einer stin-
dig aktualisierten Bekehrung.*® Fiir sie ist
die Konfrontation von Christentum und
Welt zuallererst ein sich im Inneren je-
der und jedes einzelnen Christen vollzie-
hender Prozess. Dies nicht anzuerken-
nen, dass jede Christin und jeder Christ
zundchst selbst von diesem Widerspruch
durchdrungen ist, kime einer Projektion
der eigenen unausgetragenen Spannun-
gen auf die Aulenwelt gleich. Daraus ent-
stinde die Gefahr, sich gegeniiber einer
vermeintlich feindlichen Auflenwelt abzu-

¥ NA (1959), 165 / NK, 135. Vgl. NA (1951), 118 / NK, 93; NA (1953), 150 / NK, 123.
0 NA (1953), 150 / NK, 123. Vgl. JC (1959), 213 / GwL, 72: ,,In der Kirche bin ich in Jesus Chris-

tus, lebe ich Jesus Christus.“

>l NA (1951), 117 / vgl. NK, 92. Vgl. ebd., 316, 320.

52 NA (1960), 228/ NK, 190.
3 Vgl NA (1959), 166 / NK, 136.

54 Manfred Scheuer, Wider den kirchlichen Narzissmus (s. Anm. 18), 175.

% NA (1959), 195f. / NK, 162f.
% Vgl NA (1964), 314 / NK, 268.



348

Boehme / Sakramentalitit der Laien

schirmen und sich in einen privat-religio-
sen Binnenraum zu fliichten, weil die Be-
rithrungsangste mit der Welt nicht durch
eine entschiedene und tédglich zu erneu-
ernde Hinwendung zu Gott iberwunden
wurden. Daher macht Madeleine Delbrél
deutlich, dass sich die Auseinandersetzung
zwischen Glaube und Unglaube nicht nur
in der Gegentiberstellung von Christentum
und atheistisch eingestellter Welt abspielt,
sondern zunéchst in jeder einzelnen Chris-
tin und jedem einzelnen Christen selbst zu
suchen und dort auszufechten ist.”

Durch diese dreifache Vermittlung,
durch das Evangelium, durch die Kirche
und durch die eigene Bekehrung, konnen
Christinnen und Christen stellvertretend
fiir Christus und als ,alter Christus® Gott
und ihren Mitmenschen gleichermaflen
nahe sein und als sakramentales ,Schar-
nier aus Fleisch und Gnade’ zwischen bei-
den vermitteln. Mit Christus vollziehen sie
so eine Deszendenz- und Aszendenzbewe-
gung (vgl. Phil 2,5f.), die ihnen eine Nihe
und Hingabe zu Gott und zu den Men-
schen abfordert, von der sie bis ins Innere
ihrer selbst durchdrungen werden:

JWihrend du in ihnen weiterhin die triste
Erde besuchst,
steigen sie mit dir zum Himmel hinauf,

sie sind zu einer schwergewichtigen Him-
melfahrt bestimmt,

umbhiillt von Dreck, verbrannt von deinem
Geist,

gebunden an alle,

gebunden an dich,

beauftragt, das ewige Leben einzuatmen,
wie Bdume ihre Wurzeln dort einzugra-
ben.“**

Die Autorin: Dr." theol. Katja Boehme, geb.
1961, Professorin fiir Katholische Theologie /
Religionspidagogik an der Pidagogischen
Hochschule Heidelberg; Studium der Theo-
logie, Germanistik und Kunstpddagogik in
Freiburg i. Br., Miinchen, Weingarten; Pro-
motion tiber die Theologie der Spiritualitit
Madeleine Delbréls; nach der Titigkeit als
Gymnasiallehrerin in Fiirstenwalde (1994-
1997) in der Lehrerausbildung an den Pd-
dagogischen Hochschulen Freiburg (1997-
2009) und Heidelberg (seit 2009) ttig; Pu-
blikationen wu.a.: Madeleine Delbrél. Die
andere Heilige, Freiburg, °2014; mit Tho-
mas Herkert (Hg.): ... lauter Sprungbret-
ter in die Ekstase. Alltagsspiritualitit nach
Madeleine Delbrél, Wiirzburg 2015; in Vor-
bereitung:  Interreligioses Begegnungsler-
nen. Grundlegung einer interdisziplindren
Didaktik, Freiburg i. Br.—Basel-Wien 2022;
GND 115482415.

57 Vgl. Katja Boehme | Thomas Herkert, ,Lauter Sprungbretter in die Ekstase (s. Anm. 19), 281.

%8¢, 232.



