
415ThPQ 169 2021), 413—-417

Das aktuelle
Da Gruber/Markus al 10]8 I8theologische Buch

©  e napp, Markus / Gruber, Franz Hg.) \WIS-
SSr un Glauben. Theologische Reaktıonen Wissen
auft das Werk Vo  — Jürgen Habermas „Auch
Iıne Geschichte der Philosophie”. Mlıt aıner un Glauben
Repliik Vo  — Jürgen Habermas. Herder Ver-
1ag, Freiburg ı Br-Basel-Wıen 2021 aal Heaktıonen a
Geb Uuro 32,.00 ( HF 35,00 ISBN 3la (Ta VAGIR OI0laeE Habermas
Y /8-3-4518-() AUICR allals Cala olr
BKereIlts der Herder gemahnende Titel Mal
lässt erahnen: „Auch 1n€e Geschichte der
Philosophie”, cdas Jungst erschienene 1L1OT1U-

mentale Alterswerk VOo  3 Jurgen Habermas,|
intendiert keine doxographische UÜberblicks-
darstellung über ‚.Leben Uun: Meinungen be- MIt eıner
rühmter Philosophen; Historiografie betreibt Replik VoIl

Jurgen aDer'!
Habermas hier höchstens „auch‘“. Denn Cdie
Auswahl Uun: Anordnung der dort behandelten
Autoren, ın der sich 1n€e ImMmMeEeNSsSeEe Bandbreite

HERDERUun: stupende Gelehrsamkeit spiegelt, dient
insbesondere der rage nach der Standort-
bestimmung un: Möglichkeit VOo  3 Philosophie
heute aM1! vollzieht Habermas der Uu10O-

päischen Denkgeschichte, WA1S für 1n€e g- sich bewusst mehrfachen Spannungen
lungene gegenwartige philosophische Reflexion AU!  S ZuUu!r Denkgeschichte, bestimmten phi-
theoretisch einfordert: Gefragt 1st keine objekti- losophischen Posit1ionen der Gegenwart un:
vierende Beschreibung dessen, WAS 1st Uun: WAS nicht zuletzt außerphilosophischen Gegen-
WAaäl, sondern 1n€e Selbstverständigung ın AÄus- gewichten, denen sich Jene Denkgeschichte
einandersetzung miıt philosophischen WI1IsSsens- abgearbeitet hat

Ke]l Letzterem denkt Habermas VOT allemformationen der Vergangenheit.
Miıt dem SaNZCNH Recht der Gegenwart cdas Christentum, miıt dem sich Cdie abend-

Habermas dabei, SallzZ WI1IE einst Hegel, 1ne ländische Philosophie ın einer derart langen
totalisierende Perspektive: Habermas eigenes, Uun: wechselvollen Geschichte ın Phasen der
VOo  3 ihm genanntes ‚nachmetaphysisches Attraktion SOWIE der Repulsion verbunden
Denken wird ZuUu!r Richtschnur der Darstellung. weiß, dass eın handstreichartiger usstieg AUS

Und dies hat uch selinen Grund Keine noch diesem Szenarlo für beide Seliten gravierende
edie Abstammung eiInNnes philosophischen Folgen hätte [Das Verhältnis VO  3 Philosophie

Gedankens verbürgt YST einmal dessen KON- Uun: Christentum, VOo  3 Wıssen Uun: Glauben, 1st
Sıstenz Uun: Zukunftsfähigkeit. Neswegen kann vielmehr alles andere als eindeutig auf Irenn-
sich uch eın nachmetaphysisches Denken cchärfe angelegt. Habermas’ nachmetaphysi-
nicht unbesehen unfter den Schutzschirm einer csches Denken versteht sich daher als Resultat
bestimmten Denktradition stellen, sondern eiInNnes prononclerten Denkfortschrittes, der sich

Jurgen Habermas, uch 1n€e Geschichte der Philosophie. Band e okzidentale Konstellation
VOo  3 Glauben Uun: Wilssen; Band Vernünftige Freiheit. Spuren des Diskurses über Glauben
Uun: Wilssen, Frankfurt Maın 2019 Mittlerweile liegt cdas Werk 1ın der vierten Auflage VOT. Im
Folgenden ıtiert als GPh

413

Das aktuelle  
theologische Buch

◆ Knapp, Markus / Gruber, Franz (Hg.): Wis-
sen und Glauben. Theologische Reaktionen 
auf das Werk von Jürgen Habermas „Auch 
eine Geschichte der Philosophie“. Mit einer 
Replik von Jürgen Habermas. Herder Ver-
lag, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2021. (254) 
Geb. Euro 32,00 (D, A) / CHF 35,00. ISBN 
978-3-451-83891-0.

Bereits der an J. G. Herder gemahnende Titel 
lässt es erahnen: „Auch eine Geschichte der 
Philosophie“, das jüngst erschienene monu-
mentale Alterswerk von Jürgen Habermas,1 
intendiert keine doxographische Überblicks-
darstellung über ‚Leben und Meinungen be-
rühmter Philosophen‘; Historiografie betreibt 
Habermas hier höchstens – „auch“. Denn die 
Auswahl und Anordnung der dort behandelten 
Autoren, in der sich eine immense Bandbreite 
und stupende Gelehrsamkeit spiegelt, dient 
insbesondere der Frage nach der Standort-
bestimmung und Möglichkeit von Philosophie 
heute. Damit vollzieht Habermas an der euro-
päischen Denkgeschichte, was er für eine ge-
lungene gegenwärtige philosophische Reflexion 
theoretisch einfordert: Gefragt ist keine objekti-
vierende Beschreibung dessen, was ist und was 
war, sondern eine Selbstverständigung in Aus-
einandersetzung mit philosophischen Wissens-
formationen der Vergangenheit.

Mit dem ganzen Recht der Gegenwart setzt 
Habermas dabei, ganz wie einst Hegel, eine 
totalisierende Perspektive: Habermas’ eigenes, 
von ihm so genanntes ‚nachmetaphysisches 
Denken‘ wird zur Richtschnur der Darstellung. 
Und dies hat auch seinen Grund: Keine noch 
so edle Abstammung eines philosophischen 
Gedankens verbürgt erst einmal dessen Kon-
sistenz und Zukunftsfähigkeit. Deswegen kann 
sich auch ein nachmetaphysisches Denken 
nicht unbesehen unter den Schutzschirm einer 
bestimmten Denktradition stellen, sondern 

1	 Jürgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale Konstellation 
von Glauben und Wissen; Band 2: Vernünftige Freiheit. Spuren des Diskurses über Glauben 
und Wissen, Frankfurt am Main 2019. Mittlerweile liegt das Werk in der vierten Auflage vor. Im 
Folgenden zitiert als AGPh.

setzt sich bewusst mehrfachen Spannungen 
aus: zur Denkgeschichte, zu bestimmten phi-
losophischen Positionen der Gegenwart und 
nicht zuletzt zu außerphilosophischen Gegen-
gewichten, an denen sich jene Denkgeschichte 
abgearbeitet hat.

Bei Letzterem denkt Habermas vor allem 
an das Christentum, mit dem sich die abend-
ländische Philosophie in einer derart langen 
und wechselvollen Geschichte – in Phasen der 
Attraktion sowie der Repulsion – verbunden 
weiß, dass ein handstreichartiger Ausstieg aus 
diesem Szenario für beide Seiten gravierende 
Folgen hätte. Das Verhältnis von Philosophie 
und Christentum, von Wissen und Glauben, ist 
vielmehr alles andere als eindeutig auf Trenn-
schärfe angelegt. Habermas’ nachmetaphysi-
sches Denken versteht sich daher als Resultat 
eines prononcierten Denkfortschrittes, der sich 

ThPQ 169 (2021), 413 –  417



414 [Das aktuelle theologische Buch

allerdings durchaus bewusst hält, sich dene Erosion VOo  3 Normatıivıtat aufzubieten
emanzıplert hat VELLILAS (17) Freilich wurde Jene Aneignung

Angesichts der Struktur Cdieser Philoso- mıt einer „Entkoppelung des Glaubens VOo

phiegeschichte, Cdie weIltaus mehr 1st als blofßs Wissen“ (19) ce1t dem Spätmittelalter erkauft.
1n€e solche, sind Cdie produktiven Kezept10ns- luther 1st nach Habermas, der den Bruch
Iinien damit 1mmM Prinzıp vorgezeichnet. /Zum e1- endgültig ratifiziert Uun: damit 1n€e für Cdie
1Tiec1HN können Habermas zugespitzte Lesarten der nächsten Jahrhunderte folgenreiche Abspaltung
einzelnen, geschichtlich gewachsenen Denkfi- eiInNnes fideistischen Glaubensverständnisses VO  3

U,  JL zu Gegenstand kritischer Nachfragen einer sich zunehmend ufs Subjekt konzentrie-
werden “* /Zum anderen ermöglicht un: OVO- renden Philosophie inaugurlert.
ziert cdas VOo  3 Habermas rekonstrujerte intrikate Unbefriedigend Cdieser Rekonstruktion
Verhältnis VO  3 Glauben Uun: Wiıssen uch 1n€e bleibt für Napp, dass hier ‚das C'hristentum
Perspektive VO  3 derjenigen €e1te AaUS, über Cdie ce1t selnen Anfängen einem erratischen
das nachmetaphysische Denken eigentlich blofßs Block verschmilzt; C'hristentum 1st vielmehr als
VOo  3 aufßen befinden kann: 1n€e Reaktion der 1n€e historisch sich wandelnde PraxIls VEerstie-

Theologie, Cdie als Cdie akademische Sachwalte- hen (22) un: daher 1st uch keineswegs AUS-

rın ın Glaubensdingen Erfahrung mM ıt- gemacht, dass der VOo  3 luther inıtnerte Bruch
bringt bei Jener Verhältnisbestimmung.” zwischen Glauben un: Wiıssen irreversibel 1st

DIie beiden erstgenannten Kezept10ns- (28 f.) Denn WE cdas C'hristentum ‚eine af-
spielarten finden sich 1ın dem anzuzeigenden, firmative Bezugnahme auf 1n€e transzendente
VOo  3 Franz Gruber un: Markus Napp veran(t- Wirklichkeit“ (23) ausbildet, zementiert
wWOorfteien Band ın vorbildlicher Welse reprasen- dabei nicht cdas ENSEILS 1waASs Weltabge-
1er DIie hier versammelten acht „Reaktionen‘ hobenem, das der Welt gegenübersteht (27) ESs

reicht daher nicht AaUS, TIranszendenz WI1IE Ha-katholischer Theologinnen un: Theologen AUS

dem deutschsprachigen Kaum bieten jeweils bermas als 1n€e interne, AUS der menschlichen
auf ihre Art, bei allem Respekt VOorT Habermas, Vernunft hervorgehende denken, sondern
cselbsthbewusst Paralıi. Entweder betonen 61€ den als 1n€e wirklich extramundane, Cdie jedoch der
irreduziblen Zugang den ‚Eigensinn der Welt zugleich innewohnt. Erst dadurch wird
Theologie den VOo  3 Habermas ausgemachten 1n€e irreduzible, weil eigenständige Art der Ke-
Problemfeldern (1) der 61€ versuchen 1mmM AÄus- flexion auf cdas (Janze ermöglicht.
Sal$ VO  3 Habermas konkreten Interpretatio- uch für Franz Gruber lässt sich Religion
1Tiec1HN weiterführende theologische Alternativen nicht einfach ın Cdie Position eiInNnes Lieferan-

entwickeln (2) Der besondere lou die- ten drängen, dessen Sinnangebote für deren
CT Publikation sSind natürlich Cdie Repliken, Cdie UÜberleben ın der Moderne nurmehr der phi-
Jurgen Habermas eigens für Cdie verschiedenen losophischen Ernüchterung bedürfen. Gruber
Aufsätze Cdieses Bandes beigesteuert hat redet damit keiner neuerlichen „simple[n| Up-

(1) Markus hat grofße Sympathien position” (66) cdas Wort. Vielmehr 1st uch für
für Habermas’ Diagnose, wonach VOT allem cdas religiöse Heilswissen Cdie Einlassung auf
das philosophisch angeeignete religiöse Erbe cdas Weltwissen unverzichtbar (68) WOM IT für
1st, das einen resistenten Restbestand Gruber Cdie Aufgabe verbunden Ist, „das ‚Heils-
mannigfache zeitgenössische Fehlentwicklun- wissen ın 1ISCTE e1t hinein ‚übersetzen
gch VOT allem Cdie Naturalisierung der können“ (73) Uun: cdas melnt: Inmıtten des
menschlichen Vernunft Uun: Cdie damit verbun- Weltwissens eın Heilswissen ın Anschlag

Von mediävistischer e1te AUS hat diesz Isabhelle Mandrella für Ihomas „I1homas VOo  3

Aquin Uun: Cdie Selbstständigkeit der praktischen Vernunft. Kritische Bemerkungen Jurgen
Habermas”, 1n Salzburger Jahrbuch für Philosophie 65 2020), 159174
Als 1n€e dritte Rezeptionslinie WAare Cdie kritische KevIsion VOo  3 Habermas philosophischem
Selbstverständnis ın GPh durch anders gelagerte philosophische Positionen der (Gegenwart
CILNEN, Cdie bisher, SO WEIT ich sehe, noch nicht eingesetzt hat

414

allerdings durchaus bewusst hält, wovon er sich 
emanzipiert hat.

Angesichts der Struktur dieser Philoso-
phiegeschichte, die weitaus mehr ist als bloß 
eine solche, sind die produktiven Rezeptions-
linien damit im Prinzip vorgezeichnet. Zum ei-
nen können Habermas’ zugespitzte Lesarten der 
einzelnen, geschichtlich gewachsenen Denkfi-
guren zum Gegenstand kritischer Nachfragen 
werden.2 Zum anderen ermöglicht und provo-
ziert das von Habermas rekonstruierte intrikate 
Verhältnis von Glauben und Wissen auch eine 
Perspektive von derjenigen Seite aus, über die 
das nachmetaphysische Denken eigentlich bloß 
von außen befinden kann: eine Reaktion der 
Theologie, die als die akademische Sachwalte-
rin in Glaubensdingen genug Erfahrung mit-
bringt bei jener Verhältnisbestimmung.3

Die beiden erstgenannten Rezeptions-
spielarten finden sich in dem anzuzeigenden, 
von Franz Gruber und Markus Knapp verant-
worteten Band in vorbildlicher Weise repräsen-
tiert. Die hier versammelten acht „Reaktionen“ 
katholischer Theologinnen und Theologen aus 
dem deutschsprachigen Raum bieten jeweils 
auf ihre Art, bei allem Respekt vor Habermas, 
selbstbewusst Paroli. Entweder betonen sie den 
irreduziblen Zugang – den ‚Eigensinn‘ – der 
Theologie zu den von Habermas ausgemachten 
Problemfeldern (1) oder sie versuchen im Aus-
gang von Habermas’ konkreten Interpretatio-
nen weiterführende theologische Alternativen 
zu entwickeln (2). Der besondere Clou an die-
ser Publikation sind natürlich die Repliken, die 
Jürgen Habermas eigens für die verschiedenen 
Aufsätze dieses Bandes beigesteuert hat.

(1) Markus Knapp hat große Sympathien 
für Habermas’ Diagnose, wonach es vor allem 
das philosophisch angeeignete religiöse Erbe 
ist, das einen resistenten Restbestand gegen 
mannigfache zeitgenössische Fehlentwicklun-
gen – vor allem gegen die Naturalisierung der 
menschlichen Vernunft und die damit verbun-

2	 Von mediävistischer Seite aus hat dies etwa Isabelle Mandrella für Thomas getan: „Thomas von 
Aquin und die Selbstständigkeit der praktischen Vernunft. Kritische Bemerkungen zu Jürgen 
Habermas“, in: Salzburger Jahrbuch für Philosophie 65 (2020), 159 –174.

3	 Als eine dritte Rezeptionslinie wäre die kritische Revision von Habermas’ philosophischem 
Selbstverständnis in AGPh durch anders gelagerte philosophische Positionen der Gegenwart zu 
nennen, die bisher, soweit ich sehe, noch nicht eingesetzt hat.

dene Erosion von Normativität – aufzubieten 
vermag (17). Freilich wurde jene Aneignung 
mit einer „Entkoppelung des Glaubens vom 
Wissen“ (19) seit dem Spätmittelalter erkauft. 
Luther ist es nach Habermas, der den Bruch 
endgültig ratifiziert und damit eine für die 
nächsten Jahrhunderte folgenreiche Abspaltung 
eines fideistischen Glaubensverständnisses von 
einer sich zunehmend aufs Subjekt konzentrie-
renden Philosophie inauguriert.

Unbefriedigend an dieser Rekonstruktion 
bleibt für Knapp, dass hier ‚das‘ Christentum 
seit seinen Anfängen zu einem erratischen 
Block verschmilzt; Christentum ist vielmehr als 
eine historisch sich wandelnde Praxis zu verste-
hen (22); und daher ist es auch keineswegs aus-
gemacht, dass der von Luther initiierte Bruch 
zwischen Glauben und Wissen irreversibel ist 
(28 f.). Denn wenn das Christentum „eine af-
firmative Bezugnahme auf eine transzendente 
Wirklichkeit“ (23) ausbildet, so zementiert es 
dabei nicht das Jenseits zu etwas Weltabge-
hobenem, das der Welt gegenübersteht (27). Es 
reicht daher nicht aus, Transzendenz wie Ha-
bermas als eine interne, aus der menschlichen 
Vernunft hervorgehende zu denken, sondern 
als eine wirklich extramundane, die jedoch der 
Welt zugleich innewohnt. Erst dadurch wird 
eine irreduzible, weil eigenständige Art der Re-
flexion auf das Ganze ermöglicht.

Auch für Franz Gruber lässt sich Religion 
nicht einfach in die Position eines Lieferan-
ten drängen, dessen Sinnangebote für deren 
Überleben in der Moderne nurmehr der phi-
losophischen Ernüchterung bedürfen. Gruber 
redet damit keiner neuerlichen „simple[n] Op-
position“ (66) das Wort. Vielmehr ist auch für 
das religiöse Heilswissen die Einlassung auf 
das Weltwissen unverzichtbar (68), womit für 
Gruber die Aufgabe verbunden ist, „das ‚Heils-
wissen‘ […] in unsere Zeit hinein ‚übersetzen‘ 
zu können“ (73) – und das meint: inmitten des 
Weltwissens ein Heilswissen in Anschlag zu 

Das aktuelle theologische Buch



415[Das aktuelle theologische Buch

bringen, das eın BKewusstsein für cdas Unverfüg- Ist, col1 der Leser doch 1ın erstier L1Inıe durch
bare, dem herstellenden Wıssen nicht gänzlich Cdie theologischen eıtrage zu Weiterdenken
Unterworfene wachhält (74) aM1! ruft (IrU- aınımlert werden. Wiıe nicht anders erwarten,
ber dem „philosophischen Gesprächspartner” Insıstiert Habermas durchwegs auf der grund-
ın Erinnerung, „dass einem authentischen sätzlichen Verschiedenheit des Weltzugangs
Selbstverständnis des Menschen SeE1INE Ke70- VOo  3 Philosophie Uun: Theologie. Anders als
genheit auf TIranszendenz gehört” (84) bei der Philosophie bleibt für ih bei einer

Hans-Joachim Höhn teilt mıt Habermas Cdie „interne[n| Rationalität des Glaubens einer be-
Überzeugung, dass eın Verständnis VOo  3 Religi- stimmten Glaubensgemeinschaft” (232) Dage-

als einer lebensdienlichen Instanz, Cdie VOT CI 111US5$5 1n€e profane Rationalität für ihre VW1S-
allem ın exvistenziellen Kriısen gefragt Ist, eın viel SC 115- Uun: Geltungsansprüche dem, scheint

funktionalistisches Konzept darstellt (110) CS, anspruchsvolleren formalen Krıterium
Dem geht bei Habermas eın „Interesse der genugen, dass ihre Aussagen „uneingeschränkt
unabgegoltenen Vernunft- Uun: Sozlalrelevanz‘ intersubjektiv” überprüfbar Uun: ‚öffentlich
religiöser Überzeugungen Uun: Praktiken (1 14) gerechtfertigt” sind Uun: bleiben (229) aller-
einher. VOoOr allem Eetiz7iere cchaffen ın Orm VO  3 dings 1n€e Philosophie jemals diesem Idealbild
„Kontemplation, Anbetung, Liturgien’ einen uch 11UT nahegekommen Ist, steht auf einem
Kaum der 7weckfreiheit Uun: werden Hau anderen Blatt *
dadurch wieder „Instrumentel|n| der KON- (2) Ke]l den übrigen fünf Beıltragen, Cdie sich
tingenzbewältigung” (ebd.) 61€ verfolgen einen ın erstier Linıe miıt bestimmten Habermasschen
zweckfreien 7Zweck. [ese Funktion als Nische Lesarten VOo  3 Einzelproblemen befassen, sieht
der Freiheit VOo  3 Verzweckungen können 1lten sich der Leser Immer wieder 1ın eın estrüpp
für Ööhn jedoch allenfalls nebenher erfüllen. VOo  3 Metaebenen verwickelt (nach dem uster
Denn cdas 1st nicht der intrinsische un: ‚Ä Sagt, dass Habermas behauptet, dass ant
wesentliche ınn VOo  3 1CUSsS Anhand des meılnt worauf Habermas wiederum ANTL-
christlichen Totenrituals veranschaulicht Ööhn wortet ). [Das bedeutet keinesfalls, dass diese
plastisch, dass un: WI1IE 1mmM Kıtus zunächst e1IN- eıtrage weniger gehaltvoll waren. Allerdings
mal „Kontingenz nicht bewältigt, sondern fällt hier dem nicht ın der zeitgenössischen
verschärft“ wird (116) Erst ın der rituell VT - Theologie Beheimateten e{[waAS schwerer, KON-

gegenwartigten Ohnmacht angesichts des namhaft machen, Cdie nicht 11UT DFO
Unwiderruflichen Uun: Unwiederbringlichen OMO theologico entwickelt sind.
können Cdie Beteiligten „1n Cdie TIranszendenz“ Und versucht z Martın Dürnberger,
aufbrechen (117) Und vollführt „die Ke- ın Habermas GPh „Kessourcen (98) für einen

ligion ın der Moderne“ bewusst einen Spagat: nicht-fideistischen Glaubensbegriff eruleren.
61€ 11 gebraucht werden, ber nicht ausgenutzt DDazu dient ihm der bei Habermas prominent
se1in für blofßs profane 7Zwecke (120) Ideales 1el platzierte ‚Lernfortschritt”, der dort geradezu
WAre für Ööhn daher, WEI111 gelänge, den Clie treibende Kraft ın der europäischen Phi-
„Eigensinn des Religiösen‘ uch 1mmM sakularen losophiegeschichte lst Dürnberger beansprucht
Zeitgeist bewahren Uun: zugleich „selne Ver- 1U  3 uch für den Glauben eın solches Selbst-

verständnis, wonach „Glaube nicht blofß wand-nunftkompatibilität demonstrieren (121)
Was hat 11U  3 Habermas auf diese celbst- [UNgS-, sondern uch lernfähig 1st Uun: cdas

bewusst vorgetragenen Uun: sachlich fundierten heißt nicht zuletzt: Vorn Gründen affizier- und
Reaktionen replizieren® Seine Antworten bewegbar” (102) [Meser Parallelisierung kann
fallen knapp AaUS, WAS durchaus kein Manko Habermas offensichtlich wen1g abgewinnen,

Selbst innerhalb der eigenen unft hegt Habermas einen „Argwohn 1ne Verwischung
des sakularen Profils UNSCTES Faches, dem celhbst ich ın der Profession Immer wieder begegne”
(225) DIie bange rage wird Iso Cdie alte philosophische sEe1IN, ob sich bereits innerhalb der
Philosophie 1n€e Interne Rationalität VO  3 bestimmten Glaubensgemeinschaften der chulen
überhaupt breit machen darf.

415

bringen, das ein Bewusstsein für das Unverfüg-
bare, dem herstellenden Wissen nicht gänzlich 
Unterworfene wachhält (74). Damit ruft Gru-
ber dem „philosophischen Gesprächspartner“ 
in Erinnerung, „dass zu einem authentischen 
Selbstverständnis des Menschen seine Bezo-
genheit auf Transzendenz gehört“ (84).

Hans-Joachim Höhn teilt mit Habermas die 
Überzeugung, dass ein Verständnis von Religi-
on als einer lebensdienlichen Instanz, die vor 
allem in existenziellen Krisen gefragt ist, ein viel 
zu funktionalistisches Konzept darstellt (110). 
Dem geht bei Habermas ein „Interesse an der 
unabgegoltenen ‚Vernunft- und Sozialrelevanz‘ 
religiöser Überzeugungen und Praktiken“ (114) 
einher. Vor allem Letztere schaffen in Form von 
„Kontemplation, Anbetung, Liturgien“ einen 
Raum der Zweckfreiheit – und werden genau 
dadurch wieder zu „Instrumente[n] der Kon-
tingenzbewältigung“ (ebd.): sie verfolgen einen 
zweckfreien Zweck. Diese Funktion als Nische 
der Freiheit von Verzweckungen können Riten 
für Höhn jedoch allenfalls nebenher erfüllen. 
Denn das ist nicht der intrinsische – und d. h. 
wesentliche – Sinn von Ritus. Anhand des 
christlichen Totenrituals veranschaulicht Höhn 
plastisch, dass und wie im Ritus zunächst ein-
mal „Kontingenz nicht bewältigt, sondern 
verschärft“ wird (116). Erst in der rituell ver-
gegenwärtigten Ohnmacht angesichts des 
Unwiderruflichen und Unwiederbringlichen 
können die Beteiligten „in die Transzendenz“ 
aufbrechen (117). Und so vollführt „die Re-
ligion in der Moderne“ bewusst einen Spagat: 
sie will gebraucht werden, aber nicht ausgenutzt 
sein für bloß profane Zwecke (120). Ideales Ziel 
wäre für Höhn daher, wenn es gelänge, den 
„Eigensinn des Religiösen“ auch im säkularen 
Zeitgeist zu bewahren und zugleich „seine Ver-
nunftkompatibilität zu demonstrieren“ (121).

Was hat nun Habermas auf diese selbst-
bewusst vorgetragenen und sachlich fundierten 
Reaktionen zu replizieren? Seine Antworten 
fallen knapp aus, was durchaus kein Manko 

4	 Selbst innerhalb der eigenen Zunft hegt Habermas einen „Argwohn gegen eine Verwischung 
des säkularen Profils unseres Faches, dem selbst ich in der Profession immer wieder begegne“ 
(225). Die bange Frage wird also die alte philosophische sein, ob sich bereits innerhalb der 
Philosophie eine interne Rationalität von bestimmten ‚Glaubensgemeinschaften‘ oder Schulen 
überhaupt breit machen darf. 

ist, soll der Leser doch in erster Linie durch 
die theologischen Beiträge zum Weiterdenken 
animiert werden. Wie nicht anders zu erwarten, 
insistiert Habermas durchwegs auf der grund-
sätzlichen Verschiedenheit des Weltzugangs 
von Philosophie und Theologie. Anders als 
bei der Philosophie bleibt es für ihn bei einer 
„interne[n] Rationalität des Glaubens einer be-
stimmten Glaubensgemeinschaft“ (232). Dage-
gen muss eine profane Rationalität für ihre Wis-
sens- und Geltungsansprüche dem, so scheint 
es, anspruchsvolleren formalen Kriterium 
genügen, dass ihre Aussagen „uneingeschränkt 
intersubjektiv“ überprüfbar und „öffentlich 
gerechtfertigt“ sind und bleiben (229). Ob aller-
dings eine Philosophie jemals diesem Idealbild 
auch nur nahegekommen ist, steht auf einem 
anderen Blatt.4

(2) Bei den übrigen fünf Beiträgen, die sich 
in erster Linie mit bestimmten Habermas’schen 
Lesarten von Einzelproblemen befassen, sieht 
sich der Leser immer wieder in ein Gestrüpp 
von Metaebenen verwickelt (nach dem Muster: 
‚A sagt, dass Habermas behauptet, dass Kant 
meint – worauf Habermas wiederum A ant-
wortet‘). Das bedeutet keinesfalls, dass diese 
Beiträge weniger gehaltvoll wären. Allerdings 
fällt es hier dem nicht in der zeitgenössischen 
Theologie Beheimateten etwas schwerer, Kon-
zepte namhaft zu machen, die nicht nur pro 
domo theologico entwickelt sind.

Und so versucht etwa Martin Dürnberger, 
in Habermas’ AGPh „Ressourcen“ (98) für einen 
nicht-fideistischen Glaubensbegriff zu eruieren. 
Dazu dient ihm der bei Habermas prominent 
platzierte ‚Lernfortschritt‘, der dort geradezu 
die treibende Kraft in der europäischen Phi-
losophiegeschichte ist. Dürnberger beansprucht 
nun auch für den Glauben ein solches Selbst-
verständnis, wonach „Glaube nicht bloß wand-
lungs-, sondern auch lernfähig ist – und das 
heißt nicht zuletzt: von Gründen affizier- und 
bewegbar“ (102). Dieser Parallelisierung kann 
Habermas offensichtlich wenig abgewinnen, 

Das aktuelle theologische Buch



416 [Das aktuelle theologische Buch

„weil Clie Philosophie ‚.ben nicht IMn derselhen baren Spontaneität der praktischen Vernunft,
WEeIise WI1IE Cdie Theologie mıt wissenschaftlichen doch der daraus erwachsende Sollensanspruch
Fortschritten kommuniziert“ (238) Fur ihn überfordert cdas Vermögen der endlichen Ver-

sich Theologie höchstens nachträglich nunft: eın etzter Grund (ratio essendi) des
ollens cscheint AUS ihr nicht strikt ableitbardem 7Zuwachs VO  3 Weltwissen . während bei

der Philosophie Weltwissen VO  3 vornherein In sSe1In. Daher verlängert („üÜbersetzt”) ant für
deren Wissensformen verschlungen 1st (239) Wendel Cdie praktische Vernunft ın Richtung

uch Martın Breul fragt sich, WAS für einer Vernunftreligion, Cdie freilich auf episte-
Cdie Theologie AUS GPh lernen Sibt, misch noch schwächeren Füßen steht als Jene
damıit Habermas ebenso für theologische Ke- 136{.). amı 1st klar, dass Religion „nich:
lange einzuspannen, WIE Ja diesen celber Grund, sondern Folge der Moral“ (138) se1in
Religion 11UT deren „Funktionalität für Cdie 1L1US$5. Religiöse Überzeugungen können dem-
‚säkulare‘ Vernunft“ (62) IlInteressliert. In den nach keine Begründungsleistung für ethische
Fokus kommt bei Breul dabei Cdie christliche Normen erbringen (ebd.) Gleichzeitig erfüllt
„Rede VOo Handeln Gottes“ ın der Welt, Cdie Ja Religion durch diese systematische Stelle ber
1n€e ASSIVE „Deutung der Wirklichkeit“ (49) 1n€e genulne Funktion: 61€ bietet eın Bollwerk
impliziert, jedoch ın der sakularen Welt damıit Cdie aufkommende Verzweiflung, Ca 11UT

keinen exklusiven Anspruch mehr) verbinden mıt ihr sich Clie Kantische rage „Was darf ich
kann nNnier den Bedingungen eiInNnes unhinter- hoffen?“ einigermafßen befriedigend beant-
gehbaren Perspektivismus VO  3 Weltzugängen 1ın wWOorten lässt.
der Moderne 111U$5$5 daher für Breul diese theo- Verzweiflung 1st uch cdas Stichwort,
logisch gangıge ede entschärft werden: (Jottes unfer dem Magnus Stirtet SeE1INE Reflexionen
Handeln kann kein wissenschaftlich verifi- Kierkegaard Uun: ant bündelt. (Janz WI1IE
zierendes kausales Wirken melnen, sondern bei ant 1st für Kierkegaard der Finzelne der
1st „als kommunikatives Handeln (51) be- reh- Uun: Angelpunkt: der anthropologischen
greifen. An Markus Napp anknüpfend, heifßt Universalbestimmung‚ notgedrungen der Ver-
dies für Breul: ott wirbt Cdie Schöpfung, zweiflung anheimzufallen, kann 11UT dasjenige
versucht 61€ für selnen Heilsplan gewinnen Individuum entgehen, cdas 1mmM eigenen Selbst-
Eeic Nicht hne Grund wendet hier Habermas ein-Wollen den Grund für diese Verzweif-
1n, dass uch für solch eın kommunikati- lung erkennt Uun: YST dann den wahren Grund
VEeSs Handeln einen kausalen KOonnex („causal se1lNEes Selbstverhältnisses finden kann (212)
joint”) braucht (241) Breul sieht sich offenbar Dieser Grund kann ber 11UT durch den Sprung
celbst noch VOT grofße Aufgaben gestellt, WEI111 ın den Glauben erreicht werden, durch den

davon spricht, dass se1in Beltrag „die christli- der Finzelne wahrhaft sich celbst kommt.
che ede VO  3 einem Handeln (‚ottes bei weıitem Fur Striet WI1IE Habermas 1st allerdings Cdie
noch nicht begründet der rational nachvoll- rage, ob Cdieser letzte Grund 1mmM Sinne eiInNnes
ziehbar“ gemacht hat (55) persönlichen (Jottes ausbuchstabiert werden

111U$5$5 (213) Denn schon ant wusste, dass CdieDIie restlichen drei eıtrage konzentrieren
sich VOorT allem auf Habermas ant-Lektüre, die, menschliche Vernunft bei ihrem ersuch, ihren
WI1IE schon Öfters bemerkt wurde, 1n€e Schar- absoluten Grund denken, „J1UI Cdie eigene
nierfunktion ın der (Gesamtkonzeption VO  3 Abgründigkeit” (2 5) Gesicht bekommt. VOr
GPh erfüllt: Miıt ant beginnt für Habermas allem ın praktischer Hinsicht hat dies Folgen:
Cdie eigentliche Rekonstruktion der religiösen DIie ın der 2AULONOMEN Vernunft gegründete
Überlieferungen mittels deren philosophischer Freiheit kann keinen Grund 1mmM herkömm-

lichen Sinne mehr haben „Gott darf [T CdieAneilgnung.
Saskia Wendels „Anknüpfung” Ha- menschliche Freiheit nicht kausalursächlich C1 -

bermas Kant-Interpretationen vollzieht sich wirkt haben (219) Freiheit, scheint CS, wWAare
ın Orm der Nachfrage, WI1IE sich bei ant cdas ANSONSLIEN derart nezessitlert, dass ihr diese
Verhältnis VO  3 Moralität un: Religion gestaltet. Heteronomile nicht mehr auszutreiben wWwAare.
/ war gründet Moral für ant 1ın der unableit- Daher hat Striet srofße Sympathien für 1n€e BKe-

416

„weil die Philosophie eben nicht in derselben 
Weise wie die Theologie mit wissenschaftlichen 
Fortschritten kommuniziert“ (238). Für ihn 
passt sich Theologie höchstens nachträglich 
dem Zuwachs von Weltwissen an, während bei 
der Philosophie Weltwissen von vornherein in 
deren Wissensformen verschlungen ist (239).

Auch Martin Breul fragt sich, was es für 
die Theologie aus AGPh zu lernen gibt, um 
damit Habermas ebenso für theologische Be-
lange einzuspannen, wie ja diesen selber an 
Religion nur deren „Funktionalität für die 
‚säkulare‘ Vernunft“ (62) interessiert. In den 
Fokus kommt bei Breul dabei die christliche 
„Rede vom Handeln Gottes“ in der Welt, die ja 
eine massive „Deutung der Wirklichkeit“ (49) 
impliziert, jedoch in der säkularen Welt damit 
keinen exklusiven Anspruch (mehr) verbinden 
kann. Unter den Bedingungen eines unhinter-
gehbaren Perspektivismus von Weltzugängen in 
der Moderne muss daher für Breul diese theo-
logisch gängige Rede entschärft werden: Gottes 
Handeln kann kein wissenschaftlich zu verifi-
zierendes kausales Wirken meinen, sondern 
ist „als kommunikatives Handeln“ (51) zu be-
greifen. An Markus Knapp anknüpfend, heißt 
dies für Breul: Gott wirbt um die Schöpfung, 
versucht sie für seinen Heilsplan zu gewinnen 
etc. Nicht ohne Grund wendet hier Habermas 
ein, dass es auch für solch ein kommunikati-
ves Handeln einen kausalen Konnex („causal 
joint“) braucht (241). Breul sieht sich offenbar 
selbst noch vor große Aufgaben gestellt, wenn 
er davon spricht, dass sein Beitrag „die christli-
che Rede von einem Handeln Gottes bei weitem 
noch nicht begründet oder rational nachvoll-
ziehbar“ gemacht hat (55).

Die restlichen drei Beiträge konzentrieren 
sich vor allem auf Habermas’ Kant-Lektüre, die, 
wie schon öfters bemerkt wurde, eine Schar-
nierfunktion in der Gesamtkonzeption von 
AGPh erfüllt: Mit Kant beginnt für Habermas 
die eigentliche Rekonstruktion der religiösen 
Überlieferungen mittels deren philosophischer 
Aneignung.

Saskia Wendels „Anknüpfung“ an Ha-
bermas’ Kant-Interpretationen vollzieht sich 
in Form der Nachfrage, wie sich bei Kant das 
Verhältnis von Moralität und Religion gestaltet. 
Zwar gründet Moral für Kant in der unableit-

baren Spontaneität der praktischen Vernunft, 
doch der daraus erwachsende Sollensanspruch 
überfordert das Vermögen der endlichen Ver-
nunft: ein letzter Grund (ratio essendi) des 
Sollens scheint aus ihr nicht strikt ableitbar zu 
sein. Daher verlängert („übersetzt“) Kant für 
Wendel die praktische Vernunft in Richtung 
einer Vernunftreligion, die freilich auf episte-
misch (noch) schwächeren Füßen steht als jene 
(136 f.). Damit ist klar, dass Religion „nicht 
Grund, sondern Folge der Moral“ (138) sein 
muss. Religiöse Überzeugungen können dem-
nach keine Begründungsleistung für ethische 
Normen erbringen (ebd.). Gleichzeitig erfüllt 
Religion durch diese systematische Stelle aber 
eine genuine Funktion: sie bietet ein Bollwerk 
gegen die aufkommende Verzweiflung, da nur 
mit ihr sich die Kantische Frage „Was darf ich 
hoffen?“ einigermaßen befriedigend beant-
worten lässt.

Verzweiflung ist auch das Stichwort, 
unter dem Magnus Striet seine Reflexionen 
zu Kierkegaard und Kant bündelt. Ganz wie 
bei Kant ist für Kierkegaard der Einzelne der 
Dreh- und Angelpunkt: der anthropologischen 
Universalbestimmung, notgedrungen der Ver-
zweiflung anheimzufallen, kann nur dasjenige 
Individuum entgehen, das im eigenen Selbst-
Sein-Wollen den Grund für diese Verzweif-
lung erkennt und erst dann den wahren Grund 
seines Selbstverhältnisses finden kann (212). 
Dieser Grund kann aber nur durch den Sprung 
in den Glauben erreicht werden, durch den 
der Einzelne wahrhaft zu sich selbst kommt. 
Für Striet wie Habermas ist es allerdings die 
Frage, ob dieser letzte Grund im Sinne eines 
persönlichen Gottes ausbuchstabiert werden 
muss (213). Denn schon Kant wusste, dass die 
menschliche Vernunft bei ihrem Versuch, ihren 
absoluten Grund zu denken, „nur die eigene 
Abgründigkeit“ (215) zu Gesicht bekommt. Vor 
allem in praktischer Hinsicht hat dies Folgen: 
Die in der autonomen Vernunft gegründete 
Freiheit kann keinen Grund im herkömm-
lichen Sinne mehr haben: „Gott darf [!] die 
menschliche Freiheit nicht kausalursächlich er-
wirkt haben“ (219). Freiheit, so scheint es, wäre 
ansonsten derart nezessitiert, dass ihr diese 
Heteronomie nicht mehr auszutreiben wäre. 
Daher hat Striet große Sympathien für eine Be-

Das aktuelle theologische Buch



4A17[Das aktuelle theologische Buch

schreibung des Menschen, Cdie der „faktischen ich ‚WUu.  JL werden, 111U$5$5 vielmehr VOo  3

Selbstursprünglichkeit VOo  3 reflexivem Kewusst- allen Beteiligten intendiert werden, Ca ın
sein“ Rechnung rag (ebd.) Freilich hat diese „die DImension der Inneren Einstellung” (168)
Selbstursprünglichkeit ihren Prelis: einerseIts reicht. [Das einzZ1ge Korrektiv für den Hang
bildet 61€ nurmehr 1n€e „Sich 1Ns Dunkle VT - zu KOösen sieht ant daher ın der Ausbildung
lierende Uun: gleichwohl anzusetzende“ nstanz „‚eliner Öffentlich-ethischen Gesellschaft”, deren
(219) andererseits bleibt für ott 11UT Cdie Rolle Errichtung AT nicht eingeklagt werden kann,
eiINes geduldigen 7Zusehers übrig: „Gott konn- doch ber Gegenstand berechtigter Hoffnung

11UT warten, bis sich irgendwo Freiheit regt 1st (170) Berechtigt 1st diese Hoffnung des-
Uun: sich kultivieren beginnt” (221) Fast JL, weil ihr 1n Pflicht zugrunde liegt, Cdie
schon amusant 1st CS, WI1IE Habermas ın selner keine Überforderung des Menschen Uun: selner
Replik versucht, Striet VOT sich celhbst ın Schutz Vernunft miıt sich bringt. Denn diese Pflicht

nehmen: Jene Aufwertung der menschlichen ZuUu!r Errichtung Jenes (Jemelnwesens obliegt Ja
Freiheit einem dunklen Grund, VOorT dem nicht dem Einzelnen, ihr Adressat 1st vielmehr
sich ott als eın INNOCENT bystander ausnımmt, cdas menschliche Geschlecht (175) WAS uch
mündet für Habermas ın der lebensgeschicht- ın der dritten, der ‚Menschheitsformel‘ des Ka-
lichen Kontingenz des Einzelnen, der sich zu tegorischen Imperatıvs zu Ausdruck kommt.
Glauben AUS freien tücken entschliefßt der Grundlegend 1st Iso nicht cdas der mensch-
uch nicht. Ware diese Kontingenz tatsächlich lichen Vernunft heterogene Lehrstück VOo  3 der
cdas letzte Wort der Theologie, dann WAare der Erbsünde, sondern ant sieht ın der mensch-
VOo  3 ihr oftmals beklagte „Verlust der (,ottes- lichen Freiheit celhbst Jene Ambivalenz angelegt:
gewissheit nicht länger vorwerfbar“ (235) den bleibenden Hang zu KOösen ebenso WI1IE

DIie umfangreiche Abhandlung VOo  3 Maft- Cdie Möglichkeit selner Überwindung (198)
Fhigas Lutz-Bachmann fächert zunächst 1ne Eben etztere, als ın der Freiheit gründend,
systematisch ebenso scharfsinnige WI1IE HiS- bleibt Gegenstand einer vernunftgeleiteten
torisch gelehrte Begriffsanalyse VOo  3 ‚Hoffnung Hoffnung, Clie damit ihrerseits zu Äquivalent
auf, dann der rage nach einer spezifisch VOo  3 Freiheit nobilitiert wird
Kantischen Hoffnung der Hoffnung auf eın hne 1Ns Detail gehen können, deutet
„ethisches Gemeinwesen“ nachzugehen. [ )a- Habermas „EINIgE 7weifel“ (252) Lutz-Bach-
mıt verbindet Lutz-Bachmann, WI1IE Habermas 1111!| Konstruktion VOr allem cdas 111OTAa-

Recht festhält, keine blo{fß$ „iImmanente lische Gesetz, WI1IE ant entwickelt, reiche
Deutung” (252) ants Vielmehr profiliert sich nicht hin, Cdie Etablierung Jenes ethischen

(Jemelnwesens ZuUu!r Pflicht machen können.diese Deutung uch Habermas Lesart
VOo  3 ant. Insbesondere Habermas These, der Daher bleibe beim überfordernden C'ha-
zufolge Cdie Erbsündenlehre des spaten UgUuS- rakter, der uch nicht durch cdas Konzept einer
tInNuUSs Uun: dann luthers einen integralen Kau- vernunftgeleiteten Hoffnung kompensiert WT -

cstein VOo  3 ants Moralphilosophie ausmachen, den kann, Ca Cdieses ın ants praktischer Phi-
Hält Lutz-Bachmann denn doch für „Über- losophie eigentlich „keinen systematischen
trieben (163) Konkreter: Wenn für ant der Ort“ habe (248)
menschliche ‚Hang zu Bösen ın der Freiheit Auf seIn (Janzes gesehen bietet Cdieser fast
wurzelt, bedeutet das noch nicht sogleich, dass fehlerlos redigierte Sammelband eın buntes
ant hier VOo  3 einer Bösartigkeit spricht, Cdie Spektrum „Reaktionen”, WAS angesichts des
ZuUu!r natürlichen Ausstattung des Menschen SC- Umfangs un: Gehalts VOo  3 GPh nicht Wun-
hört (worin Habermas cdas transzendentalphi- der nımmt. Was sich ber nicht minder zelgt:
losophisch angeelgnete Theologumenon der e zeitgenössische Theologie erwelst sich als
Erbsünde erblickt). ener Hang zu KOosen 1st quicklebendiger Partner eiInNnes Dialogs, bei dem

I1UIL1, der einen „Lwigen Frieden“ letztlich Habermas aktuell cdas letzte Wort haben 1139,
verhindert Uun: allenfalls 5urrogate desselben welches ber sicher nicht diesen Dialog be-
Cdie Vermeidung VOo  3 ri1eg ermöglicht. Aller- schließen kann Uun: ll
dings kann der „Lwige Friede“ nicht recht- LiINZ Stephan YOLZ

417

schreibung des Menschen, die der „faktischen 
Selbstursprünglichkeit von reflexivem Bewusst-
sein“ Rechnung trägt (ebd.). Freilich hat diese 
Selbstursprünglichkeit ihren Preis: einerseits 
bildet sie nurmehr eine „sich ins Dunkle ver-
lierende und gleichwohl anzusetzende“ Instanz 
(219); andererseits bleibt für Gott nur die Rolle 
eines geduldigen Zusehers übrig: „Gott konn-
te nur warten, bis sich irgendwo Freiheit regt 
und sich zu kultivieren beginnt“ (221). Fast 
schon amüsant ist es, wie Habermas in seiner 
Replik versucht, Striet vor sich selbst in Schutz 
zu nehmen: Jene Aufwertung der menschlichen 
Freiheit zu einem dunklen Grund, vor dem 
sich Gott als ein innocent bystander ausnimmt, 
mündet für Habermas in der lebensgeschicht-
lichen Kontingenz des Einzelnen, der sich zum 
Glauben aus freien Stücken entschließt – oder 
auch nicht. Wäre diese Kontingenz tatsächlich 
das letzte Wort der Theologie, dann wäre der 
von ihr oftmals beklagte „Verlust der Gottes-
gewissheit […] nicht länger vorwerfbar“ (235).

Die umfangreiche Abhandlung von Mat-
thias Lutz-Bachmann fächert zunächst eine 
systematisch ebenso scharfsinnige wie his-
torisch gelehrte Begriffsanalyse von ‚Hoffnung‘ 
auf, um dann der Frage nach einer spezifisch 
Kantischen Hoffnung – der Hoffnung auf ein 
„ethisches Gemeinwesen“ – nachzugehen. Da-
mit verbindet Lutz-Bachmann, wie Habermas 
zu Recht festhält, keine bloß „immanente 
Deutung“ (252) Kants. Vielmehr profiliert sich 
diese Deutung auch gegen Habermas’ Lesart 
von Kant. Insbesondere Habermas’ These, der 
zufolge die Erbsündenlehre des späten Augus-
tinus und dann Luthers einen integralen Bau-
stein von Kants Moralphilosophie ausmachen, 
hält Lutz-Bachmann denn doch für „über-
trieben“ (163). Konkreter: Wenn für Kant der 
menschliche ‚Hang zum Bösen‘ in der Freiheit 
wurzelt, bedeutet das noch nicht sogleich, dass 
Kant hier von einer Bösartigkeit spricht, die 
zur natürlichen Ausstattung des Menschen ge-
hört (worin Habermas das transzendentalphi-
losophisch angeeignete Theologumenon der 
Erbsünde erblickt). Jener Hang zum Bösen ist 
es nun, der einen „Ewigen Frieden“ letztlich 
verhindert und allenfalls Surrogate desselben –  
die Vermeidung von Krieg – ermöglicht. Aller-
dings kann der „Ewige Friede“ nicht recht-

lich erzwungen werden, er muss vielmehr von 
allen Beteiligten intendiert werden, da er in 
„die Dimension der inneren Einstellung“ (168) 
reicht. Das einzige Korrektiv für den Hang 
zum Bösen sieht Kant daher in der Ausbildung 
„einer öffentlich-ethischen Gesellschaft“, deren 
Errichtung zwar nicht eingeklagt werden kann, 
doch aber Gegenstand berechtigter Hoffnung 
ist (170). Berechtigt ist diese Hoffnung des-
wegen, weil ihr eine Pflicht zugrunde liegt, die 
keine Überforderung des Menschen und seiner 
Vernunft mit sich bringt. Denn diese Pflicht 
zur Errichtung jenes Gemeinwesens obliegt ja 
nicht dem Einzelnen, ihr Adressat ist vielmehr 
das menschliche Geschlecht (175) – was auch 
in der dritten, der ‚Menschheitsformel‘ des Ka-
tegorischen Imperativs zum Ausdruck kommt. 
Grundlegend ist also nicht das der mensch-
lichen Vernunft heterogene Lehrstück von der 
Erbsünde, sondern Kant sieht in der mensch-
lichen Freiheit selbst jene Ambivalenz angelegt: 
den bleibenden Hang zum Bösen ebenso wie 
die Möglichkeit seiner Überwindung (198). 
Eben letztere, als in der Freiheit gründend, 
bleibt Gegenstand einer vernunftgeleiteten 
Hoffnung, die damit ihrerseits zum Äquivalent 
von Freiheit nobilitiert wird.

Ohne ins Detail gehen zu können, deutet 
Habermas „einige Zweifel“ (252) an Lutz-Bach-
manns Konstruktion an: Vor allem das mora-
lische Gesetz, wie Kant es entwickelt, reiche 
nicht hin, um die Etablierung jenes ethischen 
Gemeinwesens zur Pflicht machen zu können. 
Daher bleibe es beim überfordernden Cha-
rakter, der auch nicht durch das Konzept einer 
vernunftgeleiteten Hoffnung kompensiert wer
den kann, da dieses in Kants praktischer Phi-
losophie eigentlich „keinen systematischen 
Ort“ habe (248).

Auf sein Ganzes gesehen bietet dieser fast 
fehlerlos redigierte Sammelband ein buntes 
Spektrum an „Reaktionen“, was angesichts des 
Umfangs und Gehalts von AGPh nicht Wun-
der nimmt. Was sich aber nicht minder zeigt: 
Die zeitgenössische Theologie erweist sich als 
quicklebendiger Partner eines Dialogs, bei dem 
Habermas aktuell das letzte Wort haben mag, 
welches aber sicher nicht diesen Dialog be-
schließen kann und will.
Linz	 Stephan Grotz

Das aktuelle theologische Buch


