
4531Pastoraltheologie Philosophie

besetzt, denn Demenz 1st 1n€e Bedrohung der Publikation fair sEe1IN, dann gilt berück-
Identität. DIie Ängste werden dadurch bestärkt, sichtigen, dass hier 1n€e akademische Quali-
„dass eın Leben mıt Demenz zentralen Werten, Aikationsarbeit vorgelegt wird Uun: nicht Cdie

denen sich 1ISCTE Gesellschaft Orlentiert, erfahrungsgesättigten Reflexionen einer jahr-
WI1IE beispielsweise Selbständigkeit, Produktivi- zehntelangen einschlägigen PraxIı1s. och uch
tat Uun: Rationalität, zuwiderläuft“ (11) ilf- WEI111 manche Erfahrungen 11UT AUS Zzweıiter
reich sind zahlreiche Informationen über Cdie and berichtet werden, lässt sich Cdie Dramatik
Begrifflichkeit, über deren Stadien un: Ver- erkennen, Clie ın der Sache geht. Man
laufsformen VOo  3 Demenz. Ke]l der Wahl selnNer 111U$5$5 sich 11UT VOT ugen führen, WAS heißt,
Referenzautoren ZuUu!r Defnition der zentralen dass den Menschen mıt dissozjativen Störungen
theologischen Begrifflichkeit hat der Verfasser „ihre Welt buchstäblich ın Stücke zerfallt“ (47)
nicht Immer 1n€e glückliche and e Begrifts- 271 ESs 1st cehr wünschen, dass
klärungen (z.B. „Spiritualität”, „Religiosität”, durch diese Studie weiıitere Forschungen 1mmM
„Seelsorge‘) sind oft VaSC Uun: nicht frei VO  3 Hinblick auf Cdie Betreuung VOo  3 Menschen miıt

Demenz unternommen werden. /u den stärks-Tautologien, 1wa WEI111 „Seelsorge‘ als 1n€e Art
„multidimensionaler orge Cdie Seele” (21) ten Seliten der vorliegenden Untersuchung g-
bezeichnet wird Im Hinblick auf Cdie theologi- hört Clie durchgängige Interdisziplinarität, Cdie
schen Implikationen 1st kritisch fragen, 1N- mıt Recht eingefordert wird. Eıne humane fu-

kunft kann nicht allein Fachidioten überlassenwIeweEeNt tatsächlich 1n€e analoge Redeweise VO  3

ott verinnerlicht 1st, WE 1wa gesagtl wird, bleiben.
„dass sich ott der Menschen miıt Demenz CT - Bamberg / LiINZ anjo Sauer
innert“ (58) Ahnliches gilt 1mmM Hinblick auf den
Brückenschlag biblischen lexten SO wird
Cdie Hjob-Geschichte ın einer Welse gedeutet, Cdie
kaum den fachlichen Standards lterarkritischer PHI  IE
Methoden gerecht wird 1el besser geschieht Emmanvwuelle: | evı-  Fauss Fıneder Umgang mıt der Geschichte der Junger VO  3

©  e oyer,
Blographie. Suhrkamp Verlag, Bearlın 2017Emmaus, doch cdas liegt dem kompetenten (1088) Geb uro 56,00 (D) uro 59, 70 A)/Referenzautor ın Gestalt des früheren Passau-
( HF /7,90 ISBEN Y /8-3-518-47) / 7/70-5Pastoralpsychologen Isidor aumgartner.

Wiıe stark der Verfasser VOo  3 selinen Referenz- Lev1i-Strauss ), eın Monument be-
autoren abhängig 1st, wird besonders deutlich reits Lebzeiten, der, WI1IE Ende SE1-

dem freikirchlich gepragten Bestsellerautor 11685 Lebens trocken bemerkt, sich celbst schon
David eck („Forgetting Whose We ÄAre Al7z- überlebt hätte [ Meses Werk 1st mehr als 1n€e
heimer's 1Se12SE an the LOVE of od”, 1996), Biografie 1088 Seliten nkL1. Register), nämlich
dem der Verfasser AMAT nicht SallzZ unkritisch eın Zeitgemälde der Intellektualgeschichte
gegenübersteht, sich jedoch weitgehend dessen Frankreichs über eın Jahrhundert hinweg, Cdie
Verständniskategorien Z Demenz als „theo- Lebensspanne VOo  3 Claude Lev1i-Strauss (LS)

Der eld dieses Buches 1st mehr als der Ke-logische Krankheit”, 57) eigen macht BKe-
sonderes Interesse verspricht Cdie Fallstudie, Cdie gründer der strukturalen Anthropologie,
der Verfasser Ende selnNer Überlegungen 1st eın Gesellschafts- Uun: Medienereignis ın
prasentiert. Einrichtung un: Personen bleiben ParIıs, Fokus intellektueller Diskurse Uun: aka-

ihrem Schutz AILOILYILL, doch wird offensicht- demischer ntriıgen, Inbegriff der französischen
lLich, dass ın der ausgewählten Einrichtung unst, Intellektualität Inszenleren. [Das 1st
gerade 1mmM Hinblick auf personelle Kessourcen anders als alles, WA1S WIr diesbezüglich AUS

unfer optimalen Bedingungen gearbeitet wird, Deutschland der der angelsächsischen Welt
WI1IE sich Cdies 11UT Cdie wenIgsten JIräger mangels kennen, Uun: bedarf celhbst einer anthropologi-
kapitalkräftiger Klientel eisten können. Von schen Analyse, Cdie strukturalistisch se1in HAät-
daher stellt sich Cdie rage, Inwiıewel der be- te, Uun: gelegentlich gelingt Hau das der AÄu-
obachteten Einrichtung tatsächlich Modellcha- torın Emmanuelle Loyer ın vorzüglicher
rakter zugesprochen werden kann von einem Welse, ausgesprochen Uun: unausgesprochen.
außereuropäischen Setting, cdas VO Verfasser Was heißt „struktural”? ESs heißt, dass sich BKe-
nicht thematisiert wird, SaIlZ schweigen). deutung ergibt nicht allein AUS der Sache selbst,
Will 111a bei der Beurteilung der vorgelegten sondern AUS der Rolle des Jeweiligen ın eiInem

431

besetzt, denn Demenz ist eine Bedrohung der 
Identität. Die Ängste werden dadurch bestärkt, 
„dass ein Leben mit Demenz zentralen Werten, 
an denen sich unsere Gesellschaft orientiert, 
wie beispielsweise Selbständigkeit, Produktivi-
tät und Rationalität, zuwiderläuft“ (11). Hilf-
reich sind zahlreiche Informationen über die 
Begrifflichkeit, über deren Stadien und Ver-
laufsformen von Demenz. Bei der Wahl seiner 
Referenzautoren zur Definition der zentralen 
theologischen Begrifflichkeit hat der Verfasser 
nicht immer eine glückliche Hand. Die Begriffs-
klärungen (z. B. „Spiritualität“, „Religiosität“, 
„Seelsorge“) sind oft vage und nicht frei von 
Tautologien, etwa wenn „Seelsorge“ als eine Art 
„multidimensionaler Sorge um die Seele“ (21) 
bezeichnet wird. Im Hinblick auf die theologi-
schen Implikationen ist kritisch zu fragen, in-
wieweit tatsächlich eine analoge Redeweise von 
Gott verinnerlicht ist, wenn etwa gesagt wird, 
„dass sich Gott der Menschen mit Demenz er-
innert“ (58). Ähnliches gilt im Hinblick auf den 
Brückenschlag zu biblischen Texten. So wird 
die Ijob-Geschichte in einer Weise gedeutet, die 
kaum den fachlichen Standards literarkritischer 
Methoden gerecht wird. Viel besser geschieht 
der Umgang mit der Geschichte der Jünger von 
Emmaus, doch das liegt an dem kompetenten 
Referenzautor in Gestalt des früheren Passau-
er Pastoralpsychologen Isidor Baumgartner. 
Wie stark der Verfasser von seinen Referenz-
autoren abhängig ist, wird besonders deutlich 
an dem freikirchlich geprägten Bestsellerautor 
David Keck („Forgetting Whose We Are: Alz-
heimer‘s Disease and the Love of God“, 1996), 
dem der Verfasser zwar nicht ganz unkritisch 
gegenübersteht, sich jedoch weitgehend dessen 
Verständniskategorien (z. B. Demenz als „theo-
logische Krankheit“, 57) zu eigen macht. Be-
sonderes Interesse verspricht die Fallstudie, die 
der Verfasser am Ende seiner Überlegungen 
präsentiert. Einrichtung und Personen bleiben 
zu ihrem Schutz anonym, doch wird offensicht-
lich, dass in der ausgewählten Einrichtung 
gerade im Hinblick auf personelle Ressourcen 
unter optimalen Bedingungen gearbeitet wird, 
wie sich dies nur die wenigsten Träger mangels 
kapitalkräftiger Klientel leisten können. Von 
daher stellt sich die Frage, inwieweit der be-
obachteten Einrichtung tatsächlich Modellcha-
rakter zugesprochen werden kann (von einem 
außereuropäischen Setting, das vom Verfasser 
nicht thematisiert wird, ganz zu schweigen). 
Will man bei der Beurteilung der vorgelegten 

Publikation fair sein, dann gilt es zu berück-
sichtigen, dass hier eine akademische Quali-
fikationsarbeit vorgelegt wird und nicht die 
erfahrungsgesättigten Reflexionen einer jahr-
zehntelangen einschlägigen Praxis. Doch auch 
wenn manche Erfahrungen nur aus zweiter 
Hand berichtet werden, lässt sich die Dramatik 
erkennen, um die es in der Sache geht. Man 
muss sich nur vor Augen führen, was es heißt, 
dass den Menschen mit dissoziativen Störungen 
„ihre Welt buchstäblich in Stücke zerfällt“ (47). 
Fazit: Es ist sehr zu wünschen, dass – angeregt 
durch diese Studie – weitere Forschungen im 
Hinblick auf die Betreuung von Menschen mit 
Demenz unternommen werden. Zu den stärks-
ten Seiten der vorliegenden Untersuchung ge-
hört die durchgängige Interdisziplinarität, die 
mit Recht eingefordert wird. Eine humane Zu-
kunft kann nicht allein Fachidioten überlassen 
bleiben.
Bamberg / Linz	 Hanjo Sauer

Pastoraltheologie / Philosophie

PHILOSOPHIE

◆ Loyer, Emmanuelle: Lévi-Strauss. Eine 
Biographie. Suhrkamp Verlag, Berlin 2017. 
(1088) Geb. Euro 58,00 (D) / Euro 59,70 (A) / 
CHF 77,90. ISBN 978-3-518-42770-5.

Lévi-Strauss (1908–2009), ein Monument be-
reits zu Lebzeiten, der, wie er gegen Ende sei-
nes Lebens trocken bemerkt, sich selbst schon 
überlebt hätte. Dieses Werk ist mehr als eine 
Biografie (1088 Seiten inkl. Register), nämlich 
ein Zeitgemälde der Intellektualgeschichte 
Frankreichs über ein Jahrhundert hinweg, die 
Lebensspanne von Claude Lévi-Strauss (LS). 
Der Held dieses Buches ist mehr als der Be-
gründer der strukturalen Anthropologie, er 
ist ein Gesellschafts- und Medienereignis in 
Paris, Fokus intellektueller Diskurse und aka-
demischer Intrigen, Inbegriff der französischen 
Kunst, Intellektualität zu inszenieren. Das ist 
so anders als alles, was wir diesbezüglich aus 
Deutschland oder der angelsächsischen Welt 
kennen, und bedarf selbst einer anthropologi-
schen Analyse, die strukturalistisch zu sein hät-
te, und gelegentlich gelingt genau das der Au-
torin Emmanuelle Loyer (EL) in vorzüglicher 
Weise, ausgesprochen und unausgesprochen. 
Was heißt „struktural“? Es heißt, dass sich Be-
deutung ergibt nicht allein aus der Sache selbst, 
sondern aus der Rolle des Jeweiligen in einem 



437 Philosophie

Umfassenderen. „Weil bedeuten heißt, e1- des Amazonas-Gebiets Uun: erkennt, dass nicht
1Tiec1HN ode ın einen anderen übertragen, Uun: Cdie Blutsverwandtschaft, sondern cdas sO7]ale
Cdie ‚Bedeutung 1mM Erfassen einer Homologie Verknüpfungssystem ähe Uun: Ferne mensch-
zwischen dem Ausgangscode Uun: dem jel- licher Beziehungen bestimmen. [Das Nn7zest-  9-
ode besteht: Ca ber der Zielcode gegenüber bu 1st ihm der Anfang der Kultur, eın FEinschnitt
einem dritten den Anfangscode spielen kann, ın der FEFvolution der Menschheit, der altur VO  3

kann 111a endlos fortfahren (785, LS In Kultur unterscheiden lässt (später wird diese
einem Brief ()ctavıo Paz VOo  3 1970 (jenau ccharfe Irennung aufheben). Dann ber geht
das 1st der Duktus Cdieser „Biographie”, dieses Mythen Uun: Rituale. S1e werden struk-
mythischen LpDOS, cdas dem Leser nicht I1- turalistisch, nicht essenzijalistisch gedeutet. DIie
übersteht, sondern ih welter verwelst. Methode übernimmt AUS der Sprachwissen-

Was col1 111a solch eiInem ODUS FLUSTLUTH cschaft (Roman Jakobson): ESs 1st Cdie Grammatik,
sagen‘ Hınwelse geben auf das, WA1S fehlt? Eiınen Cdie über Cdie Bedeutungen der einzelnen Teile
Hymnus anstımmen auf Cdie unsagbar fleißige entscheidet, Iso 1st Cdie Form, Cdie Struktur,

Cdie den Gehalt bestimmt. AÄus den wechselndenArchivarbeit, Clie den mMı1ınNutiOsen Schilderun-
gch der Lebenslinien des LS ın der jüdischen Uun: sich verändernden Beziehungen der Fle-
Ahnengalerie Uun: der elsässischen He1imat, 1mmM mMente ergibt sich der ‚6C  „Sin. eiInNnes Rituals, eiInNnes
Parıs der 20er-Jahre, ın Brasilien, ın den USA, mythischen Narratıvs der eiINes Gebrauchs-
1mmM Parıs der Nachkriegszeit zugrunde liegen? gegenstandes WIE 7, B des viel besprochenen
Eıne Epoche wird hier verhandelt, un: 1st Penis-Futterals bei den Stämmen, Cdie unfter-

sucht, ber uch der Beschneidung ın Sem1-Cdie Epoche des Weltkriegs Uun: selner Folgen.
Alles wird durcheinandergewirbelt. [Das Exil für tischen Gesellschaften. In all diesen Fällen wird
Cdie großen Köpfe bedeutet, dass 1ICUE Allianzen cdas Naturhafte zu sO7lalen uster, jeweils
entstehen zwischen den Protagonisten, ber unterschiedlich dargestellt. ESs 1st Cdie Varlation
uch zwischen den akademischen Disziplinen des Mythos Uun: selnNer Elemente, Cdie überhaupt
un: ihren jeweils abgeschotteten Kulturen, YST „Bedeutung” erkennen lässt DDas eröffnet
nicht zuletzt VOo  3 Politik Uun: uns erzählt 1ICUE Perspektiven auf einen komparatistischen

Ansatz beim Verstehen unterschiedlicher Kul-diese Zusammenhänge meisterhaft, fast alles
lest sich spannend, flüssig un: mıt großem uren, der nicht-hierarchisch 1st, wenngleich
(GJewlnn. Denn LS hat Cdie Kulturwissenschaften jeder Blick perspektivisch 1st Uun: bleibt. [Das
1ICU erfunden, hat für Anthropologie Eth- erscheint uUu11$s heute als selbstverständlich, Ja
nologie) Uun: Religionswissenschaft Maflßstäbe fast trivial. ber WT (und ist) 1n€e Kampf-
geSseLZL, Cdie ih bereits Lebzeiten zu „Klas- ANSdaSC jeden metaphysischen Fssenzialis-
ciker“ Avancleren ließen. I1US, Cdie harte (Gegenreaktionen ausgelöst hat,

[Das strukturale Prinzıp WIr nirgends Uun: 61€ 1st VOo  3 Bedeutung nicht für Cdie Nier-
sammenhängend eingeführt, Uun: der unkun- pretation VOo  3 Mythen, sondern für 1n€e all-
dige Leser 111US5$5 sich mittels vereinzelter Uun: gemeine Kulturhermeneutik. Dazu später. DIie
Immer wieder kluger Formulierungen (z.B. Intellektuellenzünfte nicht 11UT ın Parıs werden
4725 f., 464{., 591 ft., 974{. celhbst eın Bild aufgeschreckt durch LS, den Jungen SO7zlalis-
SAM MENSELIZEN Kurz: E1ın „etwas” 1st nicht eın ten, der mıt Philosophen WI1IE Künstlern aller
e{[wAS ın sich, sondern ın ezug auf das, WAS C'ouleur Cdie Klinge kreuzt. DIiese „Diskurse”

nicht 1st un: diesem 1waASs macht Iso werden institutionell Uun: persönlich, intellek-
E1ın BKaum 1st nicht ın sich substanziell der C6 - tuell un: ın ihrer emotionalen Befrachtung VO  3

senzijell eın Baum, sondern ın ezug auf den M1INUTIOS ausgeleuchtet. Selbstverständlich
Hund, auf den Holzfäller, auf cdas Liebespaar, beäugen Cdie Sozlologen Pierre Bourdieu wird
Cdie miıt dem BKaum ın Beziehung Lreten, eın JE mehrfach zitiert) argwöhnisch cdas strukturale
Besonderes. Der BKaum 1st ın eın Narratıv VT - Unternehmen: Wird hier alles auf Cdie schon ce1t
woben, cdas sich ergibt un: N1€e Ende 1St. Nun Marcel Mauss beschworene Tauschbeziehung
geht LS nicht primar Baume, sondern ın Gesellschaften zurückgeführt Uun: dadurch
sO7]ale Beziehungsmuster ‚ben: uster, HFOT- der Diskurs Cdie Bedeutung der Machtstruk-
ILNCIL, Interdependenzen mythische Uun: uren ausgeblendet? Politisch brisant 1st dies q -
rituelle Flemente. LEr beginnt se1in Lebenswerk les ın einem Jahrhundert, das VOo Aufstieg
miıt der Untersuchung VOo  3 Verwandtschafts- Uun: Fall totalıtärer Diktaturen gepragt 1st, mıt
beziehungen ın brasilianischen Gesellschaften Erschütterungen für Cdie IL Welt

432

Umfassenderen. „Weil bedeuten heißt, […] ei-
nen Code in einen anderen zu übertragen, und 
die ‚Bedeutung‘ im Erfassen einer Homologie 
zwischen dem Ausgangscode und dem Ziel-
code besteht; da aber der Zielcode gegenüber 
einem dritten den Anfangscode spielen kann, 
kann man endlos so fortfahren […]“ (785, LS In 
einem Brief an Octavio Paz von 1970). Genau 
das ist der Duktus dieser „Biographie“, dieses 
mythischen Epos, das dem Leser nicht gegen-
übersteht, sondern ihn weiter verweist.

Was soll man zu solch einem opus magnum 
sagen? Hinweise geben auf das, was fehlt? Einen 
Hymnus anstimmen auf die unsagbar fleißige 
Archivarbeit, die den minutiösen Schilderun-
gen der Lebenslinien des LS in der jüdischen 
Ahnengalerie und der elsässischen Heimat, im 
Paris der 20er-Jahre, in Brasilien, in den USA, 
im Paris der Nachkriegszeit zugrunde liegen? 
Eine Epoche wird hier verhandelt, und es ist 
die Epoche des 2. Weltkriegs und seiner Folgen. 
Alles wird durcheinandergewirbelt. Das Exil für 
die großen Köpfe bedeutet, dass neue Allianzen 
entstehen zwischen den Protagonisten, aber 
auch zwischen den akademischen Disziplinen 
und ihren jeweils abgeschotteten Kulturen, 
nicht zuletzt von Politik und Kunst. EL erzählt 
diese Zusammenhänge meisterhaft, fast alles 
liest sich spannend, flüssig und mit großem 
Gewinn. Denn LS hat die Kulturwissenschaften 
neu erfunden, er hat für Anthropologie (Eth-
nologie) und Religionswissenschaft Maßstäbe 
gesetzt, die ihn bereits zu Lebzeiten zum „Klas-
siker“ avancieren ließen.

Das strukturale Prinzip wir nirgends zu-
sammenhängend eingeführt, und der unkun-
dige Leser muss sich mittels vereinzelter und 
immer wieder kluger Formulierungen (z. B. 
425 ff., 464 f., 591 ff., 974 f.) selbst ein Bild zu-
sammensetzen. Kurz: Ein „etwas“ ist nicht ein 
etwas in sich, sondern in Bezug auf das, was 
es nicht ist und zu diesem etwas macht. Also: 
Ein Baum ist nicht in sich substanziell oder es-
senziell ein Baum, sondern in Bezug auf den 
Hund, auf den Holzfäller, auf das Liebespaar, 
die mit dem Baum in Beziehung treten, ein je 
Besonderes. Der Baum ist in ein Narrativ ver-
woben, das sich ergibt und nie zu Ende ist. Nun 
geht es LS nicht primär um Bäume, sondern um 
soziale Beziehungsmuster – eben: Muster, For-
men, Interdependenzen –, um mythische und 
rituelle Elemente. Er beginnt sein Lebenswerk 
mit der Untersuchung von Verwandtschafts-
beziehungen in brasilianischen Gesellschaften 

des Amazonas-Gebiets und erkennt, dass nicht 
die Blutsverwandtschaft, sondern das soziale 
Verknüpfungssystem Nähe und Ferne mensch-
licher Beziehungen bestimmen. Das Inzest-Ta-
bu ist ihm der Anfang der Kultur, ein Einschnitt 
in der Evolution der Menschheit, der Natur von 
Kultur unterscheiden lässt (später wird er diese 
scharfe Trennung aufheben). Dann aber geht 
es um Mythen und Rituale. Sie werden struk-
turalistisch, nicht essenzialistisch gedeutet. Die 
Methode übernimmt er aus der Sprachwissen-
schaft (Roman Jakobson): Es ist die Grammatik, 
die über die Bedeutungen der einzelnen Teile 
entscheidet, also ist es die Form, die Struktur, 
die den Gehalt bestimmt. Aus den wechselnden 
und sich verändernden Beziehungen der Ele-
mente ergibt sich der „Sinn“ eines Rituals, eines 
mythischen Narrativs oder eines Gebrauchs-
gegenstandes wie z. B. des viel besprochenen 
Penis-Futterals bei den Stämmen, die er unter-
sucht, aber auch der Beschneidung in semi-
tischen Gesellschaften. In all diesen Fällen wird 
das Naturhafte zum sozialen Muster, jeweils 
unterschiedlich dargestellt. Es ist die Variation 
des Mythos und seiner Elemente, die überhaupt 
erst „Bedeutung“ erkennen lässt. Das eröffnet 
neue Perspektiven auf einen komparatistischen 
Ansatz beim Verstehen unterschiedlicher Kul-
turen, der nicht-hierarchisch ist, wenngleich 
jeder Blick perspektivisch ist und bleibt. Das 
erscheint uns heute als selbstverständlich, ja 
fast trivial. Aber es war (und ist) eine Kampf-
ansage an jeden metaphysischen Essenzialis-
mus, die harte Gegenreaktionen ausgelöst hat, 
und sie ist von Bedeutung nicht für die Inter-
pretation von Mythen, sondern für eine all-
gemeine Kulturhermeneutik. Dazu später. Die 
Intellektuellenzünfte nicht nur in Paris werden 
aufgeschreckt durch LS, den jungen Sozialis-
ten, der mit Philosophen wie Künstlern aller 
Couleur die Klinge kreuzt. Diese „Diskurse“ 
werden institutionell und persönlich, intellek-
tuell und in ihrer emotionalen Befrachtung von 
EL minutiös ausgeleuchtet. Selbstverständlich 
beäugen die Soziologen (Pierre Bourdieu wird 
mehrfach zitiert) argwöhnisch das strukturale 
Unternehmen: Wird hier alles auf die schon seit 
Marcel Mauss beschworene Tauschbeziehung 
in Gesellschaften zurückgeführt und dadurch 
der Diskurs um die Bedeutung der Machtstruk-
turen ausgeblendet? Politisch brisant ist dies al-
les in einem 20. Jahrhundert, das vom Aufstieg 
und Fall totalitärer Diktaturen geprägt ist, mit 
Erschütterungen für die ganze Welt.

Philosophie



433Philosophie

Allerdings sind Ja Cdie Strukturalisten Prinzıplen verstehen können? Man wünschte
keineswegs Cdie Einzigen, Cdie Jener essentialis- sich bei einer umfassenden Darstellung mehr
tischen Seins-Metaphysik uch ın den Kultur- als 11UT ein1ge wen1ge versteckte Verwelse zu

wissenschaften das Wasser abgraben Uun: als Ihema. Sollte ın den voluminösen Archiven
cdas bezeichnen, WAS 61€ Ist kolonialistische dazu nichts geben?

Grandios erzählt Cdie Autorin Cdie zunächstHerrschaftsstrategie‚ miıt der sich Cdie westliche
Kultur“ ihren Überlegenheitsanspruch‚ ihren scheiternden, dann erfolgreichen Versuche

des stürmischen Gelehrten LS, ın den Parıserkulturell-religiösen „Fortschritt” beweihräu-
chert. DDas 1st immerhin markant: LS WT einer Wissenschaftsinstitutionen Fulfßs fassen
der Ersten, der bereits 1935 diesen Mythos der gelingt ihm 1mM College de France (im dritten
westlichen Moderne, dass alles sich 1mmM Fort- Anlauf) Uun: der Academie francaise Positionen
schritt entwickeln würde Wissenschaft, unst, erobern, Uun: dann VOorT allem se1in eigenes
Gesellschaft ın rage stellt Uun: mıt erwels anthropologisches nstitut, das TLaboratoire
auf Cdie Gleichberechtigung der SaIlZ anders danthropologie sociale, gründen. Hıer wird
strukturierten Kulturen als Ideologie entlarvt. geforscht Uun: weiterentwickelt. Ort hingegen
(203) formuliert, 1n€e der heftigen Debatten wird oft 1n€e sprachverliebte Selbstreferen-
mıt Koger Claillois in den Jahren 954/55 t1alität gepflegt, Cdie allenthalben miıt dem struk-
sammenfassend: „Denn Cdie Idee eiInNnes kulturel- turalen Denken kollidiert, Uun: cdas führt

charmanten WwI1IE bitterbösen Konfrontationen,len Relativismus, dem zufolge jede Kultur ihren
eigenen Wert hat, 1st wirklich 1n€e ‚I1CUE Idee Cdie sich jedoch cehr bald verflüchtigen, WEI111

gemeinsame Interessen un: kolloquialer (1E-gegenüber dem weitgehend geteilten Glauben
einen FEFvolutionismus Uun: 1n€e WEI111 nicht schmack wieder Cdie Oberhand gewinnen. Wiıe

rassische, doch kulturelle, technische Uun: cehr Wissenschaft 1n€e sO7]ale Institution 1st,
Sal moralische Überlegenheit des estens eın Betrieb, der kluger un: gelegentlich uch
Umfassender bildet diese 1ICUE Wahrnehmung spitzbübischer Führung bedarf, lest sich fas-
der /eiten (der UÜptimismus des Fortschritts, zinierend, anschaulich, aufschlussreich. Welch
Cdie Intensıiv besetzte Zukunft), Cdie Lev1-Strauss unglaublich internationale Vernetzung LS
ın selner Kritik des unilinearen Fortschritts pflegt, WI1IE viele Aacelten se1lNEes Wirkens auf q -
anprangert, SCHAUSCILOILLINLE. Cdie postrevolu- len Ebenen des kulturellen Uun: Ja uch des
t1onare westliche Moderne. “ (554) ber ‚.ben: politischen Wirkens SeE1INE „strukturale Revolu-
Man wusste SCIN, WI1IE über die Kreise der Parı- 10n  ‚6C hervorbringt, welche theoretischen F1InNes-
CT (und teilweise New Yorker) Debattenzirkel E1 der kulturwissenschaftlichen un: sO7lalen
hinaus cdas strukturale Denken miıt anderen Disziplinen beleuchtet werden, das 1st atembe-
der ahnlich gelagerten Neuansatzen 1mmM frühen raubend Uun: doch fast) Immer miıt Vergnugen

Jahrhundert 1Ns Gespräch gekommen 1St. lesen in der vorzüglich eleganten UÜberset-
Miıt dem Prozess-Denken des britischen Phi- ZUIS durch bıa Moldenhauer). DIie Erzählung
losophen Uun: Mathematikers Alfred North der Autorin 1st eın oroßer Wurf!
Whitehead 1wa (seine Gifford Lectures „Pro- ber 11U  3 cdas grofße Fragezeichen, beiläu-
65 an Reality” VO  3 927/28), das VOT allem ın flg erwähnt I1UTL, ber Dynamıit für cdas gesamte
den USÄ rezıplert wurde, 1n€e Denkform, Cdie intellektuelle Unternehmen nicht 11UT eINes

LS, sondern einer Zunft, Cdie sich als „neutralewiederum Hintergründe 1mmM Buddhismus hat,
den LS 11UT SallzZ Rande Uun: 1mmM Kontext E1 - Kulturwissenschaft“ celhbst auszuweichen VT -

11ieT her oberflächlich anmutenden Uun: spaten möchte. [Das 1st keine Petitesse, uch nicht
Begegnung miıt apan kennenlernt. [)ass LS Cdie 11UT eın Fehlurteil, sondern eın Problem der
Psychoanalyse angreift, weil 61€E ihm als Struk- Wissensstruktur: LS rechtfertigt SeE1INE kultur-
[Ur erscheint, Cdie 11UT auf dem Hintergrund des relativistische Haltung gegenüber der welb-
(spät)bürgerlichen Subjekts ınn ergibt, VT - lichen Beschneidung mıt einem Argument,
stehen WwWIr heute recht gut ber 1st cdas qlles? cdas empirisch falsch 1st Cdie mann-
LS formuliert SCIN perspektivisch, Uun: IL liche Beschneidung der Vorhaut entspreche der
cdas impliziert bereits cdas nicht Gesagte. (Janz weiblichen Beschneidung der Entfernung der
sicher würde cdas Sal nicht bestreiten. ber Klitoris, Uun: das 6£1 Ausdruck der Kulturation
hat nicht-europäische Modelle der Philoso- des SEeXUS. DIie Parallele wird medizinisch aben-
phie der einer philosophischen Anthropologie teuerlich begründet miıt der Behauptung, dass
wirklich durchdacht un: als mögliche generatl- Vorhaut Uun: Klitoris einander entsprächen. Ja,

433

Allerdings sind ja die Strukturalisten 
keineswegs die Einzigen, die jener essentialis-
tischen Seins-Metaphysik auch in den Kultur-
wissenschaften das Wasser abgraben und als 
das bezeichnen, was sie ist: kolonialistische 
Herrschaftsstrategie, mit der sich die „westliche 
Kultur“ ihren Überlegenheitsanspruch, ihren 
kulturell-religiösen „Fortschritt“ beweihräu-
chert. Das ist immerhin markant: LS war einer 
der Ersten, der bereits 1935 diesen Mythos der 
westlichen Moderne, dass alles sich im Fort-
schritt entwickeln würde – Wissenschaft, Kunst, 
Gesellschaft – in Frage stellt und mit Verweis 
auf die Gleichberechtigung der ganz anders 
strukturierten Kulturen als Ideologie entlarvt. 
(203) EL formuliert, eine der heftigen Debatten 
mit Roger Caillois (in den Jahren 1954/55) zu-
sammenfassend: „Denn die Idee eines kulturel-
len Relativismus, dem zufolge jede Kultur ihren 
eigenen Wert hat, ist wirklich eine ‚neue Idee‘ 
gegenüber dem weitgehend geteilten Glauben 
an einen Evolutionismus und eine wenn nicht 
rassische, so doch kulturelle, technische und so-
gar moralische Überlegenheit des Westens […] 
Umfassender bildet diese neue Wahrnehmung 
der Zeiten (der Optimismus des Fortschritts, 
die intensiv besetzte Zukunft), die Lévi-Strauss 
in seiner Kritik des unilinearen Fortschritts 
anprangert, genaugenommen die postrevolu-
tionäre westliche Moderne.“ (554) Aber eben: 
Man wüsste gern, wie über die Kreise der Pari-
ser (und teilweise New Yorker) Debattenzirkel 
hinaus das strukturale Denken mit anderen 
oder ähnlich gelagerten Neuansätzen im frühen 
20. Jahrhundert ins Gespräch gekommen ist. 
Mit dem Prozess-Denken des britischen Phi-
losophen und Mathematikers Alfred North 
Whitehead etwa (seine Gifford Lectures „Pro-
cess and Reality“ von 1927/28), das vor allem in 
den USA rezipiert wurde, eine Denkform, die 
wiederum Hintergründe im Buddhismus hat, 
den LS nur ganz am Rande und im Kontext sei-
ner eher oberflächlich anmutenden und späten 
Begegnung mit Japan kennenlernt. Dass LS die 
Psychoanalyse angreift, weil sie ihm als Struk-
tur erscheint, die nur auf dem Hintergrund des 
(spät)bürgerlichen Subjekts Sinn ergibt, ver-
stehen wir heute recht gut. Aber ist das alles? 
LS formuliert gern perspektivisch, und genau 
das impliziert bereits das nicht Gesagte. Ganz 
sicher würde er das gar nicht bestreiten. Aber 
hat er nicht-europäische Modelle der Philoso-
phie oder einer philosophischen Anthropologie 
wirklich durchdacht und als mögliche generati-

ve Prinzipien verstehen können? Man wünschte 
sich bei einer so umfassenden Darstellung mehr 
als nur einige wenige versteckte Verweise zum 
Thema. Sollte es in den voluminösen Archiven 
dazu nichts geben?

Grandios erzählt die Autorin die zunächst 
scheiternden, dann erfolgreichen Versuche 
des stürmischen Gelehrten LS, in den Pariser 
Wissenschaftsinstitutionen Fuß zu fassen – es 
gelingt ihm im Collège de France (im dritten 
Anlauf) und der Académie francaise Positionen 
zu erobern, und dann vor allem sein eigenes 
anthropologisches Institut, das Laboratoire 
d’anthropologie sociale, zu gründen. Hier wird 
geforscht und weiterentwickelt. Dort hingegen 
wird so oft eine sprachverliebte Selbstreferen-
tialität gepflegt, die allenthalben mit dem struk-
turalen Denken kollidiert, und das führt zu 
charmanten wie bitterbösen Konfrontationen, 
die sich jedoch sehr bald verflüchtigen, wenn 
gemeinsame Interessen und kolloquialer Ge-
schmack wieder die Oberhand gewinnen. Wie 
sehr Wissenschaft eine soziale Institution ist, 
ein Betrieb, der kluger und gelegentlich auch 
spitzbübischer Führung bedarf, liest sich fas-
zinierend, anschaulich, aufschlussreich. Welch 
unglaublich internationale Vernetzung LS 
pflegt, wie viele Facetten seines Wirkens auf al-
len Ebenen des kulturellen und – ja auch – des 
politischen Wirkens seine „strukturale Revolu-
tion“ hervorbringt, welche theoretischen Fines-
sen der kulturwissenschaftlichen und sozialen 
Disziplinen beleuchtet werden, das ist atembe-
raubend und doch (fast) immer mit Vergnügen 
zu lesen (in der vorzüglich eleganten Überset-
zung durch Eva Moldenhauer). Die Erzählung 
der Autorin ist ein großer Wurf!

Aber nun das große Fragezeichen, beiläu-
fig erwähnt nur, aber Dynamit für das gesamte 
intellektuelle Unternehmen nicht nur eines 
LS, sondern einer Zunft, die sich als „neutrale 
Kulturwissenschaft“ selbst auszuweichen ver-
möchte. Das ist keine Petitesse, auch nicht 
nur ein Fehlurteil, sondern ein Problem der 
Wissensstruktur: LS rechtfertigt seine kultur-
relativistische Haltung gegenüber der weib-
lichen Beschneidung mit einem Argument, 
das empirisch falsch ist (1014 f.): die männ-
liche Beschneidung der Vorhaut entspreche der 
weiblichen Beschneidung der Entfernung der 
Klitoris, und das sei Ausdruck der Kulturation 
des Sexus. Die Parallele wird medizinisch aben-
teuerlich begründet mit der Behauptung, dass 
Vorhaut und Klitoris einander entsprächen. Ja, 

Philosophie



434 Philosophie

darf das denn wahr ceiln“ Hat 1waASs überse- nicht Cdie ede Gut, cdas Buch 1st mehr als
hen un: Cdie Argumentation VOo  3 LS nicht voll- fangreich, un: 111a csollte sich damıit begnügen,
ständig erfasst? der hat sich LS wirklich nicht Cdie rage aufzuwerfen.
kundig gemacht bei irgendeinem Mediziner Und letztlich eın drittes Ihema, welches
un: diesen Unsiınn vermeiden können? Einem cdas gesamte Lebenswerk des großen LS durch-

großen Intellektuellen un: messerscharfen zieht: Ist der europäische Blick, der Blick des
Beobachter WI1IE LS kann 111a cdas nicht als blofße Anthropologen Uun: Religionswissenschaftlers,
Schlampigkeit ın Beobachtung Uun: Argumen- dazu angetan, Clie Kulturen, Clie erforscht WT -

tatıon durchgehen lIassen. Wenn Cdie TIhese VO  3 den, Zzerstoren der etten“ Bewahren WIr
LS wirklich formuliert wurde Uun: nicht kon- ın Archiven un: Museen Uun: Sammelbänden
textuell anders bewerten ware, dann handelt das, WAS WIr durch 1NISCTE Befragungen Uun:

sich :ohl einen theoriegeleiteten Irrtum Dokumentierungen VOT (Jrt vernichten? Sind
miıt atalen KOonsequenzen. Hıer mutiert uch Cdie Wissenschaftler eil der kolonialen EI1IN-
bei LS ethnologisches Beschreiben ZuUuU!T Ideolo- heitskulturmaschine, uch WE 61€ sich verbal
gie ESs gibt ‚.ben doch Unterscheidungen, Clie 1ın davon abgrenzen?® Und VW1S heifßt Bewahrung?
der Sache liegen, nicht 11UT ın der Struktur. Der Man kann die indigenen Kulturen Südamerikas
Kulturrelativismus hat Grenzen, Cdie sich rat1o0- (und diejenigen, Cdie ın British Columbia
nal begründen lassen Was LS 1mmM Hinblick auf tersucht) nicht ın käfigartiger Isolation halten,
einen möglichen der zumindest tendenziellen ber Cdie westliche Globalisierungsmaschine
Vegetarısmus uch celhbst tut) Hıer jedenfalls Zzerstort 61€ WwI1IE 1n€e Walze, Cdie über alles hin-

weggeht. Eın unvermeidliches Artensterben?gehört der Widerspruch ın Cdie Darstellung,
doch dies bleibt AL  S Hat wirklich niemand LS e strukturale Anthropologie erklärt, WA1S

widersprochen? geschieht, WEI111 unterschiedliche Mythen, Nar-
E1ın 1waASs anders gelagertes Problem wird ratıve, Lebensgewohnheiten einander begegnen.

VOo  3 LS ce1t 2001 verhandelt, Iso spat Uun: lange ESs entsteht eın drittes, cdas wiederum eil des
eIt nach selnen akademisch-methodologi- gesamten Narratıvs wird Wiederhaolt außert LS,
schen Paukenschlägen, cdas Problem des Mono- dass seINe Beschreibungen celbst als Varılıanten
theismus un: selner politischen KOonsequenzen. der Mythen gelesen werden können, Clie 61€E the-
982 f.) Einige Jahre bevor Jan SsSI[Mann ın matısieren. beklagt Clie Globalisierung, weil

61€E Differenz vernichtet. ber sieht uch LichtDeutschland („Die moöosaische Unterscheidung”,
2003 1n€e ahnliche Debatte eröfftnete, hat Ende des TIunnels cdas Vereinheitlichte Cif-
schon LS behauptet, dass der Monotheismus, ferenziert sich wieder AaUsS, eın (Jesetz der Fvolu-
besonders der jüdisch-christliche, Cdie Schuld t1on, Clie ‚.ben nicht <äuberlich ın naturhafte Uun:
daran Lrage, dass Intoleranz un: Wahrheitsfeti- kulturelle Sphären werden kann. [Das
schismus cdas Unternehmen der europäischen Anthropozän hat schliefßlich spatestens 1mmM
Kolonialgeschichte bzw. des Imperialismus Jahrhundert begonnen, nicht YSL Jetz: AÄAm Ende
ermöglichten. (Janz sicher, den Felern der des Buches 1056 macht darauf aufmerksam,
„Entdeckung” Amerikas 1492 durch Columbus dass Gilambattista Vicos 'Theorie (Principes

ÜUNE SCIEMNCE nouvelle velative Ta Nature C(OFTN-macht 5(} Jahre spater darauf aufmerksam,
dass sich nicht Entdeckung, sondern TFHHÜHE des Nalons, 1744 estudiert Uun: sich
Eroberung gehandelt habe ber dass dies dem geeignet habe, bei dem 111a lernen könne, dass
Monotheismus anzulasten s€I1, 1st 1n€e kühne Clie orofßsen Fragen Immer dieselben sind, dass 61€E
Behauptung. Als hätte religionsgeschichtlich 11UT auf verschiedenen Pfaden (corsi bzw. ricorsi)
nicht Monotheismen gegeben, Cdie nicht KkOolo- Uun: Konstellationen lImmer 1ICUH konfiguriert
nialistisch aglert hätten, der Polytheismen, Cdie werden Uun: auf diese Welse Gesellschaften pra-
durchaus in begrenzterem Rahmen) koloniale SCH Strebt 1U  3 alles auf Vereinheitlichung unfter

Bestrebungen durchgesetzt hätten. AIl Cdies hat der Diktatur des geistlosen KONsSuUuMeEerISMUS Z
111a SsSI[Mann vorgehalten, Uun: Cdie Argumente ın 1nNn€e Gesellschaft der Vergegenständlichung
un: Gegenargumente mMussen hier nicht 1ICU hinein? der wird sich 1ICUEC Diflerenz entfalten
aufgetischt werden. Man hätte ber SCHIN g- Uun: Leben ermöglichen, beides, biologisch
WUuSST, ob LS mıt selner Behauptung ‚UV{ ın WIE kulturell? schliefßt ihr grandioses Buch
Frankreich 1n€e Diskussion ausgelöst hat, deren miıt eInem dazugehörigen 1la VO  3 Lev1I-Strauss
Vergleich miıt der deutschen 1n€e Interessante celbst: „Man Sagl ‚e1INES VOo  3 beiden, Uun: dann 1st
Lektüre bereitet hätte ber davon 1st bei doch Immer cdas dritte.“ 1057

434

darf das denn wahr sein? Hat EL etwas überse-
hen und die Argumentation von LS nicht voll-
ständig erfasst? Oder hat sich LS wirklich nicht 
kundig gemacht bei irgendeinem Mediziner 
und diesen Unsinn vermeiden können? Einem 
so großen Intellektuellen und messerscharfen 
Beobachter wie LS kann man das nicht als bloße 
Schlampigkeit in Beobachtung und Argumen-
tation durchgehen lassen. Wenn die These von 
LS wirklich so formuliert wurde und nicht kon-
textuell anders zu bewerten wäre, dann handelt 
es sich wohl um einen theoriegeleiteten Irrtum 
mit fatalen Konsequenzen. Hier mutiert auch 
bei LS ethnologisches Beschreiben zur Ideolo-
gie. Es gibt eben doch Unterscheidungen, die in 
der Sache liegen, nicht nur in der Struktur. Der 
Kulturrelativismus hat Grenzen, die sich ratio-
nal begründen lassen (was LS im Hinblick auf 
einen möglichen oder zumindest tendenziellen 
Vegetarismus auch selbst tut). Hier jedenfalls 
gehört der Widerspruch in die Darstellung, 
doch dies bleibt aus. Hat wirklich niemand LS 
widersprochen?

Ein etwas anders gelagertes Problem wird 
von LS seit 2001 verhandelt, also spät und lange 
Zeit nach seinen akademisch-methodologi-
schen Paukenschlägen, das Problem des Mono-
theismus und seiner politischen Konsequenzen. 
(982 f.) Einige Jahre bevor Jan Assmann in 
Deutschland („Die mosaische Unterscheidung“, 
2003) eine ähnliche Debatte eröffnete, hat 
schon LS behauptet, dass der Monotheismus, 
besonders der jüdisch-christliche, die Schuld 
daran trage, dass Intoleranz und Wahrheitsfeti-
schismus das Unternehmen der europäischen 
Kolonialgeschichte bzw. des Imperialismus 
ermöglichten. Ganz sicher, zu den Feiern der 
„Entdeckung“ Amerikas 1492 durch Columbus 
macht er 500 Jahre später darauf aufmerksam, 
dass es sich nicht um Entdeckung, sondern um 
Eroberung gehandelt habe. Aber dass dies dem 
Monotheismus anzulasten sei, ist eine kühne 
Behauptung. Als hätte es religionsgeschichtlich 
nicht Monotheismen gegeben, die nicht kolo-
nialistisch agiert hätten, oder Polytheismen, die 
durchaus (in begrenzterem Rahmen) koloniale 
Bestrebungen durchgesetzt hätten. All dies hat 
man Assmann vorgehalten, und die Argumente 
und Gegenargumente müssen hier nicht neu 
aufgetischt werden. Man hätte aber gern ge-
wusst, ob LS mit seiner Behauptung zuvor in 
Frankreich eine Diskussion ausgelöst hat, deren 
Vergleich mit der deutschen eine interessante 
Lektüre bereitet hätte. Aber davon ist bei EL 

nicht die Rede. Gut, das Buch ist mehr als um-
fangreich, und man sollte sich damit begnügen, 
die Frage aufzuwerfen.

Und letztlich ein drittes Thema, welches 
das gesamte Lebenswerk des großen LS durch-
zieht: Ist der europäische Blick, der Blick des 
Anthropologen und Religionswissenschaftlers, 
dazu angetan, die Kulturen, die erforscht wer-
den, zu zerstören oder zu retten? Bewahren wir 
in Archiven und Museen und Sammelbänden 
das, was wir durch unsere Befragungen und 
Dokumentierungen vor Ort vernichten? Sind 
die Wissenschaftler Teil der kolonialen Ein-
heitskulturmaschine, auch wenn sie sich verbal 
davon abgrenzen? Und was heißt Bewahrung? 
Man kann die indigenen Kulturen Südamerikas 
(und diejenigen, die er in British Columbia un-
tersucht) nicht in käfigartiger Isolation halten, 
aber die westliche Globalisierungsmaschine 
zerstört sie wie eine Walze, die über alles hin-
weggeht. Ein unvermeidliches Artensterben?

Die strukturale Anthropologie erklärt, was 
geschieht, wenn unterschiedliche Mythen, Nar-
rative, Lebensgewohnheiten einander begegnen. 
Es entsteht ein drittes, das wiederum Teil des 
gesamten Narrativs wird. Wiederholt äußert LS, 
dass seine Beschreibungen selbst als Varianten 
der Mythen gelesen werden können, die sie the-
matisieren. LS beklagt die Globalisierung, weil 
sie Differenz vernichtet. Aber er sieht auch Licht 
am Ende des Tunnels – das Vereinheitlichte dif-
ferenziert sich wieder aus, ein Gesetz der Evolu-
tion, die eben nicht säuberlich in naturhafte und 
kulturelle Sphären getrennt werden kann. Das 
Anthropozän hat schließlich spätestens im 19. 
Jahrhundert begonnen, nicht erst jetzt. Am Ende 
des Buches (1056) macht EL darauf aufmerksam, 
dass LS Giambattista Vico’s Theorie (Principes 
d’une science nouvelle relative à la nature com-
mune des nations, 1744) studiert und sich an-
geeignet habe, bei dem man lernen könne, dass 
die großen Fragen immer dieselben sind, dass sie 
nur auf verschiedenen Pfaden (corsi bzw. ricorsi) 
und Konstellationen immer neu konfiguriert 
werden und auf diese Weise Gesellschaften prä-
gen. Strebt nun alles auf Vereinheitlichung unter 
der Diktatur des geistlosen Konsumerismus zu, 
in eine Gesellschaft der Vergegenständlichung 
hinein? Oder wird sich neue Differenz entfalten 
und so Leben ermöglichen, beides, biologisch 
wie kulturell? EL schließt ihr grandioses Buch 
mit einem dazugehörigen Zitat von Lévi-Strauss 
selbst: „Man sagt ‚eines von beiden‘, und dann ist 
es doch immer das dritte.“ (1057)

Philosophie



435Philosophie Theologie

Emmanuelle Loyers Arbeit erinnert eın Umwelt, Diskriminierung der Geschlechter,
anderes Werk, das ebenbürtig Ist: Cdie gewaltige unübersichtliche Prozesse der Urbanisierung,
Monografıie, Cdie Andrea Wulf 2015 dem pra- cdas Anwachsen religiöser ewegungen
genden Entdecker des Jahrhunderts gewid- Uun: weltere Problemfelder In den 25 Beıltragen.
mel hat, Alexander VO  3 Humboldt uch ın [ese sind locker vIier thematischen Schwer-
Südamerika unterwegs mıt Folgen, Cdie bis heute punkten zugeordnet: Politik / Gesellschaft (27—
Wirkung zeigen. uch CI, der Beobachtung 198), Kultur Gender 199—-350), Kirche
des Fremden geschult, eın Kritiker der kolonial- Pastoral 351-502) Uun: Theologie WIssen-
cSklavenhalterischen westlichen Zivilisation, Cdie cchaft 503-570) Schon der Umfang des etzten
Kulturen zerstört, indem 61€ Menschen ausbeu- Schwerpunktes macht deutlich, dass cdas enL-
tel, Uun: atur zerstoört, indem 61€ alles zu (1E- cscheidende Gjewicht dieser Publikation nicht 1mmM
brauchsgegenstand reduziert. Lev1-Strauss WT Bereich der Theoriebildung, sondern ın der Pra-
auf SallzZ anderen Pfaden, ber ın ahnlichem X1S liegt. Vorangestellt wird eın ausgezeichneter
Tlerrain unterwegs, eın Humboldt des Jahr- inhaltlicher Aufriss AUS der Feder des Spanı-
hunderts, un: Cdie beiden oroßen Biografien be- schen Theologen Victor Codina (13 —26) [Meser
ZEUSECI Cdie verschlungenen Abenteuer mensch- Beltrag lag :ohl allen Autoren/Autorinnen des
licher Entdeckerlust ın gebührender Welse. Bandes VOI, denn mehrfach wird auf ihn €ezug
München Michael Vorn Brück 3008 Schwer verständlich 1st Cdie kritische

Anmerkung VO  3 FIOFIS Huher ZUrT! Abwesenheit
einer feministischen Sichtweise bei Codina (33 1,
Anm 67), denn diese wird bei ihm explizit e1IN-

THEOLOGIE gefordert (22) Wichtig 1st der 1nwels, dass mıt
dem VO  3 verschiedenen Seliten vorgetragenen©  e Gmainer-Pranzl, Franz Lassak, San- Angrift auf Cdie Theologie der Befreiung indirektdra Weiler, Bırgıt Hg.) Theologıie der uch cdas /weite Vatikanische Konzil ın selnerBefreiung heute Herausforderungen pastoralen Grundintention betroflen 1St. (14)Transformationen Impulse (Salzburger Eın Grundsatz der Theologie der BefreiungTheologische Studien nterkulturell 18)

Tyrolia Verlag, Innsbruck-Wıen 2017
lautet: ,5 den Armen vorbei gibt kein eil
Uun: keine Erlösung” (18) Sehr instruktiv 1st der

uro 59,00 ( HF 9290 ISBN U /8-
3-7022-35/7/7-) Beltrag VOo  3 Hans der 29-68 Man würde sich

wünschen, dass der Ulr seINe ortrage, Clie
DIe Verfasser/innen beschreiben ihre Nnien- 1mmM Literaturverzeichnis als unveröflentlicht auf-
t10n „ MIt diesem Publikationsprojekt VT - führt, Online stellt, 61€ auf diese Welse
suchen WIr der rage nachzugehen, WIE unfter gänglich machen.

Besonders kritisch wird Immer wieder Cdieden gegenwartigen Bedingungen TIraditionen
befreiungstheologischer Reflexion Uun: PraxI1is „Unfähigkeit der römischen Kirche, mıt dem
weiterentwickelt werden können Uun: welchen Kklerikalen Modell brechen Uun: durch
Herausforderungen 61€E sich cstellen haben kirchliche Strukturen ersetizen, Cdie mehr
Denn den timmen der Kritiker in- Gleichheit verwirklichen“ (91) angesprochen.
11CI1, Clie TL cdas vermeintliche Ende der Miıt Recht wird uch auf den indischen T1heo-
Befreiungstheologie proklamieren, hat sich logen Felix Winfried €ezug 3008  3 der
Befreiungstheologie ın vielfältigen Praxen Uun: Onlert, dass sich Clie katholische Theologie viel

HE Tien fortgesetzt.” 9) Was sich hinter cehr mıt überholten Problemstellungen be-
dem schlichten Titel des Bandes verbirgt, 1st schäftigt, sich den drängenden Fragen der
nichts weniger als 1n€e kompakte Bündelung Menschen VOo  3 heute stellen (139) Im Beıltrag
gegenwartiger Problemanzeigen, theologischer VO  3 Beatrice Faye, der uch den afrikanischen
Denkansätze Uun: dichter Lebenszeugnisse, denn Hor1izont 1Ns Spiel bringt, wird Cdies auf den
Cdie Theologie der Befreiung 1st „eEIn nachhaltiger Punkt gebracht: „WI1e 1st cdas Geheimnis (‚ottes
theologischer Diskurs, der Cdie gesellschaftliche verstehen, WEI111 WwWIr auf Cdie Fragen VO  3 Man-
Realität als erstien (Irt der Theologie begreift 1ieT Uun: Frauen nach (‚ottes Gegenwart Inm ıt-
Uun: diese ‚1m Licht des Evangeliums Gaudium ten ihrer dramatischen Lebenssituation hören
e{ spes) und unfer dem Anspruch VO  3 Befrei- Uun: diese aufgreifen?” 175 f.) KEevor 111a sich
ung analysiert” 9) SO finden sich gewichtige miıt dem ext VOo  3 IVOoNne Gebara 217-232) be-
Diskursfelder WI1IE Migration, Zerstörung der fasst, sollte 111a als hermeneutischen Schlüssel

435

Emmanuelle Loyers Arbeit erinnert an ein 
anderes Werk, das ebenbürtig ist: die gewaltige 
Monografie, die Andrea Wulf 2015 dem prä-
genden Entdecker des 19. Jahrhunderts gewid-
met hat, Alexander von Humboldt. Auch er in 
Südamerika unterwegs mit Folgen, die bis heute 
Wirkung zeigen. Auch er, an der Beobachtung 
des Fremden geschult, ein Kritiker der kolonial-
sklavenhalterischen westlichen Zivilisation, die 
Kulturen zerstört, indem sie Menschen ausbeu-
tet, und Natur zerstört, indem sie alles zum Ge-
brauchsgegenstand reduziert. Lévi-Strauss war 
auf ganz anderen Pfaden, aber in ähnlichem 
Terrain unterwegs, ein Humboldt des 20. Jahr-
hunderts, und die beiden großen Biografien be-
zeugen die verschlungenen Abenteuer mensch-
licher Entdeckerlust in gebührender Weise.
München	 Michael von Brück

Philosophie / Theologie

THEOLOGIE

◆ Gmainer-Pranzl, Franz / Lassak, San-
dra / Weiler, Birgit (Hg.): Theologie der 
Befreiung heute. Herausforderungen – 
Transformationen – Impulse (Salzburger 
Theologische Studien interkulturell 18). 
Tyrolia Verlag, Innsbruck–Wien 2017. (578) 
Pb. Euro 59,00 (D, A) / CHF 92,90. ISBN 978-
3-7022-3577-2.

Die Verfasser/innen beschreiben ihre Inten-
tion so: „Mit diesem Publikationsprojekt ver-
suchen wir der Frage nachzugehen, wie unter 
den gegenwärtigen Bedingungen Traditionen 
befreiungstheologischer Reflexion und Praxis 
weiterentwickelt werden können und welchen 
Herausforderungen sie sich zu stellen haben. 
Denn entgegen den Stimmen der Kritiker_in-
nen, die gerne das vermeintliche Ende der 
Befreiungstheologie proklamieren, hat sich 
Befreiungstheologie in vielfältigen Praxen und 
an neuen Orten fortgesetzt.“ (9) Was sich hinter 
dem schlichten Titel des Bandes verbirgt, ist 
nichts weniger als eine kompakte Bündelung 
gegenwärtiger Problemanzeigen, theologischer 
Denkansätze und dichter Lebenszeugnisse, denn 
die Theologie der Befreiung ist „ein nachhaltiger 
theologischer Diskurs, der die gesellschaftliche 
Realität als ersten Ort der Theologie begreift 
und diese ‚im Licht des Evangeliums‘ (Gaudium 
et spes) und unter dem Anspruch von ‚Befrei-
ung‘ analysiert“ (9). So finden sich gewichtige 
Diskursfelder wie Migration, Zerstörung der 

Umwelt, Diskriminierung der Geschlechter, 
unübersichtliche Prozesse der Urbanisierung, 
das Anwachsen neuer religiöser Bewegungen 
und weitere Problemfelder in den 25 Beiträgen. 
Diese sind locker vier thematischen Schwer-
punkten zugeordnet: Politik / Gesellschaft (27– 
198), Kultur / Gender (199  – 350), Kirche / 
Pastoral (351– 502) und Theologie / Wissen-
schaft (503  –  570). Schon der Umfang des letzten 
Schwerpunktes macht deutlich, dass das ent-
scheidende Gewicht dieser Publikation nicht im 
Bereich der Theoriebildung, sondern in der Pra-
xis liegt. Vorangestellt wird ein ausgezeichneter 
inhaltlicher Aufriss aus der Feder des spani-
schen Theologen Victor Codina (13  –  26). Dieser 
Beitrag lag wohl allen Autoren/Autorinnen des 
Bandes vor, denn mehrfach wird auf ihn Bezug 
genommen. Schwer verständlich ist die kritische 
Anmerkung von Doris Huber zur Abwesenheit 
einer feministischen Sichtweise bei Codina (331, 
Anm. 67), denn diese wird bei ihm explizit ein-
gefordert (22). Wichtig ist der Hinweis, dass mit 
dem von verschiedenen Seiten vorgetragenen 
Angriff auf die Theologie der Befreiung indirekt 
auch das Zweite Vatikanische Konzil in seiner 
pastoralen Grundintention betroffen ist. (14) 
Ein Grundsatz der Theologie der Befreiung 
lautet: „an den Armen vorbei gibt es kein Heil 
und keine Erlösung“ (18). Sehr instruktiv ist der 
Beitrag von Hans Eder (29  –  68). Man würde sich 
wünschen, dass der Autor seine Vorträge, die er 
im Literaturverzeichnis als unveröffentlicht auf-
führt, online stellt, um sie auf diese Weise zu-
gänglich zu machen.

Besonders kritisch wird immer wieder die 
„Unfähigkeit der römischen Kirche, mit dem 
klerikalen Modell zu brechen und es durch 
kirchliche Strukturen zu ersetzen, die mehr 
Gleichheit verwirklichen“ (91) angesprochen. 
Mit Recht wird auch auf den indischen Theo-
logen Felix Winfried Bezug genommen, der 
moniert, dass sich die katholische Theologie viel 
zu sehr mit überholten Problemstellungen be-
schäftigt, statt sich den drängenden Fragen der 
Menschen von heute zu stellen (139). Im Beitrag 
von Béatrice Faye, der auch den afrikanischen 
Horizont ins Spiel bringt, wird dies auf den 
Punkt gebracht: „Wie ist das Geheimnis Gottes 
zu verstehen, wenn wir auf die Fragen von Män-
nern und Frauen nach Gottes Gegenwart inmit-
ten ihrer dramatischen Lebenssituation hören 
und diese aufgreifen?“ (175 f.) Bevor man sich 
mit dem Text von Ivone Gebara (217– 232) be-
fasst, sollte man als hermeneutischen Schlüssel 


