Pastoraltheologie / Philosophie

431

besetzt, denn Demenz ist eine Bedrohung der
Identitat. Die Angste werden dadurch bestirkt,
»dass ein Leben mit Demenz zentralen Werten,
an denen sich unsere Gesellschaft orientiert,
wie beispielsweise Selbstandigkeit, Produktivi-
tat und Rationalitat, zuwiderlauft (11). Hilf-
reich sind zahlreiche Informationen tiber die
Begrifflichkeit, tiber deren Stadien und Ver-
laufsformen von Demenz. Bei der Wahl seiner
Referenzautoren zur Definition der zentralen
theologischen Begrifflichkeit hat der Verfasser
nicht immer eine gliickliche Hand. Die Begriffs-
klarungen (z.B. ,Spiritualitat, ,Religiositit®,
»Seelsorge) sind oft vage und nicht frei von
Tautologien, etwa wenn ,,Seelsorge“ als eine Art
»multidimensionaler Sorge um die Seele“ (21)
bezeichnet wird. Im Hinblick auf die theologi-
schen Implikationen ist kritisch zu fragen, in-
wieweit tatsdchlich eine analoge Redeweise von
Gott verinnerlicht ist, wenn etwa gesagt wird,
»dass sich Gott der Menschen mit Demenz er-
innert“ (58). Ahnliches gilt im Hinblick auf den
Briickenschlag zu biblischen Texten. So wird
die Jjob-Geschichte in einer Weise gedeutet, die
kaum den fachlichen Standards literarkritischer
Methoden gerecht wird. Viel besser geschieht
der Umgang mit der Geschichte der Jiinger von
Emmaus, doch das liegt an dem kompetenten
Referenzautor in Gestalt des fritheren Passau-
er Pastoralpsychologen Isidor Baumgartner.
Wie stark der Verfasser von seinen Referenz-
autoren abhingig ist, wird besonders deutlich
an dem freikirchlich gepragten Bestsellerautor
David Keck (,,Forgetting Whose We Are: Alz-
heimer‘s Disease and the Love of God®, 1996),
dem der Verfasser zwar nicht ganz unkritisch
gegeniibersteht, sich jedoch weitgehend dessen
Verstdndniskategorien (z. B. Demenz als ,,theo-
logische Krankheit, 57) zu eigen macht. Be-
sonderes Interesse verspricht die Fallstudie, die
der Verfasser am Ende seiner Uberlegungen
présentiert. Einrichtung und Personen bleiben
zu threm Schutz anonym, doch wird offensicht-
lich, dass in der ausgewihlten Einrichtung
gerade im Hinblick auf personelle Ressourcen
unter optimalen Bedingungen gearbeitet wird,
wie sich dies nur die wenigsten Trager mangels
kapitalkréftiger Klientel leisten konnen. Von
daher stellt sich die Frage, inwieweit der be-
obachteten Einrichtung tatsachlich Modellcha-
rakter zugesprochen werden kann (von einem
auflereuropdischen Setting, das vom Verfasser
nicht thematisiert wird, ganz zu schweigen).
Will man bei der Beurteilung der vorgelegten

Publikation fair sein, dann gilt es zu beriick-
sichtigen, dass hier eine akademische Quali-
fikationsarbeit vorgelegt wird und nicht die
erfahrungsgesittigten Reflexionen einer jahr-
zehntelangen einschligigen Praxis. Doch auch
wenn manche Erfahrungen nur aus zweiter
Hand berichtet werden, ldsst sich die Dramatik
erkennen, um die es in der Sache geht. Man
muss sich nur vor Augen fithren, was es heifit,
dass den Menschen mit dissoziativen Storungen
»ihre Welt buchstablich in Stiicke zerfallt“ (47).
Fazit: Es ist sehr zu wiinschen, dass - angeregt
durch diese Studie — weitere Forschungen im
Hinblick auf die Betreuung von Menschen mit
Demenz unternommen werden. Zu den stérks-
ten Seiten der vorliegenden Untersuchung ge-
hort die durchgingige Interdisziplinaritat, die
mit Recht eingefordert wird. Eine humane Zu-
kunft kann nicht allein Fachidioten iiberlassen
bleiben.

Bamberg / Linz Hanjo Sauer
PHILOSOPHIE
¢ Loyer, Emmanuelle: Lévi-Strauss. Eine

Biographie. Suhrkamp Verlag, Berlin 2017.
(1088) Geb. Euro 58,00 (D) / Euro 59,70 (A) /
CHF 77,90. ISBN 978-3-518-42770-5.

Lévi-Strauss (1908-2009), ein Monument be-
reits zu Lebzeiten, der, wie er gegen Ende sei-
nes Lebens trocken bemerkt, sich selbst schon
iiberlebt hitte. Dieses Werk ist mehr als eine
Biografie (1088 Seiten inkl. Register), ndmlich
ein Zeitgemilde der Intellektualgeschichte
Frankreichs tiber ein Jahrhundert hinweg, die
Lebensspanne von Claude Lévi-Strauss (LS).
Der Held dieses Buches ist mehr als der Be-
griinder der strukturalen Anthropologie, er
ist ein Gesellschafts- und Medienereignis in
Paris, Fokus intellektueller Diskurse und aka-
demischer Intrigen, Inbegriff der franzdsischen
Kunst, Intellektualitit zu inszenieren. Das ist
so anders als alles, was wir diesbeziiglich aus
Deutschland oder der angelsachsischen Welt
kennen, und bedarf selbst einer anthropologi-
schen Analyse, die strukturalistisch zu sein hat-
te, und gelegentlich gelingt genau das der Au-
torin Emmanuelle Loyer (EL) in vorziiglicher
Weise, ausgesprochen und unausgesprochen.
Was heifdt ,,struktural“? Es heif3t, dass sich Be-
deutung ergibt nicht allein aus der Sache selbst,
sondern aus der Rolle des Jeweiligen in einem



432

Philosophie

Umfassenderen. ,Weil bedeuten heifdt, [...] ei-
nen Code in einen anderen zu iibertragen, und
die ,Bedeutung’ im Erfassen einer Homologie
zwischen dem Ausgangscode und dem Ziel-
code besteht; da aber der Zielcode gegeniiber
einem dritten den Anfangscode spielen kann,
kann man endlos so fortfahren [...]“ (785, LS In
einem Brief an Octavio Paz von 1970). Genau
das ist der Duktus dieser ,,Biographie, dieses
mythischen Epos, das dem Leser nicht gegen-
uibersteht, sondern ihn weiter verweist.

Was soll man zu solch einem opus magnum
sagen? Hinweise geben auf das, was fehlt? Einen
Hymnus anstimmen auf die unsagbar fleiffige
Archivarbeit, die den minutiosen Schilderun-
gen der Lebenslinien des LS in der jiidischen
Ahnengalerie und der elsdssischen Heimat, im
Paris der 20er-Jahre, in Brasilien, in den USA,
im Paris der Nachkriegszeit zugrunde liegen?
Eine Epoche wird hier verhandelt, und es ist
die Epoche des 2. Weltkriegs und seiner Folgen.
Alles wird durcheinandergewirbelt. Das Exil fiir
die grofien Kopfe bedeutet, dass neue Allianzen
entstehen zwischen den Protagonisten, aber
auch zwischen den akademischen Disziplinen
und ihren jeweils abgeschotteten Kulturen,
nicht zuletzt von Politik und Kunst. EL erzéhlt
diese Zusammenhinge meisterhaft, fast alles
liest sich spannend, fliissig und mit groflem
Gewinn. Denn LS hat die Kulturwissenschaften
neu erfunden, er hat fir Anthropologie (Eth-
nologie) und Religionswissenschaft Maf3stibe
gesetzt, die ihn bereits zu Lebzeiten zum ,,Klas-
siker avancieren lie3en.

Das strukturale Prinzip wir nirgends zu-
sammenhéngend eingefiihrt, und der unkun-
dige Leser muss sich mittels vereinzelter und
immer wieder kluger Formulierungen (z.B.
4251, 4641, 5911, 974f.) selbst ein Bild zu-
sammensetzen. Kurz: Ein ,etwas“ ist nicht ein
etwas in sich, sondern in Bezug auf das, was
es nicht ist und zu diesem etwas macht. Also:
Ein Baum ist nicht in sich substanziell oder es-
senziell ein Baum, sondern in Bezug auf den
Hund, auf den Holzfiller, auf das Liebespaar,
die mit dem Baum in Beziehung treten, ein je
Besonderes. Der Baum ist in ein Narrativ ver-
woben, das sich ergibt und nie zu Ende ist. Nun
geht es LS nicht primar um Baume, sondern um
soziale Beziehungsmuster — eben: Muster, For-
men, Interdependenzen -, um mythische und
rituelle Elemente. Er beginnt sein Lebenswerk
mit der Untersuchung von Verwandtschafts-
beziehungen in brasilianischen Gesellschaften

des Amazonas-Gebiets und erkennt, dass nicht
die Blutsverwandtschaft, sondern das soziale
Verkniipfungssystem Nihe und Ferne mensch-
licher Beziehungen bestimmen. Das Inzest-Ta-
bu ist ihm der Anfang der Kultur, ein Einschnitt
in der Evolution der Menschheit, der Natur von
Kultur unterscheiden lésst (spater wird er diese
scharfe Trennung aufheben). Dann aber geht
es um Mythen und Rituale. Sie werden struk-
turalistisch, nicht essenzialistisch gedeutet. Die
Methode tibernimmt er aus der Sprachwissen-
schaft (Roman Jakobson): Es ist die Grammatik,
die iiber die Bedeutungen der einzelnen Teile
entscheidet, also ist es die Form, die Struktur,
die den Gehalt bestimmt. Aus den wechselnden
und sich verindernden Beziehungen der Ele-
mente ergibt sich der ,,Sinn” eines Rituals, eines
mythischen Narrativs oder eines Gebrauchs-
gegenstandes wie z.B. des viel besprochenen
Penis-Futterals bei den Stimmen, die er unter-
sucht, aber auch der Beschneidung in semi-
tischen Gesellschaften. In all diesen Fallen wird
das Naturhafte zum sozialen Muster, jeweils
unterschiedlich dargestellt. Es ist die Variation
des Mythos und seiner Elemente, die iberhaupt
erst ,,Bedeutung® erkennen ldsst. Das eroffnet
neue Perspektiven auf einen komparatistischen
Ansatz beim Verstehen unterschiedlicher Kul-
turen, der nicht-hierarchisch ist, wenngleich
jeder Blick perspektivisch ist und bleibt. Das
erscheint uns heute als selbstverstindlich, ja
fast trivial. Aber es war (und ist) eine Kampf-
ansage an jeden metaphysischen Essenzialis-
mus, die harte Gegenreaktionen ausgelost hat,
und sie ist von Bedeutung nicht fiir die Inter-
pretation von Mythen, sondern fiir eine all-
gemeine Kulturhermeneutik. Dazu spiter. Die
Intellektuellenziinfte nicht nur in Paris werden
aufgeschreckt durch LS, den jungen Sozialis-
ten, der mit Philosophen wie Kiinstlern aller
Couleur die Klinge kreuzt. Diese ,Diskurse®
werden institutionell und persénlich, intellek-
tuell und in ihrer emotionalen Befrachtung von
EL minutiés ausgeleuchtet. Selbstverstdndlich
bedugen die Soziologen (Pierre Bourdieu wird
mehrfach zitiert) argwohnisch das strukturale
Unternehmen: Wird hier alles auf die schon seit
Marcel Mauss beschworene Tauschbeziehung
in Gesellschaften zuriickgefithrt und dadurch
der Diskurs um die Bedeutung der Machtstruk-
turen ausgeblendet? Politisch brisant ist dies al-
les in einem 20. Jahrhundert, das vom Aufstieg
und Fall totalitirer Diktaturen geprégt ist, mit
Erschiitterungen fiir die ganze Welt.



Philosophie

433

Allerdings sind ja die Strukturalisten
keineswegs die Einzigen, die jener essentialis-
tischen Seins-Metaphysik auch in den Kultur-
wissenschaften das Wasser abgraben und als
das bezeichnen, was sie ist: kolonialistische
Herrschaftsstrategie, mit der sich die ,westliche
Kultur® ihren Uberlegenheitsanspruch, ihren
kulturell-religiosen ,,Fortschritt“ beweihréu-
chert. Das ist immerhin markant: LS war einer
der Ersten, der bereits 1935 diesen Mythos der
westlichen Moderne, dass alles sich im Fort-
schritt entwickeln wiirde - Wissenschaft, Kunst,
Gesellschaft - in Frage stellt und mit Verweis
auf die Gleichberechtigung der ganz anders
strukturierten Kulturen als Ideologie entlarvt.
(203) EL formuliert, eine der heftigen Debatten
mit Roger Caillois (in den Jahren 1954/55) zu-
sammenfassend: ,,Denn die Idee eines kulturel-
len Relativismus, dem zufolge jede Kultur ihren
eigenen Wert hat, ist wirklich eine ,neue Idee’
gegeniiber dem weitgehend geteilten Glauben
an einen Evolutionismus und eine wenn nicht
rassische, so doch kulturelle, technische und so-
gar moralische Uberlegenheit des Westens |...]
Umfassender bildet diese neue Wahrnehmung
der Zeiten (der Optimismus des Fortschritts,
die intensiv besetzte Zukunft), die Lévi-Strauss
in seiner Kritik des unilinearen Fortschritts
anprangert, genaugenommen die postrevolu-
tionare westliche Moderne.“ (554) Aber eben:
Man wiisste gern, wie tiber die Kreise der Pari-
ser (und teilweise New Yorker) Debattenzirkel
hinaus das strukturale Denken mit anderen
oder dhnlich gelagerten Neuansitzen im frithen
20. Jahrhundert ins Gesprich gekommen ist.
Mit dem Prozess-Denken des britischen Phi-
losophen und Mathematikers Alfred North
Whitehead etwa (seine Gifford Lectures ,,Pro-
cess and Reality von 1927/28), das vor allem in
den USA rezipiert wurde, eine Denkform, die
wiederum Hintergriinde im Buddhismus hat,
den LS nur ganz am Rande und im Kontext sei-
ner eher oberflichlich anmutenden und spaten
Begegnung mit Japan kennenlernt. Dass LS die
Psychoanalyse angreift, weil sie ihm als Struk-
tur erscheint, die nur auf dem Hintergrund des
(spat)burgerlichen Subjekts Sinn ergibt, ver-
stehen wir heute recht gut. Aber ist das alles?
LS formuliert gern perspektivisch, und genau
das impliziert bereits das nicht Gesagte. Ganz
sicher wiirde er das gar nicht bestreiten. Aber
hat er nicht-européische Modelle der Philoso-
phie oder einer philosophischen Anthropologie
wirklich durchdacht und als mégliche generati-

ve Prinzipien verstehen kénnen? Man wiinschte
sich bei einer so umfassenden Darstellung mehr
als nur einige wenige versteckte Verweise zum
Thema. Sollte es in den voluminésen Archiven
dazu nichts geben?

Grandios erzahlt die Autorin die zunédchst
scheiternden, dann erfolgreichen Versuche
des stiirmischen Gelehrten LS, in den Pariser
Wissenschaftsinstitutionen Fuf zu fassen — es
gelingt ihm im Collége de France (im dritten
Anlauf) und der Académie francaise Positionen
zu erobern, und dann vor allem sein eigenes
anthropologisches Institut, das Laboratoire
danthropologie sociale, zu grinden. Hier wird
geforscht und weiterentwickelt. Dort hingegen
wird so oft eine sprachverliebte Selbstreferen-
tialitat gepflegt, die allenthalben mit dem struk-
turalen Denken kollidiert, und das fiihrt zu
charmanten wie bitterbosen Konfrontationen,
die sich jedoch sehr bald verfliichtigen, wenn
gemeinsame Interessen und kolloquialer Ge-
schmack wieder die Oberhand gewinnen. Wie
sehr Wissenschaft eine soziale Institution ist,
ein Betrieb, der kluger und gelegentlich auch
spitzbiibischer Fithrung bedarf, liest sich fas-
zinierend, anschaulich, aufschlussreich. Welch
unglaublich internationale Vernetzung LS
pflegt, wie viele Facetten seines Wirkens auf al-
len Ebenen des kulturellen und - ja auch - des
politischen Wirkens seine ,,strukturale Revolu-
tion hervorbringt, welche theoretischen Fines-
sen der kulturwissenschaftlichen und sozialen
Disziplinen beleuchtet werden, das ist atembe-
raubend und doch (fast) immer mit Vergniigen
zu lesen (in der vorziiglich eleganten Uberset-
zung durch Eva Moldenhauer). Die Erzdhlung
der Autorin ist ein grofler Wurf!

Aber nun das grofle Fragezeichen, beildu-
fig erwéhnt nur, aber Dynamit fiir das gesamte
intellektuelle Unternehmen nicht nur eines
LS, sondern einer Zunft, die sich als ,,neutrale
Kulturwissenschaft selbst auszuweichen ver-
mochte. Das ist keine Petitesse, auch nicht
nur ein Fehlurteil, sondern ein Problem der
Wissensstruktur: LS rechtfertigt seine kultur-
relativistische Haltung gegeniiber der weib-
lichen Beschneidung mit einem Argument,
das empirisch falsch ist (1014f): die mann-
liche Beschneidung der Vorhaut entspreche der
weiblichen Beschneidung der Entfernung der
Klitoris, und das sei Ausdruck der Kulturation
des Sexus. Die Parallele wird medizinisch aben-
teuerlich begriindet mit der Behauptung, dass
Vorhaut und Klitoris einander entsprachen. Ja,



434

Philosophie

darf das denn wahr sein? Hat EL etwas iiberse-
hen und die Argumentation von LS nicht voll-
standig erfasst? Oder hat sich LS wirklich nicht
kundig gemacht bei irgendeinem Mediziner
und diesen Unsinn vermeiden kénnen? Einem
so groflen Intellektuellen und messerscharfen
Beobachter wie LS kann man das nicht als blof3e
Schlampigkeit in Beobachtung und Argumen-
tation durchgehen lassen. Wenn die These von
LS wirklich so formuliert wurde und nicht kon-
textuell anders zu bewerten wire, dann handelt
es sich wohl um einen theoriegeleiteten Irrtum
mit fatalen Konsequenzen. Hier mutiert auch
bei LS ethnologisches Beschreiben zur Ideolo-
gie. Es gibt eben doch Unterscheidungen, die in
der Sache liegen, nicht nur in der Struktur. Der
Kulturrelativismus hat Grenzen, die sich ratio-
nal begriinden lassen (was LS im Hinblick auf
einen moéglichen oder zumindest tendenziellen
Vegetarismus auch selbst tut). Hier jedenfalls
gehort der Widerspruch in die Darstellung,
doch dies bleibt aus. Hat wirklich niemand LS
widersprochen?

Ein etwas anders gelagertes Problem wird
von LS seit 2001 verhandelt, also spit und lange
Zeit nach seinen akademisch-methodologi-
schen Paukenschlagen, das Problem des Mono-
theismus und seiner politischen Konsequenzen.
(982 f.) Einige Jahre bevor Jan Assmann in
Deutschland (,,Die mosaische Unterscheidung®,
2003) eine dhnliche Debatte eroffnete, hat
schon LS behauptet, dass der Monotheismus,
besonders der judisch-christliche, die Schuld
daran trage, dass Intoleranz und Wahrheitsfeti-
schismus das Unternehmen der européischen
Kolonialgeschichte bzw. des Imperialismus
ermoglichten. Ganz sicher, zu den Feiern der
»Entdeckung® Amerikas 1492 durch Columbus
macht er 500 Jahre spéter darauf aufmerksam,
dass es sich nicht um Entdeckung, sondern um
Eroberung gehandelt habe. Aber dass dies dem
Monotheismus anzulasten sei, ist eine kithne
Behauptung. Als hitte es religionsgeschichtlich
nicht Monotheismen gegeben, die nicht kolo-
nialistisch agiert hatten, oder Polytheismen, die
durchaus (in begrenzterem Rahmen) koloniale
Bestrebungen durchgesetzt hitten. All dies hat
man Assmann vorgehalten, und die Argumente
und Gegenargumente miissen hier nicht neu
aufgetischt werden. Man hitte aber gern ge-
wusst, ob LS mit seiner Behauptung zuvor in
Frankreich eine Diskussion ausgeldst hat, deren
Vergleich mit der deutschen eine interessante
Lektiire bereitet hétte. Aber davon ist bei EL

nicht die Rede. Gut, das Buch ist mehr als um-
fangreich, und man sollte sich damit begntigen,
die Frage aufzuwerfen.

Und letztlich ein drittes Thema, welches
das gesamte Lebenswerk des grofien LS durch-
zieht: Ist der europiische Blick, der Blick des
Anthropologen und Religionswissenschaftlers,
dazu angetan, die Kulturen, die erforscht wer-
den, zu zerstoren oder zu retten? Bewahren wir
in Archiven und Museen und Sammelbanden
das, was wir durch unsere Befragungen und
Dokumentierungen vor Ort vernichten? Sind
die Wissenschaftler Teil der kolonialen Ein-
heitskulturmaschine, auch wenn sie sich verbal
davon abgrenzen? Und was heif$t Bewahrung?
Man kann die indigenen Kulturen Siidamerikas
(und diejenigen, die er in British Columbia un-
tersucht) nicht in kifigartiger Isolation halten,
aber die westliche Globalisierungsmaschine
zerstOrt sie wie eine Walze, die tiber alles hin-
weggeht. Ein unvermeidliches Artensterben?

Die strukturale Anthropologie erkldrt, was
geschieht, wenn unterschiedliche Mythen, Nar-
rative, Lebensgewohnheiten einander begegnen.
Es entsteht ein drittes, das wiederum Teil des
gesamten Narrativs wird. Wiederholt duflert LS,
dass seine Beschreibungen selbst als Varianten
der Mythen gelesen werden konnen, die sie the-
matisieren. LS beklagt die Globalisierung, weil
sie Differenz vernichtet. Aber er sieht auch Licht
am Ende des Tunnels - das Vereinheitlichte dif-
ferenziert sich wieder aus, ein Gesetz der Evolu-
tion, die eben nicht sduberlich in naturhafte und
kulturelle Sphéren getrennt werden kann. Das
Anthropozdn hat schliefSlich spatestens im 19.
Jahrhundert begonnen, nicht erst jetzt. Am Ende
des Buches (1056) macht EL darauf aufmerksam,
dass LS Giambattista Vico's Theorie (Principes
dune science nouvelle relative a la nature com-
mune des nations, 1744) studiert und sich an-
geeignet habe, bei dem man lernen kénne, dass
die groflen Fragen immer dieselben sind, dass sie
nur auf verschiedenen Pfaden (corsi bzw. ricorsi)
und Konstellationen immer neu konfiguriert
werden und auf diese Weise Gesellschaften pra-
gen. Strebt nun alles auf Vereinheitlichung unter
der Diktatur des geistlosen Konsumerismus zu,
in eine Gesellschaft der Vergegenstindlichung
hinein? Oder wird sich neue Differenz entfalten
und so Leben ermdglichen, beides, biologisch
wie kulturell? EL schlieit ihr grandioses Buch
mit einem dazugehorigen Zitat von Lévi-Strauss
selbst: ,Man sagt ,eines von beiden; und dann ist
es doch immer das dritte. (1057)



Philosophie / Theologie

435

Emmanuelle Loyers Arbeit erinnert an ein
anderes Werk, das ebenbiirtig ist: die gewaltige
Monografie, die Andrea Wulf 2015 dem pri-
genden Entdecker des 19. Jahrhunderts gewid-
met hat, Alexander von Humboldt. Auch er in
Stidamerika unterwegs mit Folgen, die bis heute
Wirkung zeigen. Auch er, an der Beobachtung
des Fremden geschult, ein Kritiker der kolonial-
sklavenhalterischen westlichen Zivilisation, die
Kulturen zerstort, indem sie Menschen ausbeu-
tet, und Natur zerstort, indem sie alles zum Ge-
brauchsgegenstand reduziert. Lévi-Strauss war
auf ganz anderen Pfaden, aber in dhnlichem
Terrain unterwegs, ein Humboldt des 20. Jahr-
hunderts, und die beiden grofen Biografien be-
zeugen die verschlungenen Abenteuer mensch-
licher Entdeckerlust in gebithrender Weise.
Miinchen Michael von Briick

THEOLOGIE

¢ Gmainer-Pranzl, Franz / Lassak, San-
dra / Weiler, Birgit (Hg.): Theologie der
Befreiung heute. Herausforderungen -
Transformationen — Impulse (Salzburger
Theologische Studien interkulturell 18).
Tyrolia Verlag, Innsbruck-Wien 2017. (578)
Pb. Euro 59,00 (D, A) / CHF 92,90. ISBN 978-
3-7022-3577-2.

Die Verfasser/innen beschreiben ihre Inten-
tion so: ,Mit diesem Publikationsprojekt ver-
suchen wir der Frage nachzugehen, wie unter
den gegenwirtigen Bedingungen Traditionen
befreiungstheologischer Reflexion und Praxis
weiterentwickelt werden koénnen und welchen
Herausforderungen sie sich zu stellen haben.
Denn entgegen den Stimmen der Kritiker_in-
nen, die gerne das vermeintliche Ende der
Befreiungstheologie proklamieren, hat sich
Befreiungstheologie in vielfiltigen Praxen und
an neuen Orten fortgesetzt.“ (9) Was sich hinter
dem schlichten Titel des Bandes verbirgt, ist
nichts weniger als eine kompakte Biindelung
gegenwirtiger Problemanzeigen, theologischer
Denkansitze und dichter Lebenszeugnisse, denn
die Theologie der Befreiung ist ,,ein nachhaltiger
theologischer Diskurs, der die gesellschaftliche
Realitédt als ersten Ort der Theologie begreift
und diese ,im Licht des Evangeliums‘ (Gaudium
et spes) und unter dem Anspruch von ,Befrei-
ung’ analysiert“ (9). So finden sich gewichtige
Diskursfelder wie Migration, Zerstérung der

Umwelt, Diskriminierung der Geschlechter,
uniibersichtliche Prozesse der Urbanisierung,
das Anwachsen neuer religioser Bewegungen
und weitere Problemfelder in den 25 Beitragen.
Diese sind locker vier thematischen Schwer-
punkten zugeordnet: Politik / Gesellschaft (27-
198), Kultur / Gender (199-350), Kirche /
Pastoral (351-502) und Theologie / Wissen-
schaft (503-570). Schon der Umfang des letzten
Schwerpunktes macht deutlich, dass das ent-
scheidende Gewicht dieser Publikation nicht im
Bereich der Theoriebildung, sondern in der Pra-
xis liegt. Vorangestellt wird ein ausgezeichneter
inhaltlicher Aufriss aus der Feder des spani-
schen Theologen Victor Codina (13-26). Dieser
Beitrag lag wohl allen Autoren/Autorinnen des
Bandes vor, denn mehrfach wird auf ihn Bezug
genommen. Schwer verstandlich ist die kritische
Anmerkung von Doris Huber zur Abwesenheit
einer feministischen Sichtweise bei Codina (331,
Anm. 67), denn diese wird bei ihm explizit ein-
gefordert (22). Wichtig ist der Hinweis, dass mit
dem von verschiedenen Seiten vorgetragenen
Angriff auf die Theologie der Befreiung indirekt
auch das Zweite Vatikanische Konzil in seiner
pastoralen Grundintention betroffen ist. (14)
Ein Grundsatz der Theologie der Befreiung
lautet: ,an den Armen vorbei gibt es kein Heil
und keine Erlosung“ (18). Sehr instruktiv ist der
Beitrag von Hans Eder (29-68). Man wiirde sich
wiinschen, dass der Autor seine Vortrige, die er
im Literaturverzeichnis als unveroffentlicht auf-
fuhrt, online stellt, um sie auf diese Weise zu-
ginglich zu machen.

Besonders kritisch wird immer wieder die
»Unfihigkeit der romischen Kirche, mit dem
klerikalen Modell zu brechen und es durch
kirchliche Strukturen zu ersetzen, die mehr
Gleichheit verwirklichen® (91) angesprochen.
Mit Recht wird auch auf den indischen Theo-
logen Felix Winfried Bezug genommen, der
moniert, dass sich die katholische Theologie viel
zu sehr mit iiberholten Problemstellungen be-
schaftigt, statt sich den driangenden Fragen der
Menschen von heute zu stellen (139). Im Beitrag
von Béatrice Faye, der auch den afrikanischen
Horizont ins Spiel bringt, wird dies auf den
Punkt gebracht: ,Wie ist das Geheimnis Gottes
zu verstehen, wenn wir auf die Fragen von Mén-
nern und Frauen nach Gottes Gegenwart inmit-
ten ihrer dramatischen Lebenssituation horen
und diese aufgreifen?“ (175f.) Bevor man sich
mit dem Text von Ivone Gebara (217-232) be-
fasst, sollte man als hermeneutischen Schliissel



