ThPQ 170 (2022), 155-165

155

Erich Garhammer

,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?"”

Auferstehung literarisch

¢ Das Motiv der Auferstehung findet in der Literatur vielfiltigen Widerhall.
Dabei beschreiben Schriftsteller:innen vielfach ihr eigenes Erleben oder das
ihres Protagonisten als eine Auferstehung. Sie meinen damit ein neues, ver-
andertes Leben, eine Wiederbelebung oder einen Aufstand gegen unterdrii-
ckende Verhiltnisse. Der Vergleich zwischen theologischen und literari-
schen Auferstehungsbildern fiihrt aber zu einem iiberraschenden Ergebnis:
sie beriihren sich in ihrer Tiefenstruktur. (Redaktion)

Auferstehung - wenn heute iiberhaupt
noch davon die Rede ist, meint man damit
ein Leben nach dem Tod. Die Bibel spricht
anders: ,,Gott hat Jesus auferweckt.“ Die
Auferstehung ist ein Handeln Gottes, kei-
ne Selbsterméchtigung Jesu. Die Verbform
»er ist auferweckt worden® ist eine passi-
vische Formulierung, die auf ein Handeln
Gottes verweist (passivum divinum). Auf-
falligerweise ist die Auferweckungsaussage
im Perfekt formuliert. Im Griechischen
wird damit die Fortdauer eines erreichten
Zustandes ausgedriickt; die Betonung liegt
nicht auf einem einmaligen Vorgang, son-
dern auf dessen Resultat. Es geht nicht wie
bei Totenerweckungserzdhlungen um eine
Riickkehr ins Leben unter den Bedingun-
gen der irdischen Welt. Die Auferweckung
Jesu ist ein endzeitliches Ereignis, das He-
reinbrechen des neuen Aons in den alten.
In 1 Kor 15 wird diese Aussage bestitigt
durch die Rede von Christus als dem ,,Erst-
ling der Entschlafenen® (15,20). Seine Auf-

erweckung leitet die endzeitliche Totenauf-
erstehung ein - dieser Zusammenhang ist
tiir Paulus die Basis in seiner Argumenta-
tion gegen die verbreitete Leugnung der
Auferstehung in der Gemeinde von Ko-
rinth.

Das ilteste Osterzeugnis, die sog. par-
tizipiale Gottespradikation (,Gott, der Je-
sus aus den Toten auferweckt hat), ist also
eine theologische Aussage. Sie sagt, wer
Gott ist, sie sagt nicht, wie es zu der Uber-
zeugung der Auferweckung Jesu kam.

Wenn im folgenden Artikel tiber Auf-
erstehung literarisch gehandelt werden
soll, wird deutlich, dass es dabei um be-
sondere Erfahrungen von konkreten Men-
schen mitten im Leben geht, die mit einer
Auferstehungsterminologie umschrieben
werden. Am Schluss des Beitrags soll dann
allerdings angedeutet werden, dass litera-
rische und theologische Deutungen von
Auferstehung durchaus in derselben Hoft-
nung griinden kénnen.!

Fiir unsere Fragestellung immer noch zentral: Klaus Wengst, Ostern — Ein wirkliches Gleichnis,

eine wahre Geschichte. Zum neutestamentlichen Zeugnis von der Auferweckung Jesu, Miin-
chen 1991. Vgl. auch Auferstehungstexte im Neuen Testament. Sonderheft zur debatte 1/2015,

1-28.



156 Garhammer / ,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?*

1 ,Vorweggenommen in ein Haus
aus Licht”: Auferstehung in der
Lyrik von Marie Luise Kaschnitz

Biblische Motive werden in der moder-
nen Literatur hdufig rezipiert.” Die Schrift-
stellerin Marie Luise Kaschnitz® hat sich
mit dem Thema ,Auferstehung“ nach
dem Tod ihres Mannes Guido Freiherr
Kaschnitz von Weinberg auseinanderge-
setzt. Thr Mann, ein bekannter Archiolo-
ge, tibernahm 1952 die Leitung des Deut-
schen Archiologischen Instituts in Rom.
Die Riickkehr nach Rom bedeutete fiir das
Ehepaar Kaschnitz eine gliickliche, erfill-
te, mit vielen Freuden angereicherte Zeit.
Kurz vor einer Studienfahrt, auf der Gui-
do die Summe seines Lebenswerkes in ei-
ner Strukturgeschichte der Mittelmeer-
linder ziehen wollte, erkrankte er schwer.
Diagnose: Gehirntumor. Kaschnitz wohnt
wihrend der Behandlung ihres Mannes im
Krankenhaus der Barmbherzigen Briider
in Wien in der Castellezgasse. In diesem
Zimmer, in dem sie voller Hoffen und Ban-
gen die Operation ihres Mannes abwartet
und seine weitere Genesung erhofft, ent-
stehen die Gedichte aus dem Zyklus ,,Cas-
tellezlandschaft®:

»O dieser Geisterzwang / Nach vielen
Tranen / Aufzustehen der Mond scheint /
Nichts mehr in dir ist unverweint / Aber

mitten im Zimmer / Hebst du die Arme
drehst dich / Ziehst lachelnd Schritt um
Schritt / den rauen Schattenwalzer / zu
gar keiner Musik.“* Am 1. September 1958
stirbt Guido Kaschnitz. Fiir die Schriftstel-
lerin bricht eine Welt zusammen: In ih-
ren Gedichten und in ihrer Prosa wird die
Trauer sichtbar, jede Notiz ist eine Station
in diesem Trauerprozess.

»Deine Bettstatt verschwunden / Um
deine Biicher Spinnenkridnze / Auf dem
Teppich Schnee ... / Und Trost ist nicht, da
du mein Trost gewesen / Und Rat ist nicht,
da du mein Rat gewesen / Und Schutz ist
nicht, da du mein Schutz gewesen / Und
Liebe nicht, da ich um deinetwillen / Die
Welt geliebt.“

Diese Zeit der Isolation, in der die
Lebende am liebsten dem Verstorbenen
nachgestorben wire, wird beendet durch
einen iiberraschenden Telefonanruf. Der
rettende Telefonanruf lud sie zur Poetik-
dozentur nach Frankfurt ein: Am Telefon
war der Rektor der Frankfurter Goethe-
Universitat, Willy Hartner. Die Schriftstel-
lerin erinnert sich: ,,Eines Tages bin ich zu-
riickgekommen [...] Jemand also dreh-
te mich um, als ich schon im Begriff war,
ganz zu verschwinden, tatsachlich hatte ich
die Erde aufgekratzt, um dir zu folgen, und
war mit Trauer unter den Nageln, denn die
Erde hatte sich gesperrt. Der Jemand fiihr-

Vgl. dazu Erich Garhammer, ,,Sie werden lachen - die Bibel Bibel und moderne Literatur, in:

Hubert Frankemdlle (Hg.), Die Bibel. Das bekannte Buch - das fremde Buch, Paderborn 1994,
111-128, sowie Erich Garhammer (Hg.), Brennender Dornbusch und pfingstliche Feuerzun-
gen. Biblische Spuren in der modernen Literatur, Paderborn 2003. Im zweibédndigen Werk von
Heinrich Schmidinger (Hg.), Die Bibel in der deutschsprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts,
Mainz 1999, gibt es keinen Beitrag ,, Auferstehung®

1992.

Zur Person vgl. Dagmar v. Gersdorff, Marie Luise Kaschnitz. Eine Biographie, Frankfurt a. Main

*  Zitiert wird nach Christian Biittrich/ Norbert Miller (Hg.), Gesammelte Werke (GW). Bd. 1-7,

Frankfurt a. Main 1981-1989, hier: GW 5, 292.

> GW 5, 305f u. 310. Vgl. zu diesem Gedicht ,Requiem* Ulrike Suhr, Poesie als Sprache des
Glaubens. Eine theologische Untersuchung des literarischen Werkes von Marie Luise Kaschnitz
(Praktische Theologie heute 8), Stuttgart 1992, 194-199.



Garhammer / ,,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?“ 157

te ein Telefongesprach mit mir.“¢ Die Be-
wegung der Trauer wird nun ge6ffnet auf
eine neue Deutung des Geschehenen: ,Von
meinem Schreibtisch aufblickend, sah ich
das Bild des Mannes, den ich verloren hat-
te, meines Mannes, wie ich zu seinen Leb-
zeiten arglos zu sagen pflegte, aber jetzt
kam mir das Wort nicht mehr tber die
Lippen: Die Zeit, da ich ihn besessen hat-
te, war lang gewesen, aber die Ewigkeit
war langer, aus ihr war er hervorgetreten,
ihr gehorte er wieder an.”” Sie konnte ih-
ren Mann loslassen, ihn der Ewigkeit zu-
riickgeben, Gott anheimgeben. Damit wird
eine religiose Deutung des Widerfahrenen
in ihrem Schreiben méglich.

2 Das Hoffen auf Auferstehung

Eine bohrende Frage meldet sich weiterhin:
Was ist mit den Toten? Was kommt nach
dem Tod? Diese Frage stellt sie sich nicht
theoretisch oder allgemein, sondern biogra-
fisch. Indem sie nach den Toten fragt, fragt
sie nach ihrem toten Mann. Wenn sie nach
Auferstehung fragt, ist ihr wichtig, dass die
gemeinsame Liebe und die Tiefe des mit-
einander gelebten Lebens gerettet blei-
ben. Mit ,Dein Schweigen — meine Stim-
me* {iberschrieb Marie Luise Kaschnitz ei-
nen Gedichtzyklus aus dem Jahre 1962. In
diesem Gedichtzyklus veroffentlichte sie thr
bekanntes Auferstehungsgedicht:

»Auferstehung

Manchmal stehen wir auf
Stehen zur Auferstehung auf
Mitten am Tage

Mit unserem lebendigen Haar
Mit unserer atmenden Haut.

¢ GW2,38l.
7 GW 2, 396.
8 GW 5, 306.

Nur das Gewohnte ist um uns.
Keine Fata Morgana von Palmen
Mit weidenden Lowen

Und sanften Wolfen.

Die Weckuhren horen nicht auf zu ticken
Ihre Leuchtzeiger 16schen nicht aus.

Und dennoch leicht

Und dennoch unverwundbar

Geordnet in geheimnisvolle Ordnung
Vorweggenommen in ein Haus aus Licht.“®
Auferstehung in diesem Gedicht hat auf
den ersten Blick nichts mit der christlichen
Auferstehungshoffnung zu tun; es ist kein
formulierter Glaube, es ist eher eine be-
schriebene Erfahrung. Das Wort ,,Aufer-
stehung® wird mit der Bedeutung ,,aufste-
hen" assoziiert: Dieses Aufstehen geschieht
jeden Morgen, mehr oder weniger schwer.
Aber dann gibt es auch eine iibertragene
Bedeutung des Aufstehens, des Sich-erhe-
bens, des Sich-aufrichtens, ein Aufstehen
mitten am Tag: wenn etwas klar wird, auf-
leuchtet, mit Sinn erfiillt wird, geheimnis-
voll sich erschliefst.

Die Schriftstellerin will ihre neu ge-
wonnene Glaubensgewissheit poetisch
ausdriicken, sie mit erfahrungshaltigen
Worten umspielen, sie anreichern mit Er-
lebnispartikeln des gemeinsamen Ehele-
bens. Liturgische Formeln, Bibelsdtze oder
Liedzeilen aus dem Gottesdienst sind fiir
sie nicht tiberfliissig, ganz im Gegenteil, sie
evozieren ihre Imaginations- und Sprach-
kraft. Sie umschreibt ihren Glauben, was
nachher kommt, auf dem Hintergrund der
neuen Erfahrung so: ,Von dem, was nach-
her kommt, habe ich im Laufe der Jahre
ganz verschiedene Vorstellungen gehabt,



158 Garhammer / ,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?*

zumeist angenehme, eher Himmel als Hol-
le, Schlaf und begliickende Traume, und
traurig nur insofern, als es galt, die Erde
zu verlassen, diese ganz bestimmten Men-
schen, Landschaften und Dinge, an denen
ich hdnge und fiir die Schlaf und Traume
kein Ersatz sein konnen. Sitze wie ,Gott ist
die Liebe oder ,Naher mein Gott zu dir®
fielen mir oft ein und verursachten ein Ge-
fihl von Sicherheit, Kindergottesdienst-
sicherheit ... Was alles gut zusammenging
mit der Uberzeugung, dass wihrend der
Lebenszeit an uns schon alles geschieht,
die ewige Verzeihung, das ewige Jiingste
Gericht. Aber keine Angst vor zwickenden
Teufeln, die bereits abgestorben sind, wéh-
rend Gott, taglich totgesagt, lebt und seine
Liebesmacht, in die am Ende alle eingehen
werden.” Der Tod ihres Mannes lésst sie
den Kinderglauben ablegen, die Kinder-
gottesdienstsicherheit macht einem reifen
und ge-reiften Erwachsenenglauben Platz,
auch beziiglich Auferstehung.
Zusammengefasst hat Marie Luise Ka-
schnitz ihren Trauerprozess und ihre Ge-
danken, die um das Leben danach kreisen,
im Gedicht ,,Ein Leben nach dem Tode®

»Glauben Sie fragte man mich
An ein Leben nach dem Tode
Und ich antwortete: ja

Aber dann wusste ich

Keine Auskunft zu geben

Wie das aussehen sollte

Wie ich selber

Aussehen sollte

Dort

Ich wufite nur eines
Keine Hierarchie
Von Heiligen auf goldenen Stiihlen sitzend

®  GW 3, 545.
10 GW 5,504f.

Kein Niedersturz
Verdammter Seelen
Nur

Nur Liebe frei gewordene
Niemals aufgezehrte
Mich iiberflutend

Kein Schutzmantel starr aus Gold
Mit Edelsteinen besetzt

Ein spinnwebenleichtes Gewand
Ein Hauch

Mir um die Schultern

Liebkosung schone Bewegung

Wie einst von tyrrhenischen Wellen
Wie von Worten die hin und her
Wortfetzen

Komm du komm

Schmerzweb mit Tranen besetzt
Berg- und Tal-Fahrt

Und deine Hand

Wieder in meiner

So lagen wir lasest du vor
Schlief ich ein

Wachte auf

Schlief ein

Wache auf

Deine Stimme empfingt mich
Entlaf3t mich und immer

So fort

Mehr also fragen die Frager
Erwarten sie nicht nach dem Tode?
Und ich antworte

Weniger nicht.“!°

Die Frage nach einem Leben nach dem
Tod beantwortet die Schriftstellerin mit
Bildern aus ihrer Ehegeschichte: Keine



Garhammer / ,,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?“ 159

Hierarchie von Heiligen erwartet sie, kei-
nen Seelensturz, keinen Schutzmantel
starr aus Gold, sondern eine Liebe, die frei
macht, weil sie sich frei schenkt. Assoziiert
fiir solche Liebe wird das néchtliche Vorle-
sen, das die beiden Eheleute bis zuletzt ge-
iibt haben. Selbst nach der schweren Ope-
ration ihres Mannes hat die Schriftstellerin
diese Geste wieder aufgenommen. Solches
Niveau von Sich-verstehen, Sich-austau-
schen, Einander-erkennen will die Dich-
terin nach dem Tod nicht unterboten se-
hen. Sie fiillt ihre Vorstellung von Auferste-
hung mit der Kostbarkeit der erlebten Lie-
be: Solche Liebe kennt durchaus den All-
tag, aber immer wieder auch in allen Bana-
litdten das Gliick der Nahe, das Geschenk
der Geborgenheit, den Jubel der korperli-
chen Begegnung.

Die Literatin rettet mit ihrem Ge-
dicht den Alltag eines Ehelebens, sie zehrt
aber auch von den Worten der Bibel und
schopft aus dem Schatz des Glaubens
Kraft. Damit inspiriert sie die Sprache der
Verkiindigenden und lockt sie in eine Red-
lichkeit, von der eigenen Hoffnung glaub-
wiirdig Rechenschaft zu geben, damit die-
ser Glaube Menschen tragen kann in al-
len Abgriinden: ,Denn ein Totenbett / Ist
ein Totenbett mehr nicht / Einen Freu-
densprung / Will ich tun am Ende / Hinab
hinauf/ Leicht wie der Geist der Rose."

3 Auferstehung heute und jetzt:
Kurt Marti

Kurt Marti war iiber 20 Jahre Pfarrer in
der Nydeggemeinde in Bern (1961-1983).
Zu seinen Hauptaufgaben zahlten Gottes-
dienste und Predigten, Taufen, Trauungen

11

und Beerdigungen, dazu kamen Konfir-
mandenunterricht, Einzelgesprache, Haus-
besuche, Kommissions- und administra-
tive Arbeit. Bekannt geworden ist Marti
durch seine ,leichenreden® Den Hinter-
grund dafiir boten die Bestattungen, die
sich in der Berner Stadtpfarrei hiuften. Er
machte die Erfahrung, dass er sich nicht bei
jeder Abdankungspredigt personlich ein-
bringen konnte, er spiirte die Grenzen der
liturgischen Sprache mit ihrer Formelhaf-
tigkeit und mit ihren Klischees, die er héau-
tig als eine Sammlung leerer Worthiilsen
empfand. Um dieses Dilemma auszuhalten,
erfand Marti die ,,leichenreden” (1969). Im
Anschluss an ihn besonders bewegende To-
desfille und Bestattungen bearbeitete er die
dabei gemachten Erfahrungen und die sich
daraus ergebenden Fragen in einem dich-
terischen Zugrift. Das Beerdigungsritual in
seiner Kirche beginnt immer mit dem Satz:
»Gott hat es gefallen®. Gegen diese in seinen
Augen unbarmherzige Sprache des Rituals
protestierte Marti literarisch:

»dem herrn unserem gott

hat es ganz und gar nicht gefallen
dass gustav e. lips

durch einen verkehrsunfall starb

erstens war er zu jung

zweitens seiner frau ein zdrtlicher mann
drittens zwei kindern ein lustiger vater
viertens den freunden ein guter freund
funftens erfiillt von vielen ideen

was soll jetzt ohne ihn werden?
was ist seine frau ohne ihn

wer spielt mit den kindern?
wer ersetzt einen freund?

wer hat die neuen ideen?

GW 5, 517. Vgl. dazu auch Erich Garhammer, ,Einen Freudensprung will ich tun am Ende® Das

Thema ,, Auferstehung® in der Lyrik von Marie Luise Kaschnitz, in: ders., Zweifel im Dienst der
Hoffnung. Poesie und Theologie, Wiirzburg 2011, 268-281.



160 Garhammer / ,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?*

dem herrn unserem gott

hat es ganz und gar nicht gefallen
dass einige von euch dachten

es habe ihm solches gefallen

im namen dessen der tote erweckte

im namen des toten der auferstand:

wir protestieren gegen den tod gustav e.
lips“'?

Aber nicht nur vom Protest gegen den Tod
ist bei ihm die Rede, sondern auch von der
Auferstehung vor dem Tod.

»lhr fragt
wie ist die auferstehung der toten?
ich weif$ es nicht

ihr fragt
wann ist die auferstehung der toten?
ich weif} es nicht

ihr fragt

gibt’s

eine auferstehung der toten?
ich weifd es nicht

ihr fragt

gibt’s

keine auferstehung der toten?
ich weif$ es nicht

ich weif3

nur

wonach ihr nicht fragt:

die auferstehung derer die leben

ich weif3
nur

wozu Er uns ruft:

zur auferstehung heute und jetzt“"

Marti versteht das Wort ,,Auferstehung®
présentisch und assoziiert es mit dem Wort
Aufstand. Dabei ist fiir ihn vor allem die
Vorstellung aus dem Johannesevangelium
und den Johannesbriefen bestimmend. Die
prasentische Eschatologie, nicht die futuri-
sche Eschatologie prégt sein Denken. Die
Texte von Kurt Marti zeigen, dass er wih-
rend all der Jahre seines pastoralen Diens-
tes die Beschiftigung mit Bibel und Theo-
logie nicht abreiflen lief3.

4 Leben im Altenheim:
gegen postmortale Fantasien

Die Frage der Auferstehung liefl Marti
auch in seinem eigenen Alterwerden nicht
los. Er lebte nach dem Tod seiner Frau
mehrere Jahre in einem Berner Altenheim.
Das Leben als Witwer machte ihm nun die
Einsamkeit doppelt bewusst: ,,Seitdem die
taglich und nachtlich vertraute Zwiespra-
che aufgehort hat, schwinden mein Wort-
schatz und mein Ausdrucksvermogen.“!*
Sprache und Selbstausdruck, aber auch das
sonstige Ausdrucksvermégen und die geis-
tige Wachheit werden geringer. Das Ge-
fihl des Geliebtwerdens war frither vitali-
sierend. ,,Ich wurde geliebt, also war ich.“*®
Aber Marti verbietet sich eine regressive
Zuflucht zu Gott: ,,Gott ist nie Ersatz, erst
recht nicht fiir die lebenslange Geliebte.“!®
Der Annahme einer zunehmenden Ver-
geistigung im Alter kann er nichts abge-
winnen. Die Wirklichkeit sieht anders aus:

12 Kurt Marti, leichenreden, Frankfurt a. Main 1976, 23.

13 Ebd., 25.
14

15 Ebd., 11.
16 Ebd.

Kurt Marti, Heilige Verginglichkeit. Spatsitze, Stuttgart 2011, 9.



Garhammer / ,,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?“ 161

»Nicht doch. Die Beschiftigung mit dem
Korper, vor allem mit seinen Defiziten,
nimmt unliebsam tiberhand.“” Gedanken
gehen ihm durch den Kopf, wie sich wohl
das Fiithlen und Sprechen Jesu verdndert
hétten, wenn er ein Greis geworden wire.
»-In welche Richtung hitte sich das Den-
ken und Lehren des Nazareners verdndert,
wenn er neunzig Jahre alt geworden wire?
Miiflige Frage, ich weif3.“!® Im Alter verdn-
dert sich fiir ihn auch der Glaube noch ein-
mal in einer ganz eigenen Weise: ,,In den
Armen der Geliebten glaubte ich oft, dem
grofien Geheimnis nahe zu sein.“" Die Be-
ziehung als ein Ausdruck fiir Gottesndhe
ist ihm nun genommen. Eine ganz ande-
re Beziehung wird fiir ihn stirker — die Be-
ziehung zu Jesus. ,,Ihm, Jesus, glaube ich
Gott.“?® Der Glaube an Jesus ist aber ge-
koppelt mit einer Skepsis gegeniiber einer
platten Vorstellung vom Leben nach dem
Tod: ,,Ein Glaube, der auf das eigene Wei-
terleben nach dem Tod fokussiert ist, bleibt
heillos egozentriert.“* Eine Geografie des
Jenseits, Ausmalungen, wie es einmal sein
konnte, postmortale Vorstellungen blei-
ben ihm verdichtig. ,,Die Evangelien kén-
nen nicht genug dafiir gerithmt werden,
dass sie der Versuchung widerstanden ha-
ben, denen, die Jesus vom Tode wieder auf-
erweckte und ihm, dem Auferstandenen
selbst, Aulerungen iiber ein postmorta-

7" Ebd., 16
¥ Ebd,, 20.
19 Ebd., 25.
20 Ebd., 30.
2l Ebd. 35.
22 Ebd. 36.

23 Ebd., 34.
24

les Jenseits in den Mund zu legen.“* Im-
mer mehr mutiert fir ihn die Jenseitsvor-
stellung zu einem sich Fallenlassen in Gott.
~Was kommt danach? Oft stelle ich mir
vor, mein Ego werde sich alsdann in Got-
tes Ewigkeit verlieren, vielleicht sogar auf-
l16sen. ,Was immer zu Gott kommt, ent-
fallt sich selbst (Meister Eckhart)“* Marti
denkt Auferstehung immer mehr in der
Tradition der Mystik.*

5 Auferstehung durch die
FuBballsprache:
Friedrich Christian Delius

Der Pfarrerssohn Friedrich Christian De-
lius hat in seiner autobiografischen No-
velle ,,Der Sonntag, an dem ich Weltmeis-
ter wurde® eine sehr einschneidende auto-
biografische Erfahrung versprachlicht: Die
Wortgewalt seines Vaters, eines protestan-
tischen Pfarrers, hat ihn zum Stotterer wer-
den lassen.” Die Predigtsprache ist fiir ihn
kein bergendes Sprachhaus. Die Ubertra-
gung des Endspiels der Fuflballweltmeis-
terschaft Deutschland gegen Ungarn im
Jahre 1954 in Bern, die der Junge im Ar-
beitszimmer des Vaters anhoren darf, wirkt
dagegen auf seine Zunge 16send: theolo-
gisch besetzte Worter werden durch den
Reporter einfach entwichtigt. Toni Turek

Zu Kurt Marti vgl. auch Erich Garhammer, Meridiane aus Wortern. Theo-poetisches ABC,

Wiirzburg 2021, 155-158, sowie ders., Am Tropf der Worte - literarisch predigen, Paderborn

2000, 57-60.
25

Friedrich Christian Delius, Der Sonntag, an dem ich Weltmeister wurde, Reinbek b. Hamburg

1994. Zu den Hintergriinden des Buches ders., Die sieben Sprachen des Schweigens, Berlin

2021.



162 Garhammer / ,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?*

wird zum ,,Fuflballgott“ und zum ,Teu-
felskerl® zugleich: ,,Ich hatte noch nie eine
Fufiballreportage gehort, immer ofter fie-
len Worter, die nichts mit Fuflball zu tun
hatten ... Wunder! ... Gott sei Dank! ... So
haben wir alle gehofft, gebetet! ... und ich
staunte, dass der Reporter das Wort glau-
ben mit mehr Inbrunst als ein Pfarrer oder
Religionslehrer aussprechen konnte. Bei-
nah wieder ein Tor fiir Ungarn, beinah ein
Tor fiir Deutschland, und wieder hielt Toni
Turek einen unmdoglichen Ball, wieder Ge-
fahr, der Ball im Tor, nein, ... Turek, du bist
ein Teufelskerl! Turek, du bist ein Fuf3ball-
gott!“ (93)

Zum ersten Mal in seinem Leben hort
der Junge religios besetzte Worter in einem
vollig neuen Kontext: ,,Eine neue Form der
Anbetung, ein lasterlicher, unerhorter Got-
tesdienst, eine heidnische Messe, in der ei-
ner gleichzeitig als Teufel und Gott angeru-
fen wurde.“ Auf die Frage des ins Zimmer
tretenden Vaters, wie denn das Spiel stehe,
antwortet der Sohn schlagfertig: ,,Unent-
schieden, zwei zu zwei.“ Erst spéter merkt
er, dass er schwerste Worter ohne Stottern
aussprechen kann. Der Bann ist gebro-
chen. Die Fufiballsprache 16st den Knoten
in der Zunge, wihrend die Kirchensprache
eher lahmend gewirkt hat.

6 Die Bibel hatte die Zunge
gelahmt

Diese Zungenldhmung wird mit bibli-
schen Bildern beschrieben: ,Ich war ein
Fisch und schon gefangen, als ich merkte,
dass ich ein Fisch war: der Angelhaken im
Mund zwischen Zunge und Gaumen, der
Widerhaken im Fleisch nahe der Luftréh-
re, solange ich denken konnte ... Ich wuss-
te nicht, wer mich an der Angel hatte, ich

hatte keinen bestimmten Verdacht ... Ich
horte von den Eltern aber das Gleichnis
oder den Satz von Jesus dem Menschenfi-
scher, der wollte Menschen fischen, Men-
schen ins Netz holen fiir seine Gemein-
de, fiir den Glauben an ihn, fur die Erlo-
sung, und ich war schon so gefangen, dass
ich nicht schrie tiber das Bild: Jesus woll-
te auch mich fischen, mich angeln oder im
Netz aus meinem Element holen und ersti-
cken lassen in der Luft ... er wollte mich
in seinen Netzen fangen oder hatte mich
schon gefangen, ich sollte mich fangen las-
sen, war nicht im Netz, hing an der An-
gel, diesen Unterschied spiirte ich genau,
der Widerhaken riss in der Zunge, riss den
Leib auseinander, trennte den Kopf vom
Korper.“ (25f.) Die Bibelstelle vom Men-
schenfischen wird fiir den Pfarrerssohn als
beklemmend erfahren, sie wird fiir ihn zur
Begriindung seines Stotterns.

Ebenso wird die alttestamentliche Er-
zahlung von der Opferung Isaaks erin-
nert: ,Ich war Isaak, der Sohn, der Va-
ter griff seinen Sohn und fasste das Mes-
ser, weil sein Gott ihm befohlen hatte, dass
er seinen Sohn schlachtete, ich sah Isaak
mit erschrocken ergebenen Augen auf dem
Holzschnitt der Bilderbibel von Schnorr
von Carolsfeld, ich war Isaak, gefesselt,
angstlich gebeugt, gedriickt an den Vater
Abraham, vom Vater mit der linken Hand
festgehalten, wihrend die rechte mit dem
am Schaft sehr breiten, dann spitz zulau-
fenden Messer schon ausholte ...“ (74f.)
Delius identifiziert sich mit Isaak: er soll
fir die Religion geopfert werden.

Der Schriftsteller . C. Delius deutet
sein kindliches Stottern als Konsequenz
des Aufwachsens in einem Pfarrhaus: Die
Bibel hat in diesem Horizont keine befrei-
ende Dimension, sondern ist eher Legiti-
mation dieser engen Welt. Die Erzdhlung



Garhammer / ,,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?“ 163

handelt von den ,Martyrien der Religion
in einem Kinderleben“*. Die Bibel wird
als Normenbuch einer missgliickten So-
zialisation erlebt, die Fuflballsprache da-
gegen als Erlosung aus diesem Kerker: Der
Sonntag, an dem ich Weltmeister wurde.
Der Junge erfihrt durch die FufSballspra-
che ein Auferstehungserlebnis aus seinem
Stottern. Er eilt aus dem Pfarrhaus, um die
ganze Welt zu umarmen, seine Freude zu
zeigen und zu teilen. Er war bereit, sich in
alle Richtungen zu drehen, aufler zuriick
zum Haus, aus dem er gelaufen war. Er war
der gliicklichste Mensch der Welt, gliickli-
cher als Werner Liebrich oder Fritz Walter.
Deutschland hatte nur im Fuf3ball gewon-
nen, Delius aber feierte Auferstehung.

7 Auferstehungserlebnis durch
die Beichte: Helga Schubert

Ganz wortlich taucht das Aufstehen in
Helga Schuberts Erzidhlband auf? Das
liebste Aufstehen war fiir sie das Aufstehen
nach dem Liegen in der Héngematte bei
ihrer Grofimutter, bei der sie jedes Mal die
Sommerferien verbringen durfte. Ganz an-
ders war das Aufstehen im Alltag zu Hau-
se bei ihrer Mutter: ,,Auf, auf, sprach der
Fuchs zum Hasen, horst du nicht die Hor-
ner blasen?“ (201). So weckte sie die Mut-
ter jeden Tag, als sie ein Schulkind war und
zog ihr die Bettdecke weg. Abends sang
ihr die Mutter ein Lied vor: ,,Sie sang von
meiner Miidigkeit, dass ich nun zur Ruhe
gehen und dass mein Vater seine Augen
tiber meinem Bett lassen sollte. Ein biss-
chen dachte ich dann an meinen Vater, der
tot war, zerrissen von einer Handgranate.*
(209)

26

Wir wollen noch ein bisschen leben,
sagte ihre Mutter spéter, als sie mit hun-
derteins auf der Intensivstation lag. Un-
unterbrochen sprach sie davon, dass sie in
ihrem Leben drei Heldentaten vollbracht
habe, die ihre Tochter betrafen: ,Erstens:
Ich habe dich nicht abgetrieben, obwohl
dein Vater das wollte. Und fiir mich kamst
du eigentlich auch unerwiinscht. Wir ha-
ben deinetwegen im fiinften Monat ge-
heiratet. Zweitens: Ich habe dich bei der
Flucht aus Hinterpommern bis zur Er-
schopfung in einem dreirddrigen Kinder-
wagen im Treck bis Greifswald geschoben,
und drittens: Ich habe dich nicht vergiftet
oder erschossen, als die Russen in Greifs-
wald einmarschierten.“ (216f.)

Zu ihrem 100. und 101. Geburts-
tag lud ihre Mutter im Altenheim nicht
nur die ganze Station ein, sondern auch
den Pfarrer, der sie einmal beerdigen soll-
te. Alle mussten das Lied von Paul Ger-
hardt singen: ,,Geh aus mein Herz und su-
che Freud in dieser schénen Sommerzeit.*
Das wiinschte sie sich auch zu ihrer Beer-
digung. Sie starb im Februar. Der Pfarrer
hatte das Lied auf dem Liedzettel umge-
schrieben: ,Geh aus mein Herz und suche
Freud in dieser schonen Jahreszeit.“ Ein
Leben lang war Helga Schubert mit ihrer
Mutter im Clinch. Sie tat sich schwer mit
dem vierten Gebot, ihre Mutter zu lieben.
So fuhr sie in den Norden Deutschlands,
suchte eine Kurpastorin auf und beichte-
te ihr Ungliick: sie konne ihre Mutter nicht
lieben. Die Pastorin klarte sie auf: sie brau-
che die Mutter nicht lieben, sondern ledig-
lich zu ehren. Und das tue sie ja, indem sie
sich um sie kiimmere. Ein Zentnergewicht
fiel ihr vom Herzen. Ein Auferstehungser-
lebnis durch eine Beichte!

Vgl. dazu die Paderborner Poetikvorlesungen von Friedrich Chr. Delius, Die Verlockungen der

Worter oder warum ich immer noch kein Zyniker bin, Berlin 1996.
27 Helga Schubert, Vom Aufstehen. Ein Leben in Geschichten, Miinchen 2021.



164 Garhammer / ,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?*

Mit diesem Text hat Schubert den In-
geborg-Bachmann Literaturpreis 2020 ge-
wonnen, fiir sie ein ganz besonderer. Die
Trénen, die sie nach der Entscheidung ver-
goss, belegten das. Die Teilnahme an dem
Wettbewerb bezeichnete sie als ,kleinen
Sieg tiber die Diktatur. Denn die 1940 in
Berlin geborene, aus der DDR stammende
Schubert wurde bereits einmal nach Kla-
genfurt eingeladen. 1980 war das, aber die
Ausreise wurde ihr vom SED-Staat verbo-
ten. Eine spéte Auferstehung also fiir Helga
Schubert: der Bachmannpreis 2020!

Weiterfiithrende Literatur:

Claudia Janssen, Endlich lebendig. Die
Kraft der Auferstehung erfahren, Frei-
burg i. Breisgau 2013. ,,Es gibt keine Stelle,
in der die Schrift nicht tiber Auferstehung
spricht“ (Sifre zu 5. Mose 3006, 13), so lau-
tet ein rabbinischer Kommentar. Dieser
Anregung will Janssen entsprechen, indem
sie die Poesie der biblischen Bilder frei-
legt und ihre Kraft fiir heute zu erschlie-
Ben versucht.

Klaus Wengst, Ostern - Ein wirkliches
Gleichnis, eine wahre Geschichte, Miin-
chen 1991. Obwohl schon dreiflig Jahre alt,
ist dieses Buch immer noch lesenswert; vor
allem ist darin die theologische Osterbot-
schaft anschlussfahig fir literarische Aus-
legungen.

Georg Langenhorst, ,In welchem Wort wird
unser Heimweh wohnen?“ Religiose Moti-
ve in der neueren Literatur, Freiburg i. Br.—
Basel-Wien 2020, 202-216. Das angegebe-
ne Kapitel handelt von literarischen Anna-
herungen an die Osterbotschaft.

28

8 Arbeiten an der Auferstehungs-
gestalt: Irene Mieth

»Sterben und lieben. Selbstbestimmung
bis zuletzt, so tiberschreibt Dietmar Mieth
den Riickblick auf das gemeinsame Leben
mit seiner Frau Irene.” Dies ist ein intimes
Buch: es gibt Einblick in eine Ehegeschich-
te, in die Liebe zweier Menschen und in
das Sterben des geliebten Menschen. Es
enthalt das Tagebuch von Irene Mieth, das
sie in den sechs Wochen von der Diagno-
se ihrer Krankheit bis zu ihrem Sterben am
17. Januar 2017 gefiithrt hat. Der Blick auf
das gemeinsame Leben gibt ihrem Mann
Dietmar Mieth noch einmal Gelegenheit,
tiber die gemeinsame Liebe nachzuden-
ken. Er hatte das schon 1982 zusammen
mit seiner Frau getan in dem Buch ,Die
Kunst zirtlich zu sein. Wege zur Sensibi-
litat". Darin hatten beide ihr Leitmotiv fiir
ihre Liebe formuliert: Zartlichkeit als Ge-
fihl fiir die Gestalt des anderen und die
Sprache der Mystik als Ausdrucksgestalt
fiur die gegenseitigen Erfahrungen. Zirt-
lichkeit hief3 fiir sie eine Mitte finden zwi-
schen Nahe und Distanz, zwischen Ernst
und Spiel, Schwere und Leichtigkeit. Nun
blickt er auf die gemeinsame Liebe, das
gemeinsame Leben mit Irene und auf ihr
Sterben zuriick.

Am 1. Dezember 2016 die drama-
tische Gewissheit: ihre Schmerzen ha-
ben einen Grund, es wird Krebs diagnos-
tiziert. Thre Notizen dazu: ,,Schmerz ste-
chend scharf brennt wie Feuer, dumpf boh-
rend packend krallend Hollenqualen. Ad-
vent der Tod kommt zu mir nimmt mich
mit an Weihnachten. (41) ,,Ich arbeite an
meiner Auferstehungsgestalt und bemiihe
mich um Geduld, Geduld, Geduld.“ (57)

Dietmar und Irene Mieth, Sterben und lieben. Selbstbestimmung bis zuletzt, Freiburg i. Br. 2019.

Vgl. dazu Erich Garhammer, Nicht einverstanden. Blick auf ein Leben mit der Kirche und ein
theologisches Lebenswerk, in: Pastoralblatt 73 (2021), 16-18.



Garhammer / ,,Mehr erwarten Sie nicht nach dem Tod?“ 165

Irene Mieth will sich &rztlich nicht mehr
helfen lassen, sich keiner Chemotherapie
unterziehen, sie verweigert die Notopera-
tion. Fiir ihren Mann ist das die schwers-
te Herausforderung seines Lebens: Er muss
die Selbstbestimmung seiner Frau akzep-
tieren. Irenes Entscheidung, nicht alles zu
tun, um am Leben zu bleiben, empfindet er
als tiefen seelischen Schmerz. Sie hélt in ih-
rem Tagebuch ihren Glauben fest: ,,Adieu
meine Lieben wir sehen uns wieder im
Himmel - mein Glaube.“ (120)

Fir den Zuriickgebliebenen ist Auferste-
hung eine tief empfundene Hoffnung. Ma-
rie Luise Kaschnitz mit ihrem Auferste-
hungsgedicht schenkt ihm dafiir poetische
Bilder: Gott kann nicht weniger sein als die
erfahrene Liebe, er muss mindestens mit
ihr Schritt halten konnen.

»,Die Intensitit der Liebe nimmt im
Glauben das Reich Gottes vorweg. Das Reich
Gottes ist die Ausbreitung der Leichtigkeit

der Liebe ohne Verlust der Intensitét. Dafiir
gibt es keine Vorstellungen, aber intensive
Hoffnungen.“ (148) Mieth findet in den
Auferstehungsbildern des Auferstehungs-
gedichts von Marie Luise Kaschnitz Trost.
Theologische und literarische Auferste-
hungsbilder sind hochst unterschiedlich -
und doch beriihren sie sich in der Tiefen-
schicht. Ein erstaunlicher Befund!

Der Autor: Prof. Dr. Erich Garhammer,
geb. 1951, Studium der Theologie und Ger-
manistik, 1991 bis 2000 Prof. fiir Pastoral-
theologie in Paderborn, 2000-2017 Univer-
sitat Wiirzburg, seit 2017 emeritiert; Mit-
herausgeber der Reihe ,,Studien zur Theo-
logie und Praxis der Seelsorge®; 20042021
Schriftleiter der Zeitschrift ,,Lebendige Seel-
sorge®. Letzte Publikationen: Erzdhl mir
Gott. Theologie und Literatur auf Augen-
héhe, Wiirzburg 2018; Meridiane aus Wor-
tern. Theo-poetisches ABC, Wiirzburg 2021;
GND 118024159.



