
217Theologie

Enzensbergers sprachkünstlerischem VW1- aflırmativ benennend festzulegen. Gerade 1mmM
deraufnehmen biblischer Uun: theologischer Wahrnehmen des Gegebenen entzündet sich
Tradition stellt Irrgang Cdie denkerische Neu- 1n€e gelassen-„genügsame Metaphysik”, 1mmM
ane1gnung des Christentums durch den italieni- Zeichen des biblischen Predigers Kohelet wird
schen Philosophen (:lannı Vattiımo (geb. 1936 Cdie Flüchtigkeit un: Vergänglichkeit des Men-

Clie e1te Fur Cdie wissenschaftliche Mitarbei- schen ausdrücklich bejaht: „Gebenedeit E1 Cdie
terın Lehrstuhl für Systematische Theologie Nichtigkeit”.

der Dresden verkörpern diese beiden [Das Spätwerk Cdieses „Mystikers einer
zeitgenössischen Intellektuellen WEe] „Melo- negatıven Theologie” Jörg Lau) 1st m. E her
die  ‚6C der „Wiederkehr der Religion‘. Differen- spirituell als relig1Ös begrifflich ANSCILESSCI
ziert arbeitet 61€E 1ın WEe] eigenständigen ro[S- einzuordnen. Enzensbergers hintergründig-
kapiteln ihre JE andere „(Neu-)’Ihematisierung diskrete Neuver messungen des Religiös-Spiri-
des religiösen Erbes ın bleibender Säkularität“ tuellen berühren sich miıt all1ımos PDOSIMO-
heraus un: resumlert deren Herausforderung dern-„schwachem Denken darin, dass beide
für Cdie Theologie ın WwWwel „Zwischenbilanzen‘, nach einer ‚nachmetaphysischen Metaphysik”
cdas Schlusskapitel zieht schließlich Verbin- suchen, wobe!i Vattiımo viel stärker den Weg
dungslinien zwischen den beiden kxponenten einer Relecture christlich-dogmatischer enk-
des religious TUFrN AL  S figuren WI1IE der Entäußerung Uun: Schwachheit

Was den Umgang miıt Religiös-Spirituellem („Kenosis’”) (,ottes einschlägt, Ja den YIFTOFMNO al
angeht, kennzeichnet Enzensbergers Spätwerk CrISHAaNeNISMO explizit zu philosophischen

JTopos macht Demgegenüber hätte cdas kreativeın der Tat 1ne werkgeschichtlich auffallend
positive Neuakzentuilerung gegenüber der frü- Anregungspotenzlal VOo  3 Enzensbergers Poesie
hen religionskritisch-antikirchlichen 7Zurück- für einen anderen Stil des Redens VOo  3 ott
welsung des Gottesglaubens 1mmM Schatten VO  3 „mehr Sprache, weniger Vokabular”) deut-
Auschwitz Uun: der Shoah Neine 1960 verfass- licher herausgearbeitet werden können. ufs

(Janze 1n€e üÜüberaus lesenswerte Uun: hochanre-y  de 1emand“ bekräftigt den Abbruch
traditioneller Gottesrede Uun: überkommenen gende Studie, Cdie wen1ger 1n€e Kenalssance der
Psalmvertrauens, WI1IE ih zeitgleich Paul Clelan Religion belegt als vielmehr zeitdiagnostisch
der Marıle-[Lulse Kaschnitz 1Ns Wort brachten. aufschlussreiche 1ICUE literarische bzw. phi-
Schon früh begegnen beim Jungen Enzensber- losophische Annäherungen ın veränderten, JE
CI apokalyptisch gefärbte Reflexionen über Cdie verschiedenen Kontexten
Schöpfung angesichts der Gefahr der aıtLomaren Fürich Christoph Gellner
Auslöschung der Menschheit. ange bevor sich
gesellschaftlich eın Ökologisches Bewusstsein
entwickelte, gewinnt Cdie atur- Uun: Umwelt-
zerstörung Kaum ın Enzensbergers Gedichten, + Pıttl, Sehbhastıan: Geschichtliche Raalıtät‚weiterung” VOo  3 1964 beschwörtz Cdie bibli- un KreUuz. Der tundamentale Ort dercche Sintflut. 1978 vergegenwartigt Enzensber- Theologıie He Ignacio FEllacuriıa (Ratio tYıdel
CI den „Untergang der Titanic“ als kataströses

67) Verlag Friedrich Pustet, Regensburg„Symbol für gescheiterte Fortschrittsutopien
cschlechthin“. 2018 Kart uro 44,.00 (D) Uuro 45,10

(A) ( HF 47/,90 ISEN Y /8-3-791 /-3006-6Umso mehr überrascht ın Enzensbergers
Alterslyrik das Lob des Alltäglichen, cdas kon- Erst nach der Lektüre des beeindruckenden
templative taunen über Cdie Vielfalt Uun: KOM- Werkes wird der Leser1in dem Leser bewusst,
plexität der Naturphänomene, cdas Rätselhafte, welche gewichtigen Begriffe 1mmM Titel
Staunenswerte Uun: Wunderbare VOo  3 Ich Uun: der Arbeit geht: „Geschichte”, „Realität” un:
Welt, WAS einen metaphysischen Frageraum „Kreuz“”. Miıt diesen für den christlichen Tau-
eröftnet. Miıt Grunderfahrungen der ratuite, ben zentralen Begriffen 1st der fundamentale
VOo  3 „Gnade” „auch eın Fremdwort, selten (Jrt der Theologie bestimmt. Hıer geht

hören ) un: Verdanktheit („das este nam- Cdie spezifische Ausprägung, Clie der lateiname-
ich fällt ul UMSONSLT ın Schofß un: Mund”) rikanische Befreiungstheologe Ignac1o FElla-
werfen Enzensbergers späte Iyrische Medita- curı1a), der VOo  3 den Machthabern
t1onen Cdie rage nach einer Schöpfungsinstanz ın Salvador brutal ermordet wurde, seinem
auf, hne diese transzendente Dimension theologischen Entwurf des christlichen 2SEINS

217

Enzensbergers sprachkünstlerischem Wi-
deraufnehmen biblischer und theologischer 
Tradition stellt Irrgang die denkerische Neu-
aneignung des Christentums durch den italieni-
schen Philosophen Gianni Vattimo (geb. 1936) 
an die Seite. Für die wissenschaftliche Mitarbei-
terin am Lehrstuhl für Systematische Theologie 
an der TU Dresden verkörpern diese beiden 
zeitgenössischen Intellektuellen zwei „Melo-
dien“ der „Wiederkehr der Religion“. Differen-
ziert arbeitet sie in zwei eigenständigen Groß-
kapiteln ihre je andere „(Neu-)Thematisierung 
des religiösen Erbes in bleibender Säkularität“ 
heraus und resümiert deren Herausforderung 
für die Theologie in zwei „Zwischenbilanzen“, 
das Schlusskapitel zieht schließlich Verbin-
dungslinien zwischen den beiden Exponenten 
des religious turn aus.

Was den Umgang mit Religiös-Spirituellem 
angeht, kennzeichnet Enzensbergers Spätwerk 
in der Tat eine werkgeschichtlich auffallend 
positive Neuakzentuierung gegenüber der frü-
hen religionskritisch-antikirchlichen Zurück-
weisung des Gottesglaubens im Schatten von 
Auschwitz und der Shoah. Seine 1960 verfass-
te „Ode an Niemand“ bekräftigt den Abbruch 
traditioneller Gottesrede und überkommenen 
Psalmvertrauens, wie ihn zeitgleich Paul Celan 
oder Marie-Luise Kaschnitz ins Wort brachten. 
Schon früh begegnen beim jungen Enzensber-
ger apokalyptisch gefärbte Reflexionen über die 
Schöpfung angesichts der Gefahr der atomaren 
Auslöschung der Menschheit. Lange bevor sich 
gesellschaftlich ein ökologisches Bewusstsein 
entwickelte, gewinnt die Natur- und Umwelt-
zerstörung Raum in Enzensbergers Gedichten, 
„weiterung“ von 1964 beschwört etwa die bibli-
sche Sintflut. 1978 vergegenwärtigt Enzensber-
ger den „Untergang der Titanic“ als kataströses 
„Symbol für gescheiterte Fortschrittsutopien 
schlechthin“.

Umso mehr überrascht in Enzensbergers 
Alterslyrik das Lob des Alltäglichen, das kon-
templative Staunen über die Vielfalt und Kom-
plexität der Naturphänomene, das Rätselhafte, 
Staunenswerte und Wunderbare von Ich und 
Welt, was einen metaphysischen Frageraum 
eröffnet. Mit Grunderfahrungen der Gratuité, 
von „Gnade“ („auch so ein Fremdwort, selten 
zu hören“) und Verdanktheit („das Beste näm-
lich fällt uns / umsonst in Schoß und Mund“) 
werfen Enzensbergers späte lyrische Medita-
tionen die Frage nach einer Schöpfungsinstanz 
auf, ohne diese transzendente Dimension 

Theologie

◆ Pittl, Sebastian: Geschichtliche Realität 
und Kreuz. Der fundamentale Ort der 
Theologie bei Ignacio Ellacuría (Ratio fidei 
67). Verlag Friedrich Pustet, Regensburg 
2018. (431) Kart. Euro 44,00 (D) / Euro 45,10 
(A) / CHF 47,90. ISBN 978-3-7917-3006-6.

Erst nach der Lektüre des beeindruckenden 
Werkes wird der Leserin / dem Leser bewusst, 
um welche gewichtigen Begriffe es im Titel 
der Arbeit geht: „Geschichte“, „Realität“ und 
„Kreuz“. Mit diesen für den christlichen Glau-
ben zentralen Begriffen ist der fundamentale 
Ort der Theologie bestimmt. Hier geht es um 
die spezifische Ausprägung, die der lateiname-
rikanische Befreiungstheologe Ignacio Ella-
curía (1930   –1989), der von den Machthabern 
in El Salvador brutal ermordet wurde, seinem 
theologischen Entwurf des christlichen Daseins 

affirmativ benennend festzulegen. Gerade im 
Wahrnehmen des Gegebenen entzündet sich 
eine gelassen-„genügsame Metaphysik“, im 
Zeichen des biblischen Predigers Kohelet wird 
die Flüchtigkeit und Vergänglichkeit des Men-
schen ausdrücklich bejaht: „Gebenedeit / sei die 
Nichtigkeit“.

Das Spätwerk dieses „Mystikers einer 
negativen Theologie“ (Jörg Lau) ist m. E. eher 
spirituell als religiös begrifflich angemessen 
einzuordnen. Enzensbergers hintergründig-
diskrete Neuvermessungen des Religiös-Spiri-
tuellen berühren sich mit Vattimos postmo-
dern-„schwachem Denken“ darin, dass beide 
nach einer „nachmetaphysischen Metaphysik“ 
suchen, wobei Vattimo viel stärker den Weg 
einer Relecture christlich-dogmatischer Denk-
figuren wie der Entäußerung und Schwachheit 
(„Kenosis“) Gottes einschlägt, ja den ritorno al 
cristianenismo explizit zum philosophischen 
Topos macht. Demgegenüber hätte das kreative 
Anregungspotenzial von Enzensbergers Poesie 
für einen anderen Stil des Redens von Gott 
(„mehr Sprache, weniger Vokabular“) deut-
licher herausgearbeitet werden können. Aufs 
Ganze eine überaus lesenswerte und hochanre-
gende Studie, die weniger eine Renaissance der 
Religion belegt als vielmehr zeitdiagnostisch 
aufschlussreiche neue literarische bzw. phi-
losophische Annäherungen in veränderten, je 
verschiedenen Kontexten.
Zürich	 Christoph Gellner



215 Theologie

gegeben hat Der Verfasser legt 1n€e systemat1- besondere Dignitat kommt der verarmten Uun:
cche Rekonstruktion der Geschichtstheologie marginalisierten Bevölkerungsschicht Z denn
VOo  3 Ellacurila VOI, Cdie ın der deutschsprachigen ın ihr spitzt sich cdas IIrama der todbringenden
Theologie eın Desiderat darstellt. LEr 1st über- Unterdrückung „Der Tod des Armen 1st der

davon, dass diese Geschichtstheologie „EINn Tod Gottes, Cdie fortgesetzte Kreuzigung des
unabgegoltenes Potential ın sich birgt” (15) cdas Sohnes (,ottes e Sünde 1st Cdie Negatıon (JO0L-
fruchtbar gemacht werden 111US$5. In einem C15- tes (215) Unausrottbar ber bleibt Leid
ten eil der Arbeit widmet sich der Analyse Uun: Sünde Clie Hoffnung als 1n€e geschichtliche
der philosophischen Jexte, insbesondere dem Gestalt: „ In den Herzen der Mehrheit der BKe-
zentralen Begriff der „geschichtlichen Realität”, völkerung begegnet 111a der Sehnsucht Uun: der
miıt dem Cdie Wirklichkeit als (jJanze erfasst WT - Utople, dass Cdie ınge sich zu BKesseren W A11-

den soll In diesem Zusammenhang wird uch deln mögen. [ese Sehnsucht, diese Hoft-
das Denken des baskischen Philosophen Xqvlier HNUNgS, Cdieser Protest Cdie Ungerechtigkeit
Zubiri 1898 —1983), des Lehrers VOo  3 Ellacuria, Uun: Cdie Sünde, Cdieses Handanlegen sind, unfer
der 1mmM Bereich der deutschsprachigen Phi- anderen, eın kKklares Zeichen dafür, dass cdasl
losophie un: Theologie kaum reziplert wurde, ın Cdie Geschichte einbrechen will.“ (216) Eın

besonderes Gjewicht hat für den Verfasser cdasın Grundzügen dargestellt. ach Einschätzung
des Verfassers erlaube „Zubiris Verständnis VO  3 Theologumenon des „gekreuzigten Volkes”,
Struktur 1n€e ganzheitliche Analyse cdas 1mmM etzten eil selner Arbeit eingehend
VOo  3 der Sprache über Cdie Mathematik, Cdie AÄAn- darlegt. Er sieht cdas gekreuzigte 'olk „als das
thropologie Uun: Psychologie, Psychoanalyse grundlegende Zeichen der Zeit“ (365) Ist die-
un: SOziologie bis hın ZuUu!r Geschichte“ (102) CC gekreuzigte 'olk doch „der lebendigste eil
Ellacurila sucht 1n€e postidealistische Phi- der Kirche weil ‚.ben Cdie Passıon Uun:
losophie Uun: Theologie entwickeln. Kenn- den Tod Jesu fortsetzt“ (386) Theologie Uun:
zeichnend dafür 1st se1in Verständnis der PraxIı1s. Verkündigung sind unfer den gegenwartigen
LEr Sagl „ DE geschichtliche PraxIls 1st Bedingungen 11UT möglich, WEI111 dieses grund-
höchsten rad Prinzıp der Realität INSO- legende Zeichen der e1t ın selner zentralen
fern sich ın ihr, WEI111 111a 61€ 1mmM integralen Bedeutung erkannt wird: „ DE Armen un: Cdie
ınn versteht, eın SLUITLLILLUTN Realität gibt ungerecht über 61€ verhängte IrTmut, Hun-

(130) DIie Unterdrückung der mensch- CT, Krankheit, Gefängnis, Folter, Mord al l
lichen Freiheit sieht als „Perversion VOo  3 Pra- dies 1st Negatıon des Gottesreiches, un: 1ne
X1S, 1n€e Oorm der ‚Kontra-Realisierung” (141) ernsthafte Verkündigung dieses (Gjottesreiches
Der Zzwelte eil entwickelt, davon ausgehend, 1st nicht denken, WEI111 111a Jjenen Verhält-
das Verhältnis VOo  3 geschichtlicher Realität Uun: nısSsen den Rücken zukehrt der den Mantel des
Erlösung, wobe!i der Beziehung VO  3 Heils- Uun: Schweigens über 61€ breitet.“ (321) Gegen Ende
Profangeschichte (ausgehend VO  3 den T1heo- se1lNEes Gedankengangs schlägt der Verfasser
logen arl Rahner Uun: Wolfhart Pannenberg) noch einmal 1n€e Brücke den prophetischen
das besondere Augenmerk Silt. Bezeichnend 1st lexten des DIie „Kreuzigung Jesu Uun: Cdie
FEllacurlas Begriff der Glaubenserfahrung, Cdie Kreuzigung des Volkes 1mmM Licht der (,Ottes-
als 1n€e geschichtliche, O71a geteilte, zugleich knechtslieder esalas” (378) E1ın Epilog „Las
aktive Uun: passıve gefasst werden 1L11US$55 In ihr ‚gekreuzigte 'olk“ als (Jrt einer heterotopischen
bündeln sich KOsmos, altur Uun: Geschichte. Utople schließt den Gedankengang ab Wer
S 1e manifestiert sich leibhaftig ın Institutionen sich für das Unabgegoltene der Theologie VO  3

un: Formen individueller Uun: SO7laler PraxI1is, Ellacurıia Uun: der Befreiungstheologie üÜüber-
bleibt ber Immer uUumstrıttene un: potenziell haupt Interesslert, wird Cdieser evxzellenten
missdeutete Erfahrung (vgl. 198) DDas Schei- Uun: inhaltlich gewichtigen Studie nicht vorbei-
tern, cdas 1ISCTE PraxI1s begleitet, deutet Ellacu- kommen.
rıa „als eil des Myster1ums des reuzes“ (356) Bamberg / LiINZ anjo Sauer
Gekreuzigter un: Auferstandener sind —
1EN denken, denn Cdie „difterenzierte FEinheit
VOo  3 gekreuzigtem Uun: auferstandenen ESUS als
Urbild des Verhältnisses VOo  3 Geschichte Uun: ©  e Wasmaler-Sailler, Margıt: DEN Verhältnis
Eschatologie” (271) erschliefst Cdie Geschichte Vo  — Moral un Rellgion Hel Johann Mıchael
hinsichtlich ihrer zukünftigen Perspektive. Eıne Saıler un mmMmaAaNUue| Kant Zum Profil ohI-

218

gegeben hat. Der Verfasser legt eine systemati-
sche Rekonstruktion der Geschichtstheologie 
von Ellacuría vor, die in der deutschsprachigen 
Theologie ein Desiderat darstellt. Er ist über-
zeugt davon, dass diese Geschichtstheologie „ein 
unabgegoltenes Potential in sich birgt“ (15), das 
fruchtbar gemacht werden muss. In einem ers-
ten Teil der Arbeit widmet er sich der Analyse 
der philosophischen Texte, insbesondere dem 
zentralen Begriff der „geschichtlichen Realität“, 
mit dem die Wirklichkeit als Ganze erfasst wer-
den soll. In diesem Zusammenhang wird auch 
das Denken des baskischen Philosophen Xavier 
Zubiri (1898  –1983), des Lehrers von Ellacuría, 
der im Bereich der deutschsprachigen Phi-
losophie und Theologie kaum rezipiert wurde, 
in Grundzügen dargestellt. Nach Einschätzung 
des Verfassers erlaube „Zubiris Verständnis von 
Struktur […] eine ganzheitliche Analyse […] 
von der Sprache über die Mathematik, die An-
thropologie und Psychologie, Psychoanalyse 
und Soziologie bis hin zur Geschichte“ (102). 
Ellacuría sucht eine postidealistische Phi-
losophie und Theologie zu entwickeln. Kenn-
zeichnend dafür ist sein Verständnis der Praxis. 
Er sagt: „Die geschichtliche Praxis ist […] im 
höchsten Grad Prinzip der Realität […] inso-
fern sich in ihr, wenn man sie im integralen 
Sinn versteht, ein summum an Realität gibt 
[…].“ (130) Die Unterdrückung der mensch-
lichen Freiheit sieht er als „Perversion von Pra-
xis, eine Form der ‚Kontra-Realisierung‘“ (141). 
Der zweite Teil entwickelt, davon ausgehend, 
das Verhältnis von geschichtlicher Realität und 
Erlösung, wobei der Beziehung von Heils- und 
Profangeschichte (ausgehend von den Theo-
logen Karl Rahner und Wolfhart Pannenberg) 
das besondere Augenmerk gilt. Bezeichnend ist 
Ellacurías Begriff der Glaubenserfahrung, die 
als eine geschichtliche, sozial geteilte, zugleich 
aktive und passive gefasst werden muss. In ihr 
bündeln sich Kosmos, Natur und Geschichte. 
Sie manifestiert sich leibhaftig in Institutionen 
und Formen individueller und sozialer Praxis, 
bleibt aber immer umstrittene und potenziell 
missdeutete Erfahrung (vgl. 198). Das Schei-
tern, das unsere Praxis begleitet, deutet Ellacu-
ría „als Teil des Mysteriums des Kreuzes“ (356). 
Gekreuzigter und Auferstandener sind zusam-
men zu denken, denn die „differenzierte Einheit 
von gekreuzigtem und auferstandenen Jesus als 
Urbild des Verhältnisses von Geschichte und 
Eschatologie“ (271) erschließt die Geschichte 
hinsichtlich ihrer zukünftigen Perspektive. Eine 

Theologie

◆ Wasmaier-Sailer, Margit: Das Verhältnis 
von Moral und Religion bei Johann Michael 
Sailer und Immanuel Kant. Zum Profil phi-

besondere Dignität kommt der verarmten und 
marginalisierten Bevölkerungsschicht zu, denn 
in ihr spitzt sich das Drama der todbringenden 
Unterdrückung zu: „Der Tod des Armen ist der 
Tod Gottes, die fortgesetzte Kreuzigung des 
Sohnes Gottes. Die Sünde ist die Negation Got-
tes.“ (215) Unausrottbar aber bleibt trotz Leid 
und Sünde die Hoffnung als eine geschichtliche 
Gestalt: „In den Herzen der Mehrheit der Be-
völkerung begegnet man der Sehnsucht und der 
Utopie, dass die Dinge sich zum Besseren wan-
deln mögen. […] Diese Sehnsucht, diese Hoff-
nung, dieser Protest gegen die Ungerechtigkeit 
und die Sünde, dieses Handanlegen sind, unter 
anderen, ein klares Zeichen dafür, dass das Heil 
in die Geschichte einbrechen will.“ (216) Ein 
besonderes Gewicht hat für den Verfasser das 
Theologumenon des „gekreuzigten Volkes“, 
das er im letzten Teil seiner Arbeit eingehend 
darlegt. Er sieht das gekreuzigte Volk „als das 
grundlegende Zeichen der Zeit“ (365). Ist die-
ses gekreuzigte Volk doch „der lebendigste Teil 
der Kirche […], weil es eben die Passion und 
den Tod Jesu fortsetzt“ (386). Theologie und 
Verkündigung sind unter den gegenwärtigen 
Bedingungen nur möglich, wenn dieses grund-
legende Zeichen der Zeit in seiner zentralen 
Bedeutung erkannt wird: „Die Armen und die 
ungerecht über sie verhängte Armut, […] Hun-
ger, Krankheit, Gefängnis, Folter, Mord […] all 
dies ist Negation des Gottesreiches, und an eine 
ernsthafte Verkündigung dieses Gottesreiches 
ist nicht zu denken, wenn man jenen Verhält-
nissen den Rücken zukehrt oder den Mantel des 
Schweigens über sie breitet.“ (321) Gegen Ende 
seines Gedankengangs schlägt der Verfasser 
noch einmal eine Brücke zu den prophetischen 
Texten des AT: Die „Kreuzigung Jesu und die 
Kreuzigung des Volkes im Licht der Gottes-
knechtslieder Jesaias“ (378). Ein Epilog „Das 
‚gekreuzigte Volk‘ als Ort einer heterotopischen 
Utopie schließt den Gedankengang ab. Wer 
sich für das Unabgegoltene der Theologie von 
Ellacuría und der Befreiungstheologie über-
haupt interessiert, wird an dieser exzellenten 
und inhaltlich gewichtigen Studie nicht vorbei-
kommen.
Bamberg / Linz	 Hanjo Sauer


