ThPQ 170 (2022), 281-289 281

Positionspapier der Katholisch-Theologischen
Fakultaten Osterreichs zum Synodalen Prozess

(Graz, Innsbruck, Linz, Salzburg, Wien)'

Vor dem Hintergrund unserer wissenschaftlich-theologischen Arbeit bringen wir als Be-
auftragte der Katholisch-Theologischen Fakultiten in Osterreich Positionen in den syno-
dalen Prozess ein, die aus unserer Sicht zentral fiir die Stirkung einer synodalen Identitat
von Kirche sind. Wir erkennen in der Rechtsgestalt und in der Tradition kirchlicher Le-
bensformen in Geschichte und Gegenwart weitreichende synodale Potenziale, die jedoch
nicht ausreichend geniitzt werden. Dariiber hinaus ist fiir die Kirche in der Welt von heute
auch Verdnderung und Neugestaltung erforderlich. Dazu gilt es aus katholisch-weltkirch-
licher Vielfalt ebenso zu lernen wie aus den Erfahrungen unserer Schwesterkirchen und
aus sozialwissenschaftlichen Ansitzen. Die institutionellen Strukturen der Kirche miissen
ihrer Sendung folgen, nicht umgekehrt. Die folgenden sieben Leitséitze legen daher den
Fokus auf den fiir die Weiterentwicklung der Kirche zentralen Themenbereich von Lei-
tung und Partizipation.

1. Das Bestehende niitzen: Auf teilkirchlicher Ebene bestehen bereits
synodale Strukturen. Um mehr Partizipation und die Verteilung
der Verantwortung fiir Entscheidungen zu erméglichen,
sollen diese intensiver genutzt und erweitert werden.

Partizipation findet nach Vorgaben des universalen Kirchenrechts sowohl durch Bera-
tung (conmsilium) als auch durch Zustimmung (consensus) statt (sog. Beispruchsrechte,
c. 127 CIC).

Rein beratende Gremien sind die Diozesansynode (cc. 460-468 CIC) und der Dioze-
sanpastoralrat (cc. 511-514 CIC). Die Diozesanleitung erhalt durch deren beratende Té-
tigkeit Unterstiitzung bei ihren Entscheidungsfindungsprozessen. Die Gremien konnen
durch gute und schliissige Argumentation an Entscheidungen mitwirken. Allerdings liegt
die Letztverantwortung bei den Tragern der Leitungsgewalt, also hauptsichlich beim
Diézesanbischof und seinem Generalvikar.

Ausbaumoéglichkeiten und Kompetenzerweiterungen wiéren hier kirchenrechtlich
gut umzusetzen. Der Didzesansynode und dem Di6zesanpastoralrat konnten mehr Rech-
te zugewiesen werden: sogenannte Beispruchsrechte, die als Anhérungs- oder Zustim-
mungsrechte ausgestaltet sein kdnnen. Diese Rechte einzurichten, liegt in der Gesetzge-
bungskompetenz des Diézesanbischofs.

' Im Auftrag der Dekan:innen der Fakultiten haben folgende Universititsprofessor:innen als

Redaktionsteam den Text erarbeitet: Klara A. Csiszar, Wilhelm Guggenberger, Sabine Konrad,
Ioan Moga, Johann Pock und Dietmar W. Winkler.



282 Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultiten Osterreichs zum Synodalen Prozess

Mit diesen Rechten ausgestattete Gremien sind der Priesterrat (cc. 495-501 CIC),
das Konsultorenkollegium/Dombkapitel (c. 502 CIC) und der Vermogensverwaltungsrat
(cc. 492-494 CIC). Der Priesterrat besitzt nur Anhorungsrechte (u.a. in cc. 462 § 1, 536
§ 1, 1215 § 2 CIC), wihrend das Domkapitel und der Vermogensverwaltungsrat (hier
sind auch Laien beteiligt) sowohl Anhorungs- als auch Zustimmungsrechte besitzt. Die-
se sind im universalkirchlichen Recht geregelt, konnen aber im partikularen Recht er-
weitert werden. Bei den beispruchsberechtigten Gremien ist das verwirklicht, was eine
synodale Kirche tatsichlich ausmacht: ein Gremium hat Anteil an der Ausiibung der
Leitungsgewalt.

Wenn ein didzesanes Gremium ein oder mehrere Beispruchsrechte besitzt, bedeutet
das, dass der Bischof vor einer rechtlich relevanten Handlung entweder die Zustimmung,
den consensus, oder einen Rat, ein consilium, einzuholen hat, damit seine Handlung giiltig
sein kann. Die Partizipation wird hier ganz konkret. Sowohl auf di6zesaner als auch auf
pfarrlicher Ebene konnten dadurch auch Laien intensiv an Entscheidungsfindungsprozes-
sen beteiligt werden. Laiengremien sind der Vermogensverwaltungsrat und der Pfarrpas-
toralrat auf diozesaner Ebene und auf pfarrlicher Ebene (cc. 536, 537 CIC). Ihnen kénn-
ten in vielen zusitzlichen Bereichen Anhorungs- und Zustimmungsrechte durch den teil-
kirchlichen Gesetzgeber erteilt werden. Auf diese Weise wiirde auch die Verantwortung
tiir Entscheidungen nicht nur beim Tréger der Leitungsgewalt allein liegen und diesen so-
mit erheblich entlasten. Gleichzeitig wire die Beteiligung von Laien an Entscheidungen in
groflerem Umfang moglich.

Der Ausbau der Anhorungs- und Zustimmungsrechte (c. 127 CIC) auf partikularer
Ebene wiirde sich sowohl regionalen Besonderheiten anpassen als auch mehr Beteiligung
der Glaubigen erméglichen.

2. Subsidiire Strukturen ausbauen: Eine Weltkirche, die die bereichernde
Vielfalt des Volkes Gottes achtet und fiir die Verbreitung der Botschaft Jesu
fruchtbar machen will, benétigt mehr Subsidiaritét in der Gestaltung
ihrer Organisationsstruktur und Gesetzgebung.

In konkreter Umsetzung erfordert eine ,,heilsame Dezentralisierung® (EG 16) insbeson-
dere die Ausweitung lokalkirchenrechtlicher Freirdume.

Die Soziallehre der Kirche postuliert das Prinzip der Subsidiaritét als hochst bedeut-
sam und unverriickbar giiltig fiir jede Gesellschaftstitigkeit (QA 79). Subsididre Gestal-
tung wird fiir die Gesamtgesellschaft gefordert, ,weil jede Person, jede Familie und jede
mittlere Korperschaft der Gesellschaft etwas Ureigenes anzubieten hat“ (Kompendium
der Soziallehre der Kirche 187). Dies entspricht dem Konzept einer polyedrisch gestalte-
ten Gemeinschaft, das Papst Franziskus insbesondere in Fratelli tutti (FT) entfaltet. Dem-
gemifd ,kann [man] von jedem etwas lernen, niemand ist nutzlos, niemand ist entbehr-
lich. Dies bedeutet, dass die Peripherien mit einbezogen werden miissen. Wer in ihnen
lebt, hat einen anderen Blickwinkel, sieht Aspekte der Realitit, die man von den Macht-
zentren aus, in denen die mafgeblichen Entscheidungen getroffen werden, nicht erken-
nen kann.“ (FT 215)



Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultiten Osterreichs zum Synodalen Prozess 283

Subsidiaritét ist nicht gleichbedeutend mit der Aufgabe jeder Form iibergeordneter
Autoritit. Diese hat sich aber auf die Gestaltung jenes Bereiches zu beschrinken, der fiir
das gute Funktionieren der gesamten Gemeinschaft und deren Gemeinwohl unabdingbar
ist (vgl. KKK 1897-1004; 1913-1917).

Bereits die auflerordentliche Bischofssynode von 1985 empfahl, die Anwendbar-
keit des Subsidiaritatsprinzips auf den innerkirchlichen Bereich zu priifen. Johannes
Schasching SJ kam in diesem Zusammenhang zum Schluss, dass im Sinn des Zweiten
Vatikanischen Konzils Impulse aus gesellschaftlichen Entwicklungen fiir die innere
Gestaltung der Kirche aufzugreifen sind, damit die Kirche ihre Sendung in der Welt von
heute besser realisieren kann. Ein wesentlicher Punkt dabei ist die Gestaltung subsididrer
sozialer Raume auch innerhalb der Kirche selbst.

Die Katholische Kirche als Weltkirche steht gegenwirtig wohl mehr denn je vor der
Herausforderung, dass die unterschiedlichen soziokulturellen Kontexte, in denen sie be-
heimatet ist, sich in verschiedener Weise und in unterschiedlicher Geschwindigkeit ent-
wickeln. Das gilt insbesondere fiir die unterschiedlichen Regionen. Daraus kénnen sich
erhebliche Spannungen und Konflikte ergeben, weil einige Ortskirchen rasche Reformen
der kirchlichen Organisationsstruktur fordern, andere diese Notwendigkeit nicht erken-
nen oder Griinde fiir die Ablehnung von Veranderungen nennen.

Diese nicht einfache Pluralitdt innerhalb der einen Kirche sollte jedoch nicht nur als
Problem gesehen werden, stellt sie doch auch eine grof3e Chance dar:

- Die Buntheit der theologischen Paradigmen und der Gestaltungsvorstellungen fiir
den Sozialkorper der Kirche erlaubt eine tiefergehende Inkulturation des Evangeli-
ums, wodurch dessen inkarnatorische Wesensstruktur deutlicher sichtbar wird.

- Durch eine Globalisierung, die gerade im Bereich von Wirtschaft und Technik zu
Homogenisierung neigt, kann viel kultureller Reichtum verloren gehen (vgl. PP 44;
LS 12-14; FT 100). Angesichts dessen dient eine vielgestaltige Kirche sowohl der Ent-
faltung ganzheitlichen Menschseins, als auch einer in regionaler Kultur verankerten
Glaubigkeit, ermdoglicht sie doch jedem Volk ,,die Fahigkeit, die Botschaft Christi auf
eigene Weise auszusagen” (GS 44).

Gelebte Subsidiaritdt setzt einen bestdndigen Reflexionsprozess dariiber voraus, welcher
Ebene der Weltkirche welches Ausmaf3 an organisatorischem und legislativem Freiraum
gewihrt werden kann bzw. muss. Dieser Reflexionsprozess erscheint uns als wesentliche
Grundlage fiir die Kultivierung synodaler Kirchlichkeit.

3. Aus der Geschichte lernen: Die Kirche kann aus dem Reichtum
ihrer Geschichte schopfen, um Verschiittetes wieder zu entdecken.
Es zeigt sich eine Vielfalt an partizipatorischen synodalen Moglichkeiten.
Die Gegenwart kann das fiir sie erforderliche Modell im Riickgriff
auf Bewihrtes weiterentwickeln.

Synodalitat gehort zum Wesen der Kirche als Gemeinschaft (communio). Sie driickt die
vom Geist bewirkte Einheit in der Vielfalt aus. Synodalitit betrifft in der Kirche alle, hat



284 Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultiten Osterreichs zum Synodalen Prozess

Giiltigkeit durch die Zeiten und wurde durch die Geschichte hindurch auf verschiede-
nen Ebenen praktiziert. Mit dem biblischen Befund von Mt 18,20 (,Wo zwei oder drei in
meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen“) und dem Apostelkonzil
(Apg 15,28 ,,der Heilige Geist und wir haben beschlossen®) ist zugleich die christologische
und pneumatologische Dimension von Synodalitit als kirchliche Realitdt ausgedriickt.

Die patristische Zeit weist auf die wechselseitige Bedingtheit und Gleichwertigkeit al-
ler Glieder des einen Leibes der Kirche hin, denn jeder brauche den anderen, die Laien
die Kleriker, aber auch die Kleriker kdnnten ohne die Laien nicht existieren (vgl. Johan-
nes Chrys., Hom. 37, 3).

Mit der Ausbreitung des Christentums entwickelten sich Synoden als Zusammen-
kunft zur Losung gemeinsam anstehender Probleme und Aufgaben, normalerweise auf
lokaler und regionaler Ebene. Die ersten Synoden des 2. Jh.s waren durch grof3e Unabhin-
gigkeit und Freiheit in der Themenwahl gekennzeichnet. Sie bezogen sich auf ein spezifi-
sches geografisches Gebiet. Noch fiir das 3. Jh. ist gut belegt, dass in einer Synode sowohl
Klerus als auch Laien gemeinsam Beschliisse fassten (vgl. Cyprian, ep. 30,5).

Die Ergebnisse der lokalen Synoden konnten von anderen Ortskirchen rezipiert wer-
den. Dies geschah durch den Austausch sogenannter Synodalbriefe, in denen die Ergeb-
nisse kommuniziert wurden (vgl. Eusebius, Hist. Eccl. V, 33). Hinter diesem Rezeptions-
prozess steht das Bewusstsein, dass eine Ortskirche und ihre Synode immer auch die gan-
ze Kirche représentiert, aber nicht die ganze Kirche ist. Synodalbriefe waren ein wichtiges
Instrument der Gemeinschaft, Kircheneinheit, Kommunikation und Rezeption.

Mit Kaiser Konstantin dnderte sich die Struktur der Kirche hin zum Reichskirchen-
system. Wahrend die Synoden des 2. und 3. Jh.s von den Bischofen initiiert wurden, berief
nun der Kaiser Synoden ein, da er sich als irdischer Sachwalter der Kirche verstand. Die
Bischofe wurden zu den exklusiven Mitgliedern der Synode, die der Versammlung Auto-
ritit verliehen. Bis dahin war die Synode ein fruchtbarer Austausch zwischen Laien, Kle-
rus und Bischofen gewesen. Nun wurden die Laien zu Rezipienten der Autoritét der Bi-
schofe, auch wenn sie weiterhin als Experten und Ratgeber zugelassen wurden (vgl. Ori-
genes in Postra, Malchion in Antiochien, Athanasius in Nizda).

Die Dynamik danderte sich im Westen wieder mit dem Landeskirchensystem des Mit-
telalters, das eine Vielfalt regionaler und nationaler Synoden aufweist. Diézesan-, Metro-
politan-, Provinz-, National- und Patriarchalsynoden waren bis ins 14./15. Jh. von Be-
deutung. Dabei gab es eine Vielfalt an unterschiedlichen Beteiligungsmodellen (Bischdfe,
Klerus, Monche, Abte etc.). Ab der Neuzeit zeigt sich wieder vermehrt eine Einengung auf
die Hierarchie und Entfernung von der altkirchlichen Tradition, die im 19. Jh. kulminiert.

Die Grundlagen unseres Glaubens sind Frucht der frithen Kirche und der antiken Sy-
nodalstruktur, die das gesamte Volk Gottes inkludierte. Auch heute gilt: die Gesamtheit
der Glaubigen kann Kraft der Salbung des Hl. Geistes, die alle in der Taufe empfangen ha-
ben, im Glauben nicht irren (LG 12).



Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultiten Osterreichs zum Synodalen Prozess 285

4. Aus monastischen Traditionen lernen: Gemeinschaften,
Orden und Kloster haben reiche Erfahrung mit flacher Hierarchie,
partizipatorischen Leitungsstrukturen, synodalen Ziigen und
mit dem gelebten Subsidiaritatsprinzip.

Die Katholische Kirche hat eine Vielfalt an Orden und Gemeinschaften, die fiir ihr Zu-
sammenleben gemeinschaftliche Entscheidungsfindungsprozesse und partizipatorische
Leitungsstile entwickelten. Aus diesem Fundus kann reichlich geschopft werden. Paradig-
matisch kann das fast 1500 Jahre alte benediktinische Leitungsmodell von Klostern he-
rangezogen werden, das heute iiberdies in zunehmendem Mafle als Vorbild modernen
Managements und fiir Wirtschaftsfithrung mit christlicher Wertorientierung dient. Da-
bei geht es nicht um eine wortwortliche Umsetzung der benediktinischen Regel in andere
kirchliche und sikulare Bereiche, sondern um einen Transfer verschiedener Aspekte aus
dem reichen Erfahrungs- und Weisheitsschatz der Regula Benedicti. Dies kann auch Vor-
bild und Ideengeber fiir eine teilhabende Kirche insgesamt sein.

Grundlagen des monastischen Lebens benediktinischer Pragung sind die Hl. Schrift,
die Regel Benedikts (RB) und die jeweiligen Satzungen. Wahrend die Hl. Schrift die
Hauptgrundlage der benediktinischen Lebensgemeinschaft ist, wird diese durch die Re-
gula Benedicti konkretisiert. Die Satzungen gelten als Beispiel des gelebten Subsidiaritats-
prinzips, um die Regel an konkrete Zeit- und Ortsverhaltnisse anzupassen. Auf der einen
Seite hat das benediktinische Leben mit dem Evangelium und der Regel Benedikts {iber
Jahrhunderte hinweg ein stabiles Element, auf der anderen Seite erlauben die Satzungen
den Kléstern und Kongregationen Flexibilitit und Anpassungstahigkeit.

Das Kloster wird von einem Abt geleitet, der von den Monchen gewihlt wird. Alle
Mitbriider, ob Priester oder Laien, haben das gleiche Stimmrecht. Der Abt steht in Verant-
wortung sowohl fiir den einzelnen Monch als auch fiir die ganze Gemeinschaft. Thm ob-
liegt gemeinsam mit anderen Mitbriidern die Leitungsaufgabe; er ist aber auf den Rat der
Mitbriider verwiesen. Das benediktinische Kloster kennzeichnet eine flache Hierarchie,
die zugleich synodale Ziige aufweist. Der Abt wird in der Leitung des Klosters von bestell-
ten Amtstragern (Prior, Novizenmeister, Cellerar/Wirtschaftsleiter) unterstiitzt, die nach
einer Befragung aller Mitbriidder durch den Abt eingesetzt werden.

Das Konventkapitel stellt die wichtigste Kommunikationsform der Gemeinschaft dar,
in dem alle das gleiche Stimmrecht haben, unabhéngig davon, ob sie Priester oder Laien
sind. Hinzu kommt noch das Seniorenkapitel, das den engeren Rat des Abtes bildet. Es be-
steht aus von Amts wegen bestellten Ménchen (Prior, Subprior, Cellerar) und von der Ge-
meinschaft gewéhlten Senioren. Diese Form der Mitwirkung der Offizialen bei der Lei-
tung des Klosters soll den Abt unterstiitzen; die Mitglieder der Gemeinschaft haben Mit-
verantwortung. Der Abt soll den ,,Rat der Briider anhéren (RB 3), woraus sich ein parti-
zipatorischer Leitungsstil ableiten lasst.

Es ergibt sich ein Leitungsmodell, das Autoritit und kooperativ-partnerschaftliches
Verhalten in Balance bringt. Dabei geht es nicht in erster Linie um Vorschriften des re-
ligiésen oder gar kirchlichen Lebens, sondern um eine Lebensweise und Geisteshaltung.
Jedes Mitglied der monastischen Gemeinschaft soll sich im Geiste Benedikts des gemein-
samen Weges bewusst sein.



286 Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultiten Osterreichs zum Synodalen Prozess

5. Aus der Okumene lernen: Synodalitit und Primat sind zwei Pole
der selben Wirklichkeit. Sie stehen beide in der Spannung zwischen
gesamtkirchlicher Verantwortung und kontextsensibler Ortskirchlichkeit.

Lange Zeit galt das Stichwort ,,Synodalitit als Inbegriff der orthodoxen Ekklesiologie
im Kontrast zum Papstprimat der Romisch-Katholischen Kirche. Der 6kumenische Dia-
log hat ab den 1960er-Jahren Konziliaritat bzw. Synodalitét als grundlegende Themen des
okumenischen Ekklesiologie-Diskurses etabliert. Die Ergebnisse dieser jahrzehntelangen
okumenisch-theologischen Arbeit sind leider in Vergessenheit geraten und sollten wie-
derentdeckt werden.

Fir den Bereich des orthodox-katholischen Dialogs sind vor allem die letzten zwei
Dokumente der ,,Gemischten Internationalen Kommission fiir den Theologischen Dialog
zwischen der Katholischen Kirche und der Orthodoxen Kirche® von grofier Bedeutung:
Ravenna (2007) und Chieti (2016). Das Leitmotiv beider Dokumente ist, dass es fiir die
kirchliche Communio auf lokaler, regionaler und universaler Ebene einer wechselseitigen
Bezogenheit zwischen Synodalitdt und Primat bedarf. Die ,,Zauberformel® des apostoli-
schen Kanons 34 (der Protos soll ohne die Zustimmung aller nichts tun und umgekehrt)
wird auf allen drei Ebenen - mit den nétigen Differenzierungen — durchdekliniert. Dabei
wird im Chieti-Dokument festgestellt, dass ,,Synodalitdt eine grundlegende Qualitat der
Kirche als Ganzer“ (§ 3) darstellt. Konkret bedeutet das, dass etwa auf der lokalen Ebe-
ne (Di6zese) die ,,aktive Teilnahme der Laien, von Mannern und Frauen, Personen des
Monchtums und des geweihten Lebens, in der Diézese und in der Pfarrei durch viele For-
men des Dienstes und der Sendung® (Ravenna § 20) stirker berticksichtigt werden sollte.
Fiir die regionale Ebene wird damit eine stirkere Bedeutung der Bischofskonferenzen na-
hegelegt. Diese seien ,von einem ekklesiologischen Standpunkt aus betrachtet nicht blof3
administrative Unterteilungen: sie bringen den Geist der Communio in der Kirche zum
Ausdruck und respektieren gleichzeitig die Verschiedenheit menschlicher Kulturen® (Ra-
venna § 29).

Seit Ravenna ist es zum Konsens im orthodox-katholischen Dialog geworden, dass -
sehr knapp formuliert — die Orthodoxe Kirche mehr Primatialitat und die Rémisch-Ka-
tholische Kirche mehr Synodalitat brauchen wiirde. Das kann nur gelingen, wenn beide
Kirchen voneinander lernen. Synodaler Prozess bedeutet auch 6kumenisches Zuhoren. So
hat die Orthodoxe Kirche auf der Ebene der autokephalen orthodoxen Kirchen eine rei-
che und komplexe Erfahrung mit funktionierenden Synodalsystemen. Die Bischofssyno-
de ist die oberste Instanz in einer autokephalen orthodoxen Kirche. Es gibt dariiber hinaus
in einigen orthodoxen Lokalkirchen zentrale Synodalorgane, wo auch die Laien (etwa als
Vertreter der Didzese) eine wichtige Rolle spielen. Diese unterschiedliche Auspragung
der synodalen Verfassung der Kirche in den einzelnen autokephalen orthodoxen Kirchen
zeigt, dass konkrete Formen der Synodalitat auch von kulturellen Kontexten und histori-
schen Faktoren abhingen. Eine Herausforderung, die daraus entsteht, ist, wie Synodali-
tatin der Spannung zwischen universaler ekklesialer Verantwortung und kontextsensibler
Ortskirchlichkeit ausgelebt werden kann.



Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultiten Osterreichs zum Synodalen Prozess 287

6. Von Leitungstheorien lernen: Leitung erfolgt auf unterschiedlichen
Ebenen und steht dabei in mehrfacher Spannung, wie jener zwischen
Macht und Dienstleistung oder Person und Kooperation. Die Leitungsfrage
darf dabei nicht personalisiert werden, sondern ist systemisch zu kliren.

Organisationen (so auch die Kirche) brauchen Leitung. Diese dient dem Erhalt des Gan-
zen und dem Erreichen des Organisationsziels (z. B. der bestmoglichen Verkiindigung des
Evangeliums). Die Leitungsfrage ist dabei eine nach ,,angemessenen Strukturen, Kommu-
nikationen, Kooperationen, Vernetzungen, Regeln und Vereinbarungen in einer Organi-
sation” (Andreas Heller). Kirchlich werden Leitungsfragen meist personalisiert; die fol-
genden Uberlegungen méchten hingegen zu einem systemischen Blick anleiten.

Man kann vier Ebenen der Leitung unterscheiden. Auf der normativen Ebene hat Lei-
tung die Aufgabe der Auftrags- und Zielbestimmung. Auf der strategischen Ebene dient
Leitung der Steuerung und zielt auf die Stabilitat der Organisation, vor allem in der Ver-
bindung von Auftrag und Umsetzung bzw. auch Organisation und Umwelt. Auf der opera-
tiven Ebene (meist als ,,mittlere Fithrungsebene“ bezeichnet) kann Leitung als Anpassung
angesichts von veranderten Umwelten verstanden werden (durch Zielsetzung, Mittelfest-
legung und Gestaltung des Handlungssystems). SchliefSlich ist die unterste, effektuierende
Ebene jene der praktizierten Sach- bzw. Mitarbeiter:innenverantwortung.

Fithren und Leiten stellen dabei (bei aller begrifflichen Unschérfe) eine beabsichtig-
te Einflussnahme dar: Es geht um das Ausrichten und Gestalten, Steuern und Entwickeln
von Systemen im Blick auf Umwelt, Aktivititen, Prozesse, Strukturen, Akteure und Res-
sourcen.

Dabei steht Leitung immer in einer mehrfachen Spannung. Leitungspersonen stehen
in einem Spannungsfeld von einerseits persénlichen Rollenerwartungen bzw. -zuschrei-
bungen und andererseits Beziehungsfeldern (zu den zu leitenden Personen, zur Situati-
on und zur Verdnderung). Es diirfen daher weder die Erwartungsbiindelungen ausgeblen-
det werden, mit denen sich Leitende konfrontiert sehen, noch die Relationen, in denen
sie sich vorfinden.

Ein zweites Spannungsfeld besteht im Verhaltnis von Macht und Dienstleistung. Ge-
rade der Faktor ,,Macht® ist ein wesentliches Moment im Blick auf das Leitungsverstdnd-
nis der Kirche. Macht griindet auf ihrer Legitimitdt (Amt), auf der Handlungsmacht, auf
dem Expertentum, auf Belohnung und Sanktionen (wobei diese Aspekte mit den genann-
ten Leitungsebenen korrespondieren). Auch in nichtkirchlichen Organisationen wird die
Leitung auf allen Ebenen als Dienstleistung am Unternehmensziel angesehen: ,,Die jewei-
ligen Organisationsebenen sollen ihren autonomen Handlungsspielraum im Dienst des
gemeinsamen Ganzen ausfiillen kénnen.“ (Norbert Schuster)

Problematisch wird es fiir eine Organisation, wenn die Aspekte von Macht und
Dienstleistung nicht gekldrt werden und real vorhandene Macht als Dienst verbramt wird.
Das kann zum Missbrauch sowohl des Macht- wie des Dienstcharakters fithren. Gerade
im Blick auf den geistlichen Missbrauch sind die Kldrung und die Offenlegung von Macht
im Kontext von Leitung essenziell.

Die zentrale Funktion der Leitung ist es, Entscheidungen zu treffen. Denn Institutio-
nen sind immer auch lebendige Systeme, die durch die Umwelt beeinflusst werden. Au-



288 Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultiten Osterreichs zum Synodalen Prozess

ere und innere Verdnderungen und Wandlungsprozesse benotigen Entscheidungen tiber
den zukiinftigen Weg. Verantwortung fiir den Wandel und seine Gestaltung gehort dabei
zu den zentralen Leitungsaufgaben. Nicht bzw. falsch wahrgenommene Leitung ist dabei
sowohl fiir die Organisation wie auch fiir die handelnden Personen schédlich.

Leitung darf dabei nicht mehr nur als das Handeln von hervorragenden Einzelper-
sonlichkeiten angesehen werden. Sie ist eine Gemeinschaftsaufgabe im Zusammenwir-
ken auf unterschiedlichen Ebenen. ,Leitung schafft Bedingungen, unter denen Mitarbei-
ter sich selbst entwickeln, ihre Verantwortung wahrnehmen kénnen, ihre Arbeiten erfolg-
reich erledigen.“ (Andreas Heller)

7. Auf das Ziel schauen und starre Strukturen aufbrechen:
Mission bedeutet Aufbruch, Wachstum und Lebendigkeit
der Kirche im Dienst am Menschen und an der einen Menschheit.
Kirchliche Strukturen gehoren auf diesen unverzichtbaren
jesuanischen Auftrag hin gepriift und weiterentwickelt.

I

»Lasst die Bischofe nicht allein!“ - konnte ein zeitgeméafler Aufruf in einer Zeit lauten, in
der sechs von zehn angefragten Kandidaten ihre Bischofsernennungen ablehnen. Ohne
auf die Griinde detailliert einzugehen, soll hier ein Aspekt hervorgehoben werden, der
maf3geblich dazu beitrigt, dass miindige, authentische und geeignete Priester den bischof-
lichen Dienst immer wieder ablehnen. Kommt man mit Bischofen ins Gesprach, wird eine
Tendenz klar: Bischofe, die darum bemiiht sind, in ihrer Ortskirche die Partizipation der
Laien auf allen Ebenen zu ermdéglichen, eine Kirche mit vielen zusammen zeitgemaf3 zu
gestalten, leiden oft unter der Last der Entscheidungsgewalt, die sie nicht teilen konnen/
diirfen. In ihren Ortskirchen wird meist Synodalitét in den verschiedensten Gremien ge-
lebt, trotzdem bleibt der Bischof (aber auch der Priester in seiner Gemeinde) in seiner
Entscheidung allein. Jede und jeder, der und die schon einmal eine Entscheidung treffen
musste, weifl um diese Last. Die Verantwortung des ganzen Volkes Gottes ist daher auch,
dass Bischofe nicht allein gelassen werden, sondern Entscheidungen gemeinsam getroffen
werden. Es geht letzten Endes in der Kirche nicht darum, wer entscheidet, sondern es geht
um die Missio Dei, um den Plan Gottes fiir die Welt und fiir die Menschheit, dem sich die
Kirche als Volk Gottes anschlief$t und als ,,Zeichen und Werkzeug® (LG 1) die schopferi-
sche und rettende Liebe Gottes erfahrbar macht.

In Evangelii Gaudium erklart sich Papst Franziskus zum Fan einer ,verbeulten® Kir-
che, die ,verletzt und beschmutzt ist, weil sie auf die StrafSen hinausgegangen ist“ und
nicht einer ,kranken® Kirche, ,die aufgrund ihrer Verschlossenheit und ihrer Bequem-
lichkeit, sich an die eigenen Sicherheiten klammert (EG 49). Fiir den Pontifex ist eine
Kirche des Hinausgehens eine missionarische Kirche, die nicht krank werden kann, weil
sie stets um das Gelingen des Lebens bemiiht ist, ganz im Sinne ihres sie konstituierenden
(Missions-)Auftrags und somit ihres Wesens. Wird Mission als existenzieller Daseins-
grund der Kirche verstanden, und ereignet sich Kirche in einem missionarischen ,,Uber-
sich-selbst-Hinausgehen®, kann Mission auch als die Selbsttranszendenz kirchlicher Exis-
tenz verstanden werden, die die Kirche davor schiitzt, krank zu werden. Mission kann



Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultiten Osterreichs zum Synodalen Prozess 289

in diesem Akt des Uber-sich-selbst-Hinausgehens als Selbstheilungskraft der Kirche ver-
standen werden, die sie vor jeglicher Selbststabilisierung und der Hyperreflexion auf ihre
eigenen Empfindlichkeiten, auf eigene Angste und Strukturen schiitzt. Verliert die Kir-
che die Mission aus den Augen, und kitmmert sich stattdessen nur um sich selbst, begibt
sie sich in eine existenzielle Schriglage der Selbstbezogenheit und richtet sich zweckori-
entiert ein. Selbstdarstellung oder Rekrutierung von Menschen, Machtstabilisierung oder
die Trauer um eine verlorene Machtposition, sowie Bekehrungsversuche von Menschen
sind Manifestationen einer Kirche, die um sich selbst kreist und wider ihr missionari-
sches Wesen lebt. Kirche-Sein heifit im Riickschluss auf Mission, immer tiber sich selbst
hinaus auf etwas zu verweisen, das nicht sie selbst ist. Stephen Bevans, einer der bekann-
testen Missionswissenschaftler, formuliert, wie Kirche und Mission in dieser Logik zuei-
nander stehen:

»The church does not so much have a mission as that the mission has a church. The
church is not about itself; it is about the Reign of God that is preached, served, and witnes-
sed to, and this makes all the difference.”

Diese missionarische Perspektive hat weitgehende Konsequenzen fiir die kirchliche
Praxis. Zugespitzt formuliert: Alle strukturellen Blockaden, die diese missionarische Aus-
richtung der Kirche behindern, liefern die Kirche strukturellen Gegebenheiten aus und er-
geben eine praktisch-héretische, wesenswidrige Schriglage. Eine Fortentwicklung kirch-
licher Strukturen mit Blick auf die Mission ldsst auf eine neue kraftvolle Dynamik in der
derzeit erstarrten Evangelisierung hoffen. Der synodale Prozess hat die Chance, Struktur-
reformen im Sinne des Konzils voranzubringen.



