
281ThPQ 17/() 2022), 281-289

Positionspapiler der Katholisch-Theologischen
Fakultäten ÖOsterreichs zu Synodalen Prozess

(Graz, Innsbruck, LINZ, alzburg, Wien)'

Vor dem Hintergrund unNnseIer wissenschaftlich-theologischen Arbeit bringen WITFr als Be-
auftragte der Katholisch-Theologischen Fakultäten ıIn Österreich Posıtionen In den SYNOÖ-
alen Prozess e1In, die AaUs uUunNnscIer 1C zentral für Cie ärkung einer synodalen Identität
VO  u Kirche Sind. Wır erkennen In der Rechtsgestalt und In der Tradition kirchlicher Le-
bensformen In Geschichte und Gegenwart weitreichende synodale Potenziale, Cie jedoch
nicht ausreichend genutzt werden. Darüber hinaus ist für Cie Kirche ıIn der Welt VO  b heute
auch Veränderung und Neugestaltung erforderlich. Dazu gilt C4 AaUs katholisch-weltkirch-
licher 1e ebenso lernen WIE AaUs den Erfahrungen unNnserer Schwesterkirchen und
AaUs sozlalwissenschaftlichen Ansätzen. DIe institutionellen Strukturen der Kirche mMuUsSsSen
ihrer Sendung folgen, nicht umgekehrt. DIe folgenden sieben Leılitsatze egen er den
Fokus auf den für Cie Weiterentwicklung der Kirche zentralen Themenbereic. VO  u Le1l-
Lung und Partizıpation.

Das Bestehende nutzen: Auf teilkirchlicher Ebene bestehen bereits
synodale Strukturen. Um mehr Partızıpation un: die Verteilung

der Verantwortung für Entscheidungen ermöglichen,
csollen diese intensıiver genutzt un: erwelıtert werden.

Partizıpation findet ach orgaben des universalen Kirchenrechts sowohl Uurc era-
Lung (consilium als auch Urc. Zustimmung (CONSENSUS) (SOg. Beispruchsrechte,

1727 CIC)
eın beratende (Gsremilen sind Cie Diözesansynode (CC. 460468 CIC) und der 107€e-

sanpastoralrat (CC 51 1-514 CIC) DIe Diözesanleitung erhält Urc. deren beratende Tä-
tigkeit Unterstutzung bei ihren Entscheidungsfindungsprozessen. DIe (Gsremilen können
Uurc gute und schlüssige Argumentation Entscheidungen mitwirken. Allerdings ijeg
Cie Letztverantwortung bel den JIrägern der Leitungsgewalt, also hauptsächlich beim
Diözesanbischof und seInem Generalvikar.

Ausbaumöglichkeiten und ompetenzerwelterungen waren hier kirchenrechtlich
gul umzusetizen. Der Diözesansynode und dem Diözesanpastoralrat könnten mehr Rech-

zugewlesen werden: sogenannte Beispruchsrechte, Cie als Anhörungs- oder Zustim-
mungsrechte ausgestaltet Selin können. 1ese Rechte einzurichten, ijeg In der (Gesetzge-
bungskompetenz des Diözesanbischofs.

Im Auftrag der Dekan:innen der Fakultäten haben folgende Universitätsprofessor:innen als
Redaktionsteam den ext erarbeitet: Klara (LSISZAF, Wilhelm Guggenberger, Sabine Konrad,
Oan Moga, Johann ck Uun: IDeimar Winkler.

281ThPQ 170 (2022), 281– 289

Positionspapier der Katholisch-Theologischen 
Fakultäten Österreichs zum Synodalen Prozess

(Graz, Innsbruck, Linz, Salzburg, Wien)1

Vor dem Hintergrund unserer wissenschaftlich-theologischen Arbeit bringen wir als Be-
auftragte der Katholisch-Theologischen Fakultäten in Österreich Positionen in den syno-
dalen Prozess ein, die aus unserer Sicht zentral für die Stärkung einer synodalen Identität 
von Kirche sind. Wir erkennen in der Rechtsgestalt und in der Tradition kirchlicher Le-
bensformen in Geschichte und Gegenwart weitreichende synodale Potenziale, die jedoch 
nicht ausreichend genützt werden. Darüber hinaus ist für die Kirche in der Welt von heute 
auch Veränderung und Neugestaltung erforderlich. Dazu gilt es aus katholisch-weltkirch-
licher Vielfalt ebenso zu lernen wie aus den Erfahrungen unserer Schwesterkirchen und 
aus sozialwissenschaftlichen Ansätzen. Die institutionellen Strukturen der Kirche müssen 
ihrer Sendung folgen, nicht umgekehrt. Die folgenden sieben Leitsätze legen daher den 
Fokus auf den für die Weiterentwicklung der Kirche zentralen Themenbereich von Lei-
tung und Partizipation.

1. Das Bestehende nützen: Auf teilkirchlicher Ebene bestehen bereits  
synodale Strukturen. Um mehr Partizipation und die Verteilung  

der Verantwortung für Entscheidungen zu ermöglichen,  
sollen diese intensiver genutzt und erweitert werden.

Partizipation findet nach Vorgaben des universalen Kirchenrechts sowohl durch Bera-
tung (consilium) als auch durch Zustimmung (consensus) statt (sog. Beispruchsrechte,  
c. 127 CIC).

Rein beratende Gremien sind die Diözesansynode (cc. 460 – 468 CIC) und der Diöze
sanpastoralrat (cc. 511–  514 CIC). Die Diözesanleitung erhält durch deren beratende Tä-
tigkeit Unterstützung bei ihren Entscheidungsfindungsprozessen. Die Gremien können 
durch gute und schlüssige Argumentation an Entscheidungen mitwirken. Allerdings liegt 
die Letztverantwortung bei den Trägern der Leitungsgewalt, also hauptsächlich beim  
Diözesanbischof und seinem Generalvikar.

Ausbaumöglichkeiten und Kompetenzerweiterungen wären hier kirchenrechtlich 
gut umzusetzen. Der Diözesansynode und dem Diözesanpastoralrat könnten mehr Rech-
te zugewiesen werden: sogenannte Beispruchsrechte, die als Anhörungs- oder Zustim-
mungsrechte ausgestaltet sein können. Diese Rechte einzurichten, liegt in der Gesetzge-
bungskompetenz des Diözesanbischofs.

1	 Im Auftrag der Dekan:innen der Fakultäten haben folgende Universitätsprofessor:innen als 
Redaktionsteam den Text erarbeitet: Klara A. Csiszar, Wilhelm Guggenberger, Sabine Konrad, 
Ioan Moga, Johann Pock und Dietmar W. Winkler.



2872 Positionspapler der Kath. -Theol Fakultäten ÖOsterreichs zu Synodalen Prozess

Mıt diesen Rechten ausgestattete (Gsremilen sind der Prilesterral (CC 495-— 501 CIC),
das Konsultorenkollegium/Domkapite (C 502 CIC) und der Vermögensverwaltungsrat
(CC 492 —494 CIC) Der Priesterra besitzt 1Ur Anhörungsrechte (u. In 462 1) 536

1) 1215 CIC), während das Domkapitel und der Vermögensverwaltungsrat ler
sind auch alen beteiligt) sowohl Anhörungs- als auch Zustimmungsrechte besitzt. DIe-

sind 1M universalkirchlichen Recht geregelt, können aber 1M partikularen Recht CI -

welıltert werden. Bel den beispruchsberechtigten (Gsremilen ist das verwirklicht, Was eine
synodale Kirche tatsächlic ausmacht: eın (G(sremium hat Anteil der usübung der
Leitungsgewalt.

Wenn e1in diöÖözesanes (Gsremium e1in oder mehrere Beispruchsrechte besitzt, bedeutet
dlas, dass der Bischof VOTL einer rechtlich relevanten andlung entweder Cie Zustimmung,
den CONMNSEHSUNS, oder einen KRat, e1in consilium, einzuholen hat, Cdamıt SseINe andlung gültig
Selin kann. DIe Partizıpation wird hier Sahnz konkret Sowohl auf diözesaner als auch auf
pfarrlicher Ebene könnten dadurch auch alen intensiv Entscheidungsfindungsprozes-
SCI1 beteiligt werden. Lalengremilen sind der Vermögensverwaltungsrat und der arrpas-
toralrat auf diözesaner Ebene und auf pfarrlicher Ebene (CC. 236, 53/ CIC) Ihnen könn-
ten ıIn vielen zusätzlichen Bereichen Anhörungs- und Zustimmungsrechte Urc. den teil-
kirchlichen Gesetzgeber erteilt werden. Auf diese e1se wurde auch Cie Verantwortung
für Entscheidungen nicht 1Ur beim Jräger der Leitungsgewalt allein liegen und diesen
mıt erheblich entlasten. Gleichzeitig ware Cie Beteiligung VO  b alen Entscheidungen In
größerem Umfang möglich.

Der Ausbau der Anhörungs- und Zustimmungsrechte (C 1727 CIC) auf partikularer
Ebene wurde sich sowochl regionalen Besonderheiten als auch mehr Beteiligung
der Gläubigen ermöglichen.

Subsidiäre Strukturen ausbauen: ıne Weltkirche, die die bereichernde
1€'| des Volkes (Gjottes achtet un: für die Verbreitung der Botschaft Jesu

fruchtbar machen will, benötigt mehr Subsidiarität ın der Gestaltung
1  .  hrer Organisationsstruktur un: Gesetzgebung.

In konkreter Umsetzung erfordert eine „heilsame Dezentralisierung” (EG 16) insbeson-
dere Cie Ausweltung Okalkirchenrechtlicher Freiraume.

DIe Sozilallehre der Kirche postuliert Clas Prinzıp der Subsidiarität als höchst bedeut-
Sarnı und unverrückbar gültig für jede Gesellschaftstätigkeit (QA 7/9) Subsidiläre (Gestal-
Lung wird für Cie (esamtgesellschaft gefordert, „weil jede Person, jede Familie und jede
mittlere Körperschaft der Gesellschaft Ureigenes anzubileten hat“ (Kompendium
der Soziallehre der Kirche 87) DIes entspricht dem KOnzept einer polyedrisch gestalte-
ten Gemeinschaft, Clas aps Franziskus insbesondere In Tatellı (FT) entfaltet. Dem-
gemä: „kann man | VO  b jedem etwas lernen, niemand ist nutzlos, niemand ist ntbehr-
ich. DIes bedeutet, Cdlass Cie Peripherien mıt einbezogen werden MUSSsSenNn. Wer In ihnen
lebt, hat einen anderen Blickwinkel, sieht Aspekte der Realität, Cie IHNan VO  u den Macht-
zentren aUs, In denen Cie mafsgeblichen Entscheidungen getroffen werden, nicht erken-
Nen kann.“ (FT 215)

282

Mit diesen Rechten ausgestattete Gremien sind der Priesterrat (cc. 495 – 501 CIC), 
das Konsultorenkollegium/Domkapitel (c. 502 CIC) und der Vermögensverwaltungsrat 
(cc. 492 – 494 CIC). Der Priesterrat besitzt nur Anhörungsrechte (u. a. in cc. 462 § 1, 536 
§ 1, 1215 § 2 CIC), während das Domkapitel und der Vermögensverwaltungsrat (hier 
sind auch Laien beteiligt) sowohl Anhörungs- als auch Zustimmungsrechte besitzt. Die-
se sind im universalkirchlichen Recht geregelt, können aber im partikularen Recht er-
weitert werden. Bei den beispruchsberechtigten Gremien ist das verwirklicht, was eine 
synodale Kirche tatsächlich ausmacht: ein Gremium hat Anteil an der Ausübung der 
Leitungsgewalt.

Wenn ein diözesanes Gremium ein oder mehrere Beispruchsrechte besitzt, bedeutet 
das, dass der Bischof vor einer rechtlich relevanten Handlung entweder die Zustimmung, 
den consensus, oder einen Rat, ein consilium, einzuholen hat, damit seine Handlung gültig 
sein kann. Die Partizipation wird hier ganz konkret. Sowohl auf diözesaner als auch auf 
pfarrlicher Ebene könnten dadurch auch Laien intensiv an Entscheidungsfindungsprozes-
sen beteiligt werden. Laiengremien sind der Vermögensverwaltungsrat und der Pfarrpas-
toralrat auf diözesaner Ebene und auf pfarrlicher Ebene (cc. 536, 537 CIC). Ihnen könn-
ten in vielen zusätzlichen Bereichen Anhörungs- und Zustimmungsrechte durch den teil-
kirchlichen Gesetzgeber erteilt werden. Auf diese Weise würde auch die Verantwortung 
für Entscheidungen nicht nur beim Träger der Leitungsgewalt allein liegen und diesen so-
mit erheblich entlasten. Gleichzeitig wäre die Beteiligung von Laien an Entscheidungen in 
größerem Umfang möglich.

Der Ausbau der Anhörungs- und Zustimmungsrechte (c. 127 CIC) auf partikularer 
Ebene würde sich sowohl regionalen Besonderheiten anpassen als auch mehr Beteiligung 
der Gläubigen ermöglichen.

2. Subsidiäre Strukturen ausbauen: Eine Weltkirche, die die bereichernde  
Vielfalt des Volkes Gottes achtet und für die Verbreitung der Botschaft Jesu  

fruchtbar machen will, benötigt mehr Subsidiarität in der Gestaltung  
ihrer Organisationsstruktur und Gesetzgebung.

In konkreter Umsetzung erfordert eine „heilsame Dezentralisierung“ (EG 16) insbeson-
dere die Ausweitung lokalkirchenrechtlicher Freiräume.

Die Soziallehre der Kirche postuliert das Prinzip der Subsidiarität als höchst bedeut-
sam und unverrückbar gültig für jede Gesellschaftstätigkeit (QA 79). Subsidiäre Gestal-
tung wird für die Gesamtgesellschaft gefordert, „weil jede Person, jede Familie und jede 
mittlere Körperschaft der Gesellschaft etwas Ureigenes anzubieten hat“ (Kompendium 
der Soziallehre der Kirche 187). Dies entspricht dem Konzept einer polyedrisch gestalte-
ten Gemeinschaft, das Papst Franziskus insbesondere in Fratelli tutti (FT) entfaltet. Dem-
gemäß „kann [man] von jedem etwas lernen, niemand ist nutzlos, niemand ist entbehr-
lich. Dies bedeutet, dass die Peripherien mit einbezogen werden müssen. Wer in ihnen 
lebt, hat einen anderen Blickwinkel, sieht Aspekte der Realität, die man von den Macht-
zentren aus, in denen die maßgeblichen Entscheidungen getroffen werden, nicht erken-
nen kann.“ (FT 215)

Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultäten Österreichs zum Synodalen Prozess



285Positionspapler der Kath.-Theol Fakultäten ÖOsterreichs zu Synodalen Prozess

Subsicliarıität ist nicht gleichbedeutend mıt der Aufgabe jeder Form übergeordneter
Autor1tät. 1ese hat sich aber auf Cie Gestaltung Jenes Bereiches beschränken, der für
Clas gute Funktionieren der Gemeinschaft und deren Gemeinwohl una  ingbar
ist (vgl. KKK_1913-1917).

Bereılts Cie außerordentliche Bischofssynode VO  b 1985 empfahl, Cie nwendbar-
keit des Subsidiaritätsprinzips auf den innerkirchlichen Bereich prüfen. Johannes
Schasching SJ kam ıIn diesem Zusammenhang ZU. chluss, Cdlass 1M Sinn des /welten
Vatikanischen Konzils mpulse AaUS$S gesellschaftlichen Entwicklungen für Cie innere
Gestaltung der Kirche aufzugreifen Sind, Cdamıt Cie Kirche ihre Sendung In der Welt VO  u

heute besser realisieren kann. Eın wesentlicher Punkt €1 ist Cie Gestaltung subsidlärer
sozlaler aume auch innerhalb der Kirche selbst

DIe Katholische Kirche als Weltkirche steht gegenwärtig ohl mehr denn Je VOTL der
Herausforderung, Cdlass Cie unterschiedlichen soziokulturellen Kontexte, In denen S1E be-
heimatet 1st, sich In verschiedener e1se und In unterschiedlicher Geschwindigkeit enNT-
wickeln Das gilt insbesondere für die unterschiedlichen Keglonen. araus können sich
erhebliche Spannungen und ONIlLkTe ergeben, weil einNIge Ortskirchen rasche Reformen
der kirchlichen Organisationsstruktur fordern, andere diese Notwendigkeit nicht erken-
NenNn oder Gründe für die Ablehnung VO  b Veränderungen NECNNEIN.

1ese nicht einfache Pluralität innerhalb der einen Kirche sollte jedoch nicht 1Ur als
Problem esehen werden, stellt S1E doch auch eine grofße Chance cdar

DIe Buntheit der theologischen Paradigmen und der Gestaltungsvorstellungen für
den Sozialkörper der Kirche rlaubt eine tiefergehende Inkulturation des Evangeli-
INS, wodurch dessen inkarnatorische Wesensstruktur deutlicher sichtbar WwIrcl.
Durch eine Globalisierung, Cie gerade 1M Bereich VO  b Wirtschaft und Technik
Oomogenisierung nelgt, kann viel kultureller Reichtum verloren gehen (vgl. 4 3
LS — 14; 00) Angesichts dessen Cdient eine vielgestaltige Kirche sowohl der Ent-
faltung ganzheitlichen Menschseins, als auch einer In regionaler Kultur verankerten
Gläubigkeit, ermöglicht S1E doch jedem olk „die Fähigkeit, Cie OTSC. Christi auf
eigene e1se auszusagen‘ (GS 44)

Gelebte Subsidiarität einen beständigen Reflexionsprozess darüber VOTIAaUS, welcher
Ebene der Weltkirche welches Ausma{fß organisatorischem und Jegislativem TelIraum
gewährt werden kann DZw. IUSS. 1eser Reflexionsprozess erscheint uns als wesentliche
Grundlage für Cie Kultivierung synodaler Kirchlichkeit

Aus der Geschichte lernen: DIe Kirche annn AUS dem Reichtum
1  .  hrer Geschichte schöpten, Verschüttetes wieder entdecken.

Es zeigt sich eine 1€ partizipatorischen synodalen Möglichkeiten.
DIe Gegenwart annn das für S1€ erforderliche Modell ım Rückegriff

auf Bewährtes weiterentwickeln.

Synodalität gehört ZU. esen der Kirche als Gemeinschaft (COMMUNLO). S1e drückt Cie
VO (GJelist bewirkte Einheit In der 1e AaUS. Synodalität eiIrı In der Kirche alle, hat

283

Subsidiarität ist nicht gleichbedeutend mit der Aufgabe jeder Form übergeordneter 
Autorität. Diese hat sich aber auf die Gestaltung jenes Bereiches zu beschränken, der für 
das gute Funktionieren der gesamten Gemeinschaft und deren Gemeinwohl unabdingbar 
ist (vgl. KKK 1897–1004; 1913  –1917).

Bereits die außerordentliche Bischofssynode von 1985 empfahl, die Anwendbar-
keit des Subsidiaritätsprinzips auf den innerkirchlichen Bereich zu prüfen. Johannes  
Schasching SJ kam in diesem Zusammenhang zum Schluss, dass im Sinn des Zweiten  
Vatikanischen Konzils Impulse aus gesellschaftlichen Entwicklungen für die innere  
Gestaltung der Kirche aufzugreifen sind, damit die Kirche ihre Sendung in der Welt von 
heute besser realisieren kann. Ein wesentlicher Punkt dabei ist die Gestaltung subsidiärer 
sozialer Räume auch innerhalb der Kirche selbst.

Die Katholische Kirche als Weltkirche steht gegenwärtig wohl mehr denn je vor der 
Herausforderung, dass die unterschiedlichen soziokulturellen Kontexte, in denen sie be-
heimatet ist, sich in verschiedener Weise und in unterschiedlicher Geschwindigkeit ent-
wickeln. Das gilt insbesondere für die unterschiedlichen Regionen. Daraus können sich 
erhebliche Spannungen und Konflikte ergeben, weil einige Ortskirchen rasche Reformen 
der kirchlichen Organisationsstruktur fordern, andere diese Notwendigkeit nicht erken-
nen oder Gründe für die Ablehnung von Veränderungen nennen.

Diese nicht einfache Pluralität innerhalb der einen Kirche sollte jedoch nicht nur als 
Problem gesehen werden, stellt sie doch auch eine große Chance dar:

–	 Die Buntheit der theologischen Paradigmen und der Gestaltungsvorstellungen für 
den Sozialkörper der Kirche erlaubt eine tiefergehende Inkulturation des Evangeli-
ums, wodurch dessen inkarnatorische Wesensstruktur deutlicher sichtbar wird.

–	 Durch eine Globalisierung, die gerade im Bereich von Wirtschaft und Technik zu 
Homogenisierung neigt, kann viel kultureller Reichtum verloren gehen (vgl. PP 44;  
LS 12   –14; FT 100). Angesichts dessen dient eine vielgestaltige Kirche sowohl der Ent-
faltung ganzheitlichen Menschseins, als auch einer in regionaler Kultur verankerten 
Gläubigkeit, ermöglicht sie doch jedem Volk „die Fähigkeit, die Botschaft Christi auf 
eigene Weise auszusagen“ (GS 44).

Gelebte Subsidiarität setzt einen beständigen Reflexionsprozess darüber voraus, welcher 
Ebene der Weltkirche welches Ausmaß an organisatorischem und legislativem Freiraum 
gewährt werden kann bzw. muss. Dieser Reflexionsprozess erscheint uns als wesentliche 
Grundlage für die Kultivierung synodaler Kirchlichkeit.

3. Aus der Geschichte lernen: Die Kirche kann aus dem Reichtum  
ihrer Geschichte schöpfen, um Verschüttetes wieder zu entdecken.  

Es zeigt sich eine Vielfalt an partizipatorischen synodalen Möglichkeiten.  
Die Gegenwart kann das für sie erforderliche Modell im Rückgriff  

auf Bewährtes weiterentwickeln.

Synodalität gehört zum Wesen der Kirche als Gemeinschaft (communio). Sie drückt die 
vom Geist bewirkte Einheit in der Vielfalt aus. Synodalität betrifft in der Kirche alle, hat 

Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultäten Österreichs zum Synodalen Prozess



284 Positionspapler der Kath. -Theol Fakultäten ÖOsterreichs zu Synodalen Prozess

Gültigkeit Urc. die Zeiten und wurde Uurc Cie Geschichte INAdUrcC auf verschiede-
NenNn Ebenen praktiziert. Mıt dem biblischen Befund VO  u M{t 15,20 („Wo ZwWweIl Ooder drei ıIn
mMmelınem amen versammelt sind, cla bin ich miıtten ihnen” und dem Apostelkonzil
Apg 15,28 „der Heilige (Gjelst und WITFr en beschlossen”) ist zugleic Cie christologische
und pneumatologische Dimension VO  b Synodalität als kirchliche Realität ausgedrückt.

DIe patristische e1it welst auf Cie wechselseitige Bedingtheit und Gleichwertigkeit al-
ler Glieder des einen Leibes der Kirche hin, denn jeder brauche den anderen, die alen
Cie Kleriker, aber auch Cie erıker könnten ohne Cie alen nicht existieren (vgl. Johan-
NCes Chrys., Hom 3 3

Miıt der Ausbreitung des Christentums entwickelten sich Synoden als Zusammen-
un ZUFK Lösung gemeinsam anstehender TODIemMe und Aufgaben, normalerweise auf
Okaler und regionaler Ebene DIe ersten Synoden des Jh.s Urc. grofße Unabhän-
igkeit und Freiheit In der Themenwahl gekennzeichnet. S1e bezogen sich auf e1in pezifi-
sches geografisches (Gebilet. och für das J ist gul belegt, dass ıIn einer Synode sowohl
Klerus als auch alen gemeinsam Beschlüsse fassten (vgl. Cyprian, C 30,5)

DIe Ergebnisse der Okalen Synoden konnten VO  u anderen Ortskirchen reziplert WEI -

den. DIes eschah Uurc den Austausch sogenannter Synodalbriefe, In denen Cie rgeb-
NISSE kommuniziert wurden (vgl. Eusebius, Hıst Ecel. V, 33) iınter diesem Kezept10ons-
PIOZCSS steht clas Bewusstselin, Class eine Ortskirche und ihre Synode immer auch Cie Sall-
ZC Kirche repräsentiert, aber nicht die Kirche ist. Synodalbriefe ein wichtiges
Instrument der Gemeinschaft, Kircheneinheit, Kommunikation und Kezeptlon.

Miıt Kalser Konstantın anderte sich Cie Struktur der Kirche hiın ZU. Reichskirchen-
System. Während die Synoden des und Jh.s VO  b den Bischöfen inıtnert wurden, berief
1U  b der alser Synoden e1In, cla sich als irdischer Sachwalter der Kirche verstand. DIe
ISCHOTIe wurden den exklusiven Mitgliedern der Synode, Cie der Versammlung Auto-
rıa verliehen. BIs 1n War Cie Synode e1in fruc.  arer Austausch zwischen alen, Kle-
FUuS und Bischöfen SCWESCH. Nun wurden Cie alen Keziplenten der AutorIität der DBI-
schöfe, auch WenNnn S1E weiterhin als Experten und atgeber zugelassen wurden (vgl. (Ir1-

In Postra, alchıon In AÄntiochien, Athanasius In Nizäa).
DIe Dynamik anderte sich 1M Westen wileder mıt dem Landeskirchensystem des MIt-

telalters, Clas eine 1€e. regionaler und nationaler Synoden aufweist. DIiözesan-, eIro-
politan-, Provinz-, National- und Patriarchalsynoden bis 1Ins J VO  u Be-
deutung Dabei gab CS eine 1e unterschiedlichen Beteiligungsmodellen (Bischöfe,
Klerus, Mönche, Abte etc.) der Neuzeıt zeigt sich wleder vermehrt eine Einengung auf
Cie Hierarchie und Entfernung VOoO  b der altkirchlichen Tradition, Cie 1M J. kulminiert.

DIe Grundlagen UNsSCIECS auDens Ssind Frucht der frühen Kirche und der antiken Sy-
nodalstruktur, Cie Clas gesamte olk (,ottes NKlIudıierte. Auch heute gilt: die Gesamtheit
der (;läubigen kann Kraft der Salbung des HI Geilstes, Cie alle In der aule empfangen ha-
ben, 1M Glauben nicht ırren (LG 12)

284

Gültigkeit durch die Zeiten und wurde durch die Geschichte hindurch auf verschiede-
nen Ebenen praktiziert. Mit dem biblischen Befund von Mt 18,20 („Wo zwei oder drei in 
meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen“) und dem Apostelkonzil 
(Apg 15,28 „der Heilige Geist und wir haben beschlossen“) ist zugleich die christologische 
und pneumatologische Dimension von Synodalität als kirchliche Realität ausgedrückt.

Die patristische Zeit weist auf die wechselseitige Bedingtheit und Gleichwertigkeit al-
ler Glieder des einen Leibes der Kirche hin, denn jeder brauche den anderen, die Laien 
die Kleriker, aber auch die Kleriker könnten ohne die Laien nicht existieren (vgl. Johan-
nes Chrys., Hom. 37, 3).

Mit der Ausbreitung des Christentums entwickelten sich Synoden als Zusammen-
kunft zur Lösung gemeinsam anstehender Probleme und Aufgaben, normalerweise auf 
lokaler und regionaler Ebene. Die ersten Synoden des 2. Jh.s waren durch große Unabhän-
gigkeit und Freiheit in der Themenwahl gekennzeichnet. Sie bezogen sich auf ein spezifi-
sches geografisches Gebiet. Noch für das 3. Jh. ist gut belegt, dass in einer Synode sowohl 
Klerus als auch Laien gemeinsam Beschlüsse fassten (vgl. Cyprian, ep. 30,5).

Die Ergebnisse der lokalen Synoden konnten von anderen Ortskirchen rezipiert wer-
den. Dies geschah durch den Austausch sogenannter Synodalbriefe, in denen die Ergeb-
nisse kommuniziert wurden (vgl. Eusebius, Hist. Eccl. V, 33). Hinter diesem Rezeptions-
prozess steht das Bewusstsein, dass eine Ortskirche und ihre Synode immer auch die gan-
ze Kirche repräsentiert, aber nicht die ganze Kirche ist. Synodalbriefe waren ein wichtiges 
Instrument der Gemeinschaft, Kircheneinheit, Kommunikation und Rezeption.

Mit Kaiser Konstantin änderte sich die Struktur der Kirche hin zum Reichskirchen-
system. Während die Synoden des 2. und 3. Jh.s von den Bischöfen initiiert wurden, berief 
nun der Kaiser Synoden ein, da er sich als irdischer Sachwalter der Kirche verstand. Die 
Bischöfe wurden zu den exklusiven Mitgliedern der Synode, die der Versammlung Auto-
rität verliehen. Bis dahin war die Synode ein fruchtbarer Austausch zwischen Laien, Kle-
rus und Bischöfen gewesen. Nun wurden die Laien zu Rezipienten der Autorität der Bi-
schöfe, auch wenn sie weiterhin als Experten und Ratgeber zugelassen wurden (vgl. Ori-
genes in Postra, Malchion in Antiochien, Athanasius in Nizäa).

Die Dynamik änderte sich im Westen wieder mit dem Landeskirchensystem des Mit-
telalters, das eine Vielfalt regionaler und nationaler Synoden aufweist. Diözesan-, Metro-
politan-, Provinz-, National- und Patriarchalsynoden waren bis ins 14./15. Jh. von Be-
deutung. Dabei gab es eine Vielfalt an unterschiedlichen Beteiligungsmodellen (Bischöfe, 
Klerus, Mönche, Äbte etc.). Ab der Neuzeit zeigt sich wieder vermehrt eine Einengung auf 
die Hierarchie und Entfernung von der altkirchlichen Tradition, die im 19. Jh. kulminiert.

Die Grundlagen unseres Glaubens sind Frucht der frühen Kirche und der antiken Sy-
nodalstruktur, die das gesamte Volk Gottes inkludierte. Auch heute gilt: die Gesamtheit 
der Gläubigen kann Kraft der Salbung des Hl. Geistes, die alle in der Taufe empfangen ha-
ben, im Glauben nicht irren (LG 12).

Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultäten Österreichs zum Synodalen Prozess



285Positionspapler der Kath.-Theol Fakultäten ÖOsterreichs zu Synodalen Prozess

Aus monastischen Traditionen lernen: Gemeinschaften,
en un: Klöster en reiche Erfahrung mıt flacher Hierarchie,

partizipatorischen Leitungsstrukturen, synodalen ugen un:
mıt dem gelebten Subsidiaritätsprinzip.

DIe Katholische Kirche hat eine 1e en und Gemeinschaften, Cie für ihr Zu-
sammenleben gemeinschaftliche Entscheidungsfindungsprozesse und partizipatorische
Leitungsstile entwickelten. Aus diesem Fundus kann reichlich geschöpft werden. Paradig-
matisch kann Clas fast 1500 re alte benediktinische Leitungsmodell VO  b Klöstern he-
LANSCZUSCH werden, Clas heute überdies In zunehmendem aße als Vorbild modernen
Managements und für Wirtschaftsführung mıt christlicher Wertorlentierung dient. Da-
bel geht C4 nicht eine wortwörtliche Umsetzung der benediktinischen ege In andere
kirchliche und säkulare Bereiche, sondern einen Transfier verschiedener Aspekte AaUS$S

dem reichen Erfahrungs- und Weisheitsschatz der Regula Benedicti. DIes kann auch VOTr-
bild und Ideengeber für eine teilhabende Kirche insgesamt SC1IN.

Grundlagen des monastischen Lebens benediktinischer Praägung sind die HI chrift,
Cie ege Benedikts (RB) und Cie jeweiligen Satzungen. Während Cie HI chrift Cie
Hauptgrundlage der benediktinischen Lebensgemeinschaft Ist, wird diese Urc. Cie Ke-
gula Benedicti konkretisiert. DIe Satzungen gelten als eispie des gelebten Subsidiaritäts-
PrINZIpS, Cie ege. konkrete e1lt- und Ortsverhältnisse ANZUDASSCH. Auf der einen
Selte hat das benediktinische Leben mıt dem Evangelium und der ege. Benedikts ber
Jahrhunderte hinweg e1in stabiles Element, auf der anderen Selte erlauben Cie Satzungen
den Klöstern und Kongregationen Flexibilität und Anpassungsfähigkeit.

Das Kloster wird VO  u einem Abt geleitet, der VO  b den Mönchen gewählt WwIrcl. Alle
Mitbrüder, b Tlester Ooder alen, en clas leiche Stimmrecht. Der Abt steht In erant-
wortung sowochl für den einzelnen Mönch als auch für Cie Gemeinschaft. Ihm Ob-
ijeg gemeinsam mıt anderen Mitbrüdern Cie Leitungsaufgabe; CI ist aber auf den Kat der
Mitbrüder verwliesen. Das benediktinische Kloster kennzeichnet eine ac Hierarchie,
Cie zugleic. synodale Züge aufweist. Der Abt wird In der Leitung des Klosters VO  b bestell-
ten Amtsträgern (Prior, Novizenmelster, Cellerar/Wirtschaftsleiter) unterstutzt, Cie ach
einer Befragung er Mitbrüder Urc. den Abt eingesetzt werden.

Das Konventkapitel stellt Cie wichtigste Kommunikationsform der Gemeinschaft dar,
In dem alle Clas leiche Stimmrecht aben, unabhängig davon, b S1E Tlester Ooder alen
Sind. 1INZzuUu kommt och Clas Seniorenkapitel, das den CHNSCICH Kat des esbildet Es be-
steht AaUS$S VO  u Amts bestellten Mönchen (Prior, ubprior, Cellerar) und VO  u der (Je-
meinschaft gewählten Senloren. 1esSe Form der Mitwirkung der O{ffizialen bel der Le1l-
Lung des Klosters soll den Abt unterstutzen; Cie Mitglieder der Gemeinschaft en MIt-
verantwortung. Der Abt soll den „Rat der Brüder anhören“ (RB OTaus sich e1in partı-
zipatorischer Leitungsstil ableiten lässt.

Es ergibt sich e1in Leitungsmodell, Clas Autorität und kooperativ-partnerschaftliches
Verhalten In Balance bringt. Dabei geht CS nicht In erstier 1IN1€ Vorschriften des IC-

ligiösen oder 24 kirchlichen Lebens, sondern eine Lebensweise und Geisteshaltung.
es itglie der monastischen (Gjemeinsc. soll sich 1M (Gelste Benedikts des geme1n-

Weges bewusst Se1N.

285

4. Aus monastischen Traditionen lernen: Gemeinschaften,  
Orden und Klöster haben reiche Erfahrung mit flacher Hierarchie,  

partizipatorischen Leitungsstrukturen, synodalen Zügen und  
mit dem gelebten Subsidiaritätsprinzip.

Die Katholische Kirche hat eine Vielfalt an Orden und Gemeinschaften, die für ihr Zu-
sammenleben gemeinschaftliche Entscheidungsfindungsprozesse und partizipatorische 
Leitungsstile entwickelten. Aus diesem Fundus kann reichlich geschöpft werden. Paradig-
matisch kann das fast 1500 Jahre alte benediktinische Leitungsmodell von Klöstern he-
rangezogen werden, das heute überdies in zunehmendem Maße als Vorbild modernen 
Managements und für Wirtschaftsführung mit christlicher Wertorientierung dient. Da-
bei geht es nicht um eine wortwörtliche Umsetzung der benediktinischen Regel in andere 
kirchliche und säkulare Bereiche, sondern um einen Transfer verschiedener Aspekte aus 
dem reichen Erfahrungs- und Weisheitsschatz der Regula Benedicti. Dies kann auch Vor-
bild und Ideengeber für eine teilhabende Kirche insgesamt sein.

Grundlagen des monastischen Lebens benediktinischer Prägung sind die Hl. Schrift, 
die Regel Benedikts (RB) und die jeweiligen Satzungen. Während die Hl. Schrift die 
Hauptgrundlage der benediktinischen Lebensgemeinschaft ist, wird diese durch die Re-
gula Benedicti konkretisiert. Die Satzungen gelten als Beispiel des gelebten Subsidiaritäts-
prinzips, um die Regel an konkrete Zeit- und Ortsverhältnisse anzupassen. Auf der einen 
Seite hat das benediktinische Leben mit dem Evangelium und der Regel Benedikts über 
Jahrhunderte hinweg ein stabiles Element, auf der anderen Seite erlauben die Satzungen 
den Klöstern und Kongregationen Flexibilität und Anpassungsfähigkeit.

Das Kloster wird von einem Abt geleitet, der von den Mönchen gewählt wird. Alle 
Mitbrüder, ob Priester oder Laien, haben das gleiche Stimmrecht. Der Abt steht in Verant-
wortung sowohl für den einzelnen Mönch als auch für die ganze Gemeinschaft. Ihm ob-
liegt gemeinsam mit anderen Mitbrüdern die Leitungsaufgabe; er ist aber auf den Rat der 
Mitbrüder verwiesen. Das benediktinische Kloster kennzeichnet eine flache Hierarchie, 
die zugleich synodale Züge aufweist. Der Abt wird in der Leitung des Klosters von bestell-
ten Amtsträgern (Prior, Novizenmeister, Cellerar/Wirtschaftsleiter) unterstützt, die nach 
einer Befragung aller Mitbrüder durch den Abt eingesetzt werden.

Das Konventkapitel stellt die wichtigste Kommunikationsform der Gemeinschaft dar, 
in dem alle das gleiche Stimmrecht haben, unabhängig davon, ob sie Priester oder Laien 
sind. Hinzu kommt noch das Seniorenkapitel, das den engeren Rat des Abtes bildet. Es be-
steht aus von Amts wegen bestellten Mönchen (Prior, Subprior, Cellerar) und von der Ge-
meinschaft gewählten Senioren. Diese Form der Mitwirkung der Offizialen bei der Lei-
tung des Klosters soll den Abt unterstützen; die Mitglieder der Gemeinschaft haben Mit-
verantwortung. Der Abt soll den „Rat der Brüder anhören“ (RB 3), woraus sich ein parti-
zipatorischer Leitungsstil ableiten lässt.

Es ergibt sich ein Leitungsmodell, das Autorität und kooperativ-partnerschaftliches 
Verhalten in Balance bringt. Dabei geht es nicht in erster Linie um Vorschriften des re-
ligiösen oder gar kirchlichen Lebens, sondern um eine Lebensweise und Geisteshaltung. 
Jedes Mitglied der monastischen Gemeinschaft soll sich im Geiste Benedikts des gemein-
samen Weges bewusst sein.

Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultäten Österreichs zum Synodalen Prozess



286 Positionspapler der Kath. -Theol Fakultäten ÖOsterreichs zu Synodalen Prozess

Aus der OÖOkumene lernen: Synodalitä un: Primat sind Zzwelıl Pole
der selben Wirklic!  eit Sie stehen €]1: ın der pannung zwischen

gesamtkirchlicher Verantwortung un: kontextsensibler Ortskirchlichkeit

ange eit galt Clas Stichwort „Synodalität” als Inbegriff der orthodoxen Ekklesiologie
1M ONnTtras ZU. Papstprimat der Römisch-Katholischen Kirche. Der ökumenische D1Ia-
log hat aD den 1960er-Jahren Konziliarität DbzZzw. Synodalität als grundlegende Themen des
ökumenischen Ekklesiologie-Diskurses etabliert. DIe Ergebnisse dieser jahrzehntelangen
ökumenisch-theologischen Arbeit sind leider In Vergessenheit geraten und ollten WI1e-
derentdec werden.

Fur den Bereich des orthodox-katholischen Dialogs sind VOTL em Cie etzten Zzwel
Dokumente der „Gemischten Internationalen Kommissıon für den Theologischen Dialog
zwischen der Katholischen Kirche und der Orthodoxen Kirche“ VO  b grofßer Bedeutung:
Kavenna 2007) und Chieti 2016) Das Leitmotiv beider Dokumente Ist, Class CS für die
kirchliche Commun1o auf Okaler, regionaler und universaler Ebene einer wechselseitigen
Bezogenheit zwischen Synodalität und Primat bedarf. DIe „Zauberformel“ des apostoli-
schen Kanons der Protos soll ohne Cie Zustimmung er nichts tun und umgekehrt)
wird auf en drei Ebenen mıt den nötigen Differenzierungen durchdekliniert. Dabei
wird 1M Chieti-Dokument festgestellt, Class „Synodalität eine grundlegende Qualität der
Kirche als CGanzer“ ($ darstellt Konkret bedeutet dlas, Class eiwa auf der Okalen Ebe-

(Diözese) Cie ‚aktive Teilnahme der alen, VO  u annern und Frauen, ersonen des
Mönchtums und des geweihten Lebens, In der DIOzese und In der Pfiarrei Uurc viele FOTr-
IHNen des 1enstes und der Sendung” (Ravenna 20) stärker berücksichtigt werden sollte
Fur die regionale Ebene wird Cdamıt eine stärkere Bedeutung der Bischofskonferenzen
egelegt. 1ese selen „VOIN einem ekklesiologischen Standpunkt AaUs betrachtet nicht blofß
administrative Unterteilungen: S1e bringen den (GJelist der C ommun1o In der Kirche ZU.

USdAruc. und respektieren gleichzeitig Cie Verschiedenheit menschlicher Kulturen (Ra
29)

Se1lit Kavenna ist CS ZU. Konsens 1M orthodox-katholischen Dialog geworden, dass
sehr Napp formuliert Cie Orthodoxe Kirche mehr Primatialität und Cie Römisch-Ka-
tholische Kirche mehr Synodalität brauchen wurde. Das kann 1Ur gelingen, WenNnn el
Kirchen voneinander lernen. Synodaler Prozess bedeutet auch ökumenisches Zuhören So
hat Cie Orthodoxe Kirche auf der Ebene der autokephalen orthodoxen Kirchen eine rel-
che und komplexe Erfahrung mıt funktionierenden Synodalsystemen. DIe Bischofssyno-
de ist Cie oberste Instanz ıIn einer autokephalen orthodoxen Kirche. Es gibt darüber hinaus
In einigen orthodoxen Lokalkirchen zentrale Synodalorgane, auch Cie alen (etwa als
Vertreter der Diözese) eine wichtige pielen. 1ese unterschiedliche Ausprägung
der synodalen Verfassung der Kirche In den einzelnen autokephalen orthodoxen Kirchen
ze1igt, Class konkrete Formen der Synodalität auch VO  b kulturellen Kontexten und histori-
schen Faktoren abhängen. iıne Herausforderung, Cie daraus entsteht, ist, WIE Synodali-
tat In der pannung zwischen universaler esilaler Verantwortung und kontextsensibler
Ortskirchlichkeit ausgelebt werden kann.

286

5. Aus der Ökumene lernen: Synodalität und Primat sind zwei Pole  
der selben Wirklichkeit. Sie stehen beide in der Spannung zwischen  

gesamtkirchlicher Verantwortung und kontextsensibler Ortskirchlichkeit.

Lange Zeit galt das Stichwort „Synodalität“ als Inbegriff der orthodoxen Ekklesiologie 
im Kontrast zum Papstprimat der Römisch-Katholischen Kirche. Der ökumenische Dia-
log hat ab den 1960er-Jahren Konziliarität bzw. Synodalität als grundlegende Themen des 
ökumenischen Ekklesiologie-Diskurses etabliert. Die Ergebnisse dieser jahrzehntelangen 
ökumenisch-theologischen Arbeit sind leider in Vergessenheit geraten und sollten wie-
derentdeckt werden.

Für den Bereich des orthodox-katholischen Dialogs sind vor allem die letzten zwei 
Dokumente der „Gemischten Internationalen Kommission für den Theologischen Dialog 
zwischen der Katholischen Kirche und der Orthodoxen Kirche“ von großer Bedeutung: 
Ravenna (2007) und Chieti (2016). Das Leitmotiv beider Dokumente ist, dass es für die 
kirchliche Communio auf lokaler, regionaler und universaler Ebene einer wechselseitigen 
Bezogenheit zwischen Synodalität und Primat bedarf. Die „Zauberformel“ des apostoli-
schen Kanons 34 (der Protos soll ohne die Zustimmung aller nichts tun und umgekehrt) 
wird auf allen drei Ebenen – mit den nötigen Differenzierungen – durchdekliniert. Dabei 
wird im Chieti-Dokument festgestellt, dass „Synodalität eine grundlegende Qualität der 
Kirche als Ganzer“ (§ 3) darstellt. Konkret bedeutet das, dass etwa auf der lokalen Ebe-
ne (Diözese) die „aktive Teilnahme der Laien, von Männern und Frauen, Personen des 
Mönchtums und des geweihten Lebens, in der Diözese und in der Pfarrei durch viele For-
men des Dienstes und der Sendung“ (Ravenna § 20) stärker berücksichtigt werden sollte. 
Für die regionale Ebene wird damit eine stärkere Bedeutung der Bischofskonferenzen na-
hegelegt. Diese seien „von einem ekklesiologischen Standpunkt aus betrachtet nicht bloß 
administrative Unterteilungen: sie bringen den Geist der Communio in der Kirche zum 
Ausdruck und respektieren gleichzeitig die Verschiedenheit menschlicher Kulturen“ (Ra-
venna § 29).

Seit Ravenna ist es zum Konsens im orthodox-katholischen Dialog geworden, dass – 
sehr knapp formuliert – die Orthodoxe Kirche mehr Primatialität und die Römisch-Ka-
tholische Kirche mehr Synodalität brauchen würde. Das kann nur gelingen, wenn beide 
Kirchen voneinander lernen. Synodaler Prozess bedeutet auch ökumenisches Zuhören. So 
hat die Orthodoxe Kirche auf der Ebene der autokephalen orthodoxen Kirchen eine rei-
che und komplexe Erfahrung mit funktionierenden Synodalsystemen. Die Bischofssyno-
de ist die oberste Instanz in einer autokephalen orthodoxen Kirche. Es gibt darüber hinaus 
in einigen orthodoxen Lokalkirchen zentrale Synodalorgane, wo auch die Laien (etwa als 
Vertreter der Diözese) eine wichtige Rolle spielen. Diese unterschiedliche Ausprägung 
der synodalen Verfassung der Kirche in den einzelnen autokephalen orthodoxen Kirchen 
zeigt, dass konkrete Formen der Synodalität auch von kulturellen Kontexten und histori-
schen Faktoren abhängen. Eine Herausforderung, die daraus entsteht, ist, wie Synodali-
tät in der Spannung zwischen universaler ekklesialer Verantwortung und kontextsensibler 
Ortskirchlichkeit ausgelebt werden kann.

Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultäten Österreichs zum Synodalen Prozess



YPositionspapler der Kath.-Theol Fakultäten ÖOsterreichs zu Synodalen Prozess

Von Leitungstheorien lernen: Leıtung erfolgt auf unterschiedlichen
Ebenen un: steht €1 ın mehrtacher pannung, WI€E Jener zwischen

Macht un: Dienstleistung oder Person un: Kooperatıon. DIe Leitungsfrage
darf€1 nicht personalisiert werden, sondern ist systemisch klären.

Urganisationen (SO auch Cie Kirche) brauchen Leitung. 1esSe Cdient dem Erhalt des (3an-
ZeIMN und dem Erreichen des Organisationsziels (Z der bestmöglichen Verkündigung des
Evangeliums). DIe Leitungsfrage ist €1 eine ach „ANSCHICSSCHECN Strukturen, OMMU-
nikationen, KOooperationen, Vernetzungen, Regeln und Vereinbarungen In einer Urgani-
sation“ Nndreas Heller). Kirchlich werden Leitungsfragen Me1s personalisiert; Cie fol-
genden Überlegungen möchten ingegen einem systemischen 1C anleiten.

Man kann VIier Ebenen der Leıtung unterscheiden. Auf der normatıven Ebene hat Le1l-
Lung Cie Aufgabe der uftrags- und Zielbestimmung. Auf der strategischen Ebene Cdient
Leıtung der Steuerung und zielt auf Cie Stabilität der Urganisation, VOLr em In der Ver-
bindung VO  b Auftrag und Umsetzung DZw. auch Urganisation und Umwelt Auf der-
1ven Ebene (meist als „mittlere Führungsebene” bezeichne kann Leitung als Anpassung
angesichts VO  b veränderten Umwelten verstanden werden (durch Zielsetzung, Mittelfest-
legung und Gestaltung des Handlungssystems). Schliefßlic ist Cie effektuierende
Ebene Jene der praktizierten Sach- DbzZzw. Mitarbeiter:innenverantwortung.

Führen und Lelten tellen €e1 bei er begrifflichen Unschärfe) eine beabsichtig-
Einflussnahme dar Es geht clas Ausrichten und Gestalten, Steuern und Entwickeln

VO  u Systemen 1M 1C. auf Umwelt, Aktivitäten, TOZESSE, Strukturen, Akteure und RKes-
OUICEIN

Dabei steht Leitung immer In einer mehrfachen pannung. Leiıtungspersonen stehen
In einem Spannungsfeld VO  b einerseılts persönlichen Rollenerwartungen DZw. -zuschrei-
bungen und andererseits Beziehungsfeldern (ZU den leitenden ersonen, ZUFK Situati-

und ZUFK Veränderung). Es dürfen erweder Cie Erwartungsbündelungen ausgeblen-
det werden, mıt denen sich Leitende konfrontiert sehen, och Cie Relationen, In denen
S1E sich vori(inden.

Eın zwelıtes Spannungsfeld besteht 1M Verhältnis VO  u Macht und Dienstleistung. (Je-
rade der Faktor ‚Macht” ist e1in wesentliches Moment 1M 1C. auf clas Leitungsverständ-
N1s der Kirche. Macht ründet auf ihrer Legitimität auf der Handlungsmacht, auf
dem Expertentum, auf Belohnung und Sanktionen (wobei diese Aspekte mıt den SCHANN-
ten Leitungsebenen korrespondieren). Auch ıIn nichtkirchlichen Urganisationen wird Cie
Leıtung aufen Ebenen als Dienstleistung Unternehmensziel angesehen: „DIe Jewel-
igen Organisationsebenen sollen ihren utonomen Handlungsspielraum 1M 1enst des
gemeinsamen (janzen ausfüllen können.“ Orber Schuster)

Problematisch wird CS für eine Urganisation, Wenn Cie Aspekte VO  u Macht und
Dienstleistung nicht eklärt werden und real vorhandene Macht als 1enst verbrämt WwIrcl.
Das kann ZU. Missbrauch sowochl des Macht- WwIe des Dienstcharakters führen. (Gerade
1M 1C auf den geistlichen Missbrauch sind Cie Klärung und Cie Offenlegung VO  b Macht
1M Kontext VO  b Leitung essenziell.

DIe zentrale Funktion der Leiıtung ist CS, Entscheidungen reffen Denn Institutio-
NenNn sind immer auch lebendige Systeme, Cie Urc. Cie Umwelt beeinflusst werden. Au-

287

6. Von Leitungstheorien lernen: Leitung erfolgt auf unterschiedlichen  
Ebenen und steht dabei in mehrfacher Spannung, wie jener zwischen  

Macht und Dienstleistung oder Person und Kooperation. Die Leitungsfrage  
darf dabei nicht personalisiert werden, sondern ist systemisch zu klären.

Organisationen (so auch die Kirche) brauchen Leitung. Diese dient dem Erhalt des Gan-
zen und dem Erreichen des Organisationsziels (z. B. der bestmöglichen Verkündigung des 
Evangeliums). Die Leitungsfrage ist dabei eine nach „angemessenen Strukturen, Kommu-
nikationen, Kooperationen, Vernetzungen, Regeln und Vereinbarungen in einer Organi-
sation“ (Andreas Heller). Kirchlich werden Leitungsfragen meist personalisiert; die fol-
genden Überlegungen möchten hingegen zu einem systemischen Blick anleiten.

Man kann vier Ebenen der Leitung unterscheiden. Auf der normativen Ebene hat Lei-
tung die Aufgabe der Auftrags- und Zielbestimmung. Auf der strategischen Ebene dient 
Leitung der Steuerung und zielt auf die Stabilität der Organisation, vor allem in der Ver-
bindung von Auftrag und Umsetzung bzw. auch Organisation und Umwelt. Auf der opera-
tiven Ebene (meist als „mittlere Führungsebene“ bezeichnet) kann Leitung als Anpassung 
angesichts von veränderten Umwelten verstanden werden (durch Zielsetzung, Mittelfest-
legung und Gestaltung des Handlungssystems). Schließlich ist die unterste, effektuierende 
Ebene jene der praktizierten Sach- bzw. Mitarbeiter:innenverantwortung.

Führen und Leiten stellen dabei (bei aller begrifflichen Unschärfe) eine beabsichtig-
te Einflussnahme dar: Es geht um das Ausrichten und Gestalten, Steuern und Entwickeln 
von Systemen im Blick auf Umwelt, Aktivitäten, Prozesse, Strukturen, Akteure und Res-
sourcen.

Dabei steht Leitung immer in einer mehrfachen Spannung. Leitungspersonen stehen 
in einem Spannungsfeld von einerseits persönlichen Rollenerwartungen bzw. -zuschrei-
bungen und andererseits Beziehungsfeldern (zu den zu leitenden Personen, zur Situati-
on und zur Veränderung). Es dürfen daher weder die Erwartungsbündelungen ausgeblen-
det werden, mit denen sich Leitende konfrontiert sehen, noch die Relationen, in denen 
sie sich vorfinden.

Ein zweites Spannungsfeld besteht im Verhältnis von Macht und Dienstleistung. Ge-
rade der Faktor „Macht“ ist ein wesentliches Moment im Blick auf das Leitungsverständ-
nis der Kirche. Macht gründet auf ihrer Legitimität (Amt), auf der Handlungsmacht, auf 
dem Expertentum, auf Belohnung und Sanktionen (wobei diese Aspekte mit den genann-
ten Leitungsebenen korrespondieren). Auch in nichtkirchlichen Organisationen wird die 
Leitung auf allen Ebenen als Dienstleistung am Unternehmensziel angesehen: „Die jewei-
ligen Organisationsebenen sollen ihren autonomen Handlungsspielraum im Dienst des 
gemeinsamen Ganzen ausfüllen können.“ (Norbert Schuster)

Problematisch wird es für eine Organisation, wenn die Aspekte von Macht und 
Dienstleistung nicht geklärt werden und real vorhandene Macht als Dienst verbrämt wird. 
Das kann zum Missbrauch sowohl des Macht- wie des Dienstcharakters führen. Gerade 
im Blick auf den geistlichen Missbrauch sind die Klärung und die Offenlegung von Macht 
im Kontext von Leitung essenziell.

Die zentrale Funktion der Leitung ist es, Entscheidungen zu treffen. Denn Institutio-
nen sind immer auch lebendige Systeme, die durch die Umwelt beeinflusst werden. Äu-

Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultäten Österreichs zum Synodalen Prozess



K Positionspapler der Kath. -Theol Fakultäten ÖOsterreichs zu Synodalen Prozess

ere und innere Veränderungen und Wandlungsprozesse benötigen Entscheidungen ber
den zukünftigen Weg Verantwortung für den andel und SseiINne Gestaltung gehört €1

den zentralen Leitungsaufgaben. Nicht DbzZzw. falsch W8.hl‘g€l'lOl'l’ll'l’l€l’l€ Leitung ist €1
sowohl für Cie Urganisation WwI1Ie auch für Cie handelnden ersonen schädlich

Leiıtung cdarf €1 nicht mehr 1Ur als Clas Handeln VO  b hervorragenden Einzelper-
sönlichkeiten angesehen werden. S1ie ist eine (emeinschaftsaufgabe 1M Zusammenwir-
ken auf unterschiedlichen Ebenen. „Leitung chafft Bedingungen, denen Mitarbei-
ter sich selbst entwickeln, ihre Verantwortung wahrnehmen können, ihre Arbeiten erfolg-
reich erledigen. ” ndreas Heller)

Auf das Ziel schauen un: SIiarre Strukturen aufbrechen:
15S10N bedeutet Aufbruch, Wachstum un: Lebendigkeit

der Kirche ım 1enst Menschen un: der einen Menschheit.
Kirchliche Strukturen ehören auf diesen unverzichtbaren

jesuanischen Auftrag hın eprüft un: weiterentwickelt.

, Lass Cie ISCHOTIe nicht allein 146 könnte e1in zeitgemäßer Aufruf In einer eit lauten, In
der sechs VO  b zehn angefragten Kandidaten ihre Bischofsernennungen ablehnen. Ohne
auf Cie Grüunde detaillier einzugehen, soll hier e1in Aspekt hervorgehoben werden, der
mafsgeblich Cdazu beiträgt, Class mündige, authentische und geeignete Tiliestier den bischöf-
lichen 1enst immer wlieder ablehnen omm IHNan mıt Bischöfen 1Ins espräch, wird eine
Tendenz klar Bischöfe, die darum bemuüht Sind, In ihrer Ortskirche die Partiızıpation der
alen auf en Ebenen ermöglichen, eine Kirche mıt vielen zeitgemäfßs
gestalten, leiden oft der ast der Entscheidungsgewalt, Cie S1E nicht teilen können!/
dürfen. In ihren Ortskirchen wird Me1s Synodalität In den verschiedensten (Gsremilen SC
lebt, trotzdem bleibt der Bischof er auch der Tiliestier In seiner (emeinde) In seiner
Entscheidung allein Jede und jeder, der und Cie schon einmal eine Entscheidung reffen
usste, weifß diese ast. DIe Verantwortung des SaNzenh Volkes (,ottes ist er auch,
Class ISCHOTIe nicht allein gelassen werden, sondern Entscheidungen gemeinsam getroffen
werden. Es geht etzten Endes In der Kirche nicht darum, Wel entscheidet, sondern CS geht

Cie MI1SS1O Del, den Plan (,ottes für Cie Welt und für Cie Menschheit, dem sich Cie
Kirche als olk (‚ottes anschlie{fßst und als „Zeichen und Werkzeug‘ (LG Cie schöpferi-
sche und rettende Liebe (,ottes erfahrbar macht.

In Evangelii Gaudium Trklärt sich aps Franziskus ZU. Fan einer „verbeulten” KIr-
che, Cie „verletzt und beschmutzt ist, weil S1E auf die traßen hinausgegangen ist  C6 und
nicht einer „kranken” Kirche, „die aufgrun ihrer Verschlossenheit und ihrer Bequem-
1C.  eit, sich Cie eigenen Sicherheiten klammert (EG 49) Fur den Pontiftex ist eine
Kirche des Hinausgehens eine missionarische Kirche, Cie nicht Tan werden kann, weil
S1E das elingen des Lebens bemüht ist, Sahnz 1M Sinne ihres S1€ konstituierenden
(Missions-) Auftrags und SOMIL ihres Wesens Wird 1SS10N als existenzieller Daselins-
grun der Kirche verstanden, und ereignet sich Kirche In einem missionarischen „Über-
sich-selbst-Hinausgehen , kann 1SS10N auch als Cie Selbsttranszendenz kirchlicher ‚X1S-
tenz verstanden werden, Cie Cie Kirche Cdlavor schützt, krank werden. 1SS10N kann

288

ßere und innere Veränderungen und Wandlungsprozesse benötigen Entscheidungen über 
den zukünftigen Weg. Verantwortung für den Wandel und seine Gestaltung gehört dabei 
zu den zentralen Leitungsaufgaben. Nicht bzw. falsch wahrgenommene Leitung ist dabei 
sowohl für die Organisation wie auch für die handelnden Personen schädlich.

Leitung darf dabei nicht mehr nur als das Handeln von hervorragenden Einzelper-
sönlichkeiten angesehen werden. Sie ist eine Gemeinschaftsaufgabe im Zusammenwir-
ken auf unterschiedlichen Ebenen. „Leitung schafft Bedingungen, unter denen Mitarbei-
ter sich selbst entwickeln, ihre Verantwortung wahrnehmen können, ihre Arbeiten erfolg-
reich erledigen.“ (Andreas Heller)

7. Auf das Ziel schauen und starre Strukturen aufbrechen:  
Mission bedeutet Aufbruch, Wachstum und Lebendigkeit  

der Kirche im Dienst am Menschen und an der einen Menschheit.  
Kirchliche Strukturen gehören auf diesen unverzichtbaren  

jesuanischen Auftrag hin geprüft und weiterentwickelt.

„Lasst die Bischöfe nicht allein!“ – könnte ein zeitgemäßer Aufruf in einer Zeit lauten, in 
der sechs von zehn angefragten Kandidaten ihre Bischofsernennungen ablehnen. Ohne 
auf die Gründe detailliert einzugehen, soll hier ein Aspekt hervorgehoben werden, der 
maßgeblich dazu beiträgt, dass mündige, authentische und geeignete Priester den bischöf-
lichen Dienst immer wieder ablehnen. Kommt man mit Bischöfen ins Gespräch, wird eine 
Tendenz klar: Bischöfe, die darum bemüht sind, in ihrer Ortskirche die Partizipation der 
Laien auf allen Ebenen zu ermöglichen, eine Kirche mit vielen zusammen zeitgemäß zu 
gestalten, leiden oft unter der Last der Entscheidungsgewalt, die sie nicht teilen können/
dürfen. In ihren Ortskirchen wird meist Synodalität in den verschiedensten Gremien ge-
lebt, trotzdem bleibt der Bischof (aber auch der Priester in seiner Gemeinde) in seiner 
Entscheidung allein. Jede und jeder, der und die schon einmal eine Entscheidung treffen 
musste, weiß um diese Last. Die Verantwortung des ganzen Volkes Gottes ist daher auch, 
dass Bischöfe nicht allein gelassen werden, sondern Entscheidungen gemeinsam getroffen 
werden. Es geht letzten Endes in der Kirche nicht darum, wer entscheidet, sondern es geht 
um die Missio Dei, um den Plan Gottes für die Welt und für die Menschheit, dem sich die 
Kirche als Volk Gottes anschließt und als „Zeichen und Werkzeug“ (LG 1) die schöpferi-
sche und rettende Liebe Gottes erfahrbar macht.

In Evangelii Gaudium erklärt sich Papst Franziskus zum Fan einer „verbeulten“ Kir-
che, die „verletzt und beschmutzt ist, weil sie auf die Straßen hinausgegangen ist“ und 
nicht einer „kranken“ Kirche, „die aufgrund ihrer Verschlossenheit und ihrer Bequem-
lichkeit, sich an die eigenen Sicherheiten“ klammert (EG 49). Für den Pontifex ist eine 
Kirche des Hinausgehens eine missionarische Kirche, die nicht krank werden kann, weil 
sie stets um das Gelingen des Lebens bemüht ist, ganz im Sinne ihres sie konstituierenden 
(Missions-)Auftrags und somit ihres Wesens. Wird Mission als existenzieller Daseins-
grund der Kirche verstanden, und ereignet sich Kirche in einem missionarischen „Über-
sich-selbst-Hinausgehen“, kann Mission auch als die Selbsttranszendenz kirchlicher Exis-
tenz verstanden werden, die die Kirche davor schützt, krank zu werden. Mission kann 

Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultäten Österreichs zum Synodalen Prozess



289Positionspapler der Kath.-Theol Fakultäten ÖOsterreichs zu Synodalen Prozess

In diesem Akt des Über-sich-selbst-Hinausgehens als Selbstheilungskraft der Kirche VCI-

standen werden, Cie S1e VOLr jeglicher Selbststabilisierung und der Hyperreflexion auf ihre
eigenen Empfindlichkeiten, auf eigene Ängste und Strukturen schützt. Verliert Cie KIr-
che Cie 1SS10N AaUS$S den ugen, und küummert sich stattdessen 1Ur sich selbst, begibt
S1E sich ıIn eine existenzielle Schräglage der Selbstbezogenheit und richtet sich zweckori-
entiert e1n. Selbstdarstellung oder Rekrutierung VO  b Menschen, Machtstabilisierung oder
Cie Irauer eine verlorene Machtposition, SOWI1e Bekehrungsversuche VO  u Menschen
sind Maniftestationen einer Kirche, Cie sich selbst kreist und wider ihr M1SS1ONAaFr1-
sches esen ebt Kirche-Sein el 1M Rückschluss auf 1SS10N, immer ber sich selbst
hinaus auf verwelsen, Clas nicht S1E selbst ist. Stephen Bevans,; einer der ekann-
testen Missionswissenschatftler, formuliert, WwI1Ie Kirche und 1SS10N In dieser ogi ZUEe1-
nander stehen:

„The church does NOT much have M1sSsS1ON ASs that the M1sSsS1iON has church The
church 1S NOT about tself: ıt 1S about the Ke1lgn of G0d that 1S preached, served, and wıtnes-
sed t 3 and this makes a ]] the difference.“

1ese missionarische Perspektive hat weitgehende KOonsequenzen für Cie kirchliche
TaxXls Zugespitzt formuliert: Alle strukturellen Blockaden, Cie diese missionarische Aus-
richtung der Kirche behindern, liefern Cie Kirche strukturellen Gegebenheiten AaUs und CI-

geben eine praktisch-häretische, wesenswidrige Schräglage. iıne Fortentwicklung irch-
licher Strukturen mıt 1C. auf Cie 1SS10N lässt auf eine CU«C kraftvolle Dynamik ıIn der
derzeit erstarrtien Evangelisierung hoffen Der synodale Prozess hat Cie Chance, Struktur-
reformen 1M Sinne des Konzils voranzubringen.

289

in diesem Akt des Über-sich-selbst-Hinausgehens als Selbstheilungskraft der Kirche ver-
standen werden, die sie vor jeglicher Selbststabilisierung und der Hyperreflexion auf ihre 
eigenen Empfindlichkeiten, auf eigene Ängste und Strukturen schützt. Verliert die Kir-
che die Mission aus den Augen, und kümmert sich stattdessen nur um sich selbst, begibt 
sie sich in eine existenzielle Schräglage der Selbstbezogenheit und richtet sich zweckori-
entiert ein. Selbstdarstellung oder Rekrutierung von Menschen, Machtstabilisierung oder 
die Trauer um eine verlorene Machtposition, sowie Bekehrungsversuche von Menschen 
sind Manifestationen einer Kirche, die um sich selbst kreist und wider ihr missionari-
sches Wesen lebt. Kirche-Sein heißt im Rückschluss auf Mission, immer über sich selbst 
hinaus auf etwas zu verweisen, das nicht sie selbst ist. Stephen Bevans, einer der bekann-
testen Missionswissenschaftler, formuliert, wie Kirche und Mission in dieser Logik zuei-
nander stehen:

„The church does not so much have a mission as that the mission has a church. The 
church is not about itself; it is about the Reign of God that is preached, served, and witnes-
sed to, and this makes all the difference.“

Diese missionarische Perspektive hat weitgehende Konsequenzen für die kirchliche 
Praxis. Zugespitzt formuliert: Alle strukturellen Blockaden, die diese missionarische Aus-
richtung der Kirche behindern, liefern die Kirche strukturellen Gegebenheiten aus und er-
geben eine praktisch-häretische, wesenswidrige Schräglage. Eine Fortentwicklung kirch-
licher Strukturen mit Blick auf die Mission lässt auf eine neue kraftvolle Dynamik in der 
derzeit erstarrten Evangelisierung hoffen. Der synodale Prozess hat die Chance, Struktur-
reformen im Sinne des Konzils voranzubringen.

Positionspapier der Kath.-Theol. Fakultäten Österreichs zum Synodalen Prozess


