ThPQ 170 (2022), 395-403

395

Wolfgang Palaver

Der Ukrainekrieg als Herausforderung

kirchlicher Friedensethik

Der volkerrechtswidrige Angriffskrieg der
Russischen Foderation gegen die Ukraine
hat sowohl viele Politiker:innen als auch
Sozialethiker:innen tiberrascht. Der deut-
sche Bundeskanzler Olaf Scholz sprach
von einer ,,Zeitenwende® Sozialethiker:in-
nen betonten eine friedensethische Zasur.!
Einige Fachvertreter:innen meinten zu-
dem, dass die katholische Friedensethik in
jiungster Zeit zu sehr in eine pazifistische
Richtung gegangen sei und daher aktuell
nicht fihig wire, eine entsprechende Ant-
wort auf diesen Angriffskrieg zu finden.?
Bevor ich direkt auf diesen Einwand ein-
gehe, skizziere ich die Entwicklung der ka-
tholischen Friedensethik.

1 Die Entwicklung der
christlichen Friedensethik

Die ersten beiden Jahrhunderte der christ-
lichen Kirche standen im Zeichen der Ge-
waltfreiheit und einer Distanz zu militéri-
scher Gewalt. Ausschlaggebend dafiir wa-
ren die prophetischen Visionen von einem
messianischen Friedensreich in der hebréi-
schen Bibel und die Bergpredigt Jesu mit
der Aufforderung, die Feinde zu lieben und
auf Gewalt nicht mit Gegengewalt zu rea-
gieren. Weil die Kirche in dieser frithen
Phase als gesellschaftliche Randgruppe kei-
nen Anteil an der politischen Macht hat-

te, konnte diese Praxis der Gewaltfreiheit
das Leben der Christ:innen weitgehend be-
stimmen. Mit der Konstantinischen Wende
wurde das Christentum zur bestimmenden
Religion des rémischen Reichs und war da-
durch gezwungen, die Haltung der Gewalt-
freiheit zugunsten einer Lehre vom gerech-
ten Krieg aufzugeben, die zwar auch krie-
gerische Gewalt eingrenzen wollte, aber
keine grundsitzlich ablehnende Haltung
mehr einnehmen konnte. Aufbauend auf
romische Philosophen wie Cicero entwi-
ckelten Augustinus, Thomas von Aquin so-
wie spanische Spatscholastiker eine ausdif-
ferenzierte Lehre, die genau festhielt, wel-
che Kriterien einen Kriegseintritt erlauben
(ius ad bellum — Recht zum Krieg) und wel-
che Verhaltensweisen im Krieg (ius in bel-
lo - Recht im Krieg) einzuhalten sind. Die
altere Tradition der Gewaltfreiheit ging -
wie das Beispiel von Franz von Assisi oder
die Praxis der historischen Friedenskirchen
zeigt — zwar nicht ganz verloren, blieb aber
randstandig.

Diese friedensethische Positionierung
anderte sich im 20. Jahrhundert nach den
beiden Weltkriegen und vor allem auch den
beiden Atombombenabwiirfen auf Hiroshi-
ma und Nagasaki. Die enorme Zerstérungs-
kraft moderner Waffensysteme stellte das
Mittel des Krieges grundsitzlich in Frage.
1928 wurde im Briand-Kellogg-Pakt eine
Achtung des Krieges ausgesprochen. Dieses

Daniel Bogner, Zeitenwende. Ein Ethos des Friedens nach 2/24 (2022): https://www.feinschwarz.

net/zeitenwende-ein-ethos-des-friedens-nach-2-24/ [Abruf: 23.06.2022].

Markus Vogt, Christsein in einer fragilen Welt. Revisionen der Friedensethik angesichts des

Ukrainekrieges, in: Zur Debatte 52 (2022), 40-44.



®

396 Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

Verbot des Kriegs steht auch im Zentrum
der 1945 beschlossenen Charta der Verein-
ten Nationen, die in ihrer Praambel die Ent-
schlossenheit betont, ,kiinftige Geschlech-
ter vor der Geif3el des Krieges zu bewahren®
Angriffskriege waren damit verboten und
die militdrische Verteidigung ist nach Ar-
tikel 51 nur noch im Fall eines widerrecht-
lichen Angriffs erlaubt. Gemiaf3 der UN-
Charta soll mittels kollektiver Sicherheit der
Frieden in der Welt garantiert oder im Fall,
dass ein Staat vertragsbriichig wird, wieder-
hergestellt werden. Dieses Konzept eines
durch Recht garantierten Friedens muss-
te allerdings von Beginn an Kompromisse
mit der politischen Realitdt eingehen, weil
im Sicherheitsrat — dem entscheidenden si-
cherheitspolitischen Organ der UNO - die
fiunf Atomméchte China, Frankreich, Grof3-
britannien, die Sowjetunion (spater Russ-
land) sowie die USA als standige Mitglieder
ein Vetorecht besitzen. Wahrend des Kalten
Krieges war dieses Instrument aufler Kraft
gesetzt, weil sich die Sowjetunion und die
westlichen Michte gegenseitig blockierten.
Nach dem Ende des Kalten Krieges wurde
die kollektive Sicherheit nur einmal wirk-
sam, als der Sicherheitsrat 1991 eine von
den USA angefiihrte Koalition legitimierte,
um das vom Irak annektierte Kuweit milité-
risch wieder zu befreien. In der Sowjetuni-
on war damals noch Michael Gorbatschow
Staatsprasident, der sich fiir eine friedliche-
re Weltordnung nach dem Ende des Kalten
Krieges engagierte.

Die katholische Kirche folgte weitge-
hend dieser Entwicklung und beschloss im

Zweiten Vatikanischen Konzil, dass milita-
rische Gewalt nur noch im Verteidigungs-
fall erlaubt sei: ,,Solange [...] die Gefahr
eines Krieges da ist und eine zustindige
und mit angemessenen Mitteln ausgestat-
tete internationale Autoritét fehlt, solange
wird man - freilich nach Ausschopfung al-
ler Hilfsmittel friedlicher Verhandlungen -
den Regierungen das Recht auf rechtmi-
Bige Verteidigung nicht absprechen kon-
nen.“ (Gaudium et spes Nr. 79). Gleichzei-
tig wurde aber auch verstarkt auf die Tra-
dition der Gewaltfreiheit zuriickgegriffen.
So rdumte das Konzil erstmals ein Recht
auf Wehrdienstverweigerung aus Gewis-
sensgriinden ein. In der ersten Welt-Bi-
schofssynode von 1971 wurde ausdriick-
lich erklart, dass die ,,Strategie der Gewalt-
freiheit“ gefordert werden soll (De iustitia
in mundo Nr. 2). 1983, wihrend einer ver-
schérften Phase des Kalten Krieges verfass-
ten die katholischen Bischofe der USA ei-
nen friedensethischen Hirtenbrief, in dem
sie betonten, dass in der aktuellen Weltlage
die Lehre des gerechten Krieges durch die
Tradition der Gewaltfreiheit erginzt wer-
den miisse: ,Wir glauben, dass diese beiden
Perspektiven einander stiitzen und ergén-
zen, jede bewahrt die andere vor Entstel-
lung. Schliefllich konvergieren im Zeital-
ter technologischer Kriegsfithrung oft eine
vom Standpunkt der Gewaltfreiheit ausge-
hende Sichtweise und die Lehre vom ge-
rechten Krieg und stimmen in der Ableh-
nung von Methoden der Kriegsfithrung
iiberein, die sich faktisch nicht vom totalen

Krieg unterscheiden lassen.“

3 Katholische Bischofskonferenz der USA, Die Herausforderung des Friedens — Gottes Verheiffung
und unsere Antwort. Pastoralbrief der katholischen Bischofskonferenz der USA iiber Krieg und
Frieden, in: Hirtenworte zu Krieg und Frieden. Die Texte der katholischen Bischofe der Bun-
desrepublik Deutschland, der Deutschen Demokratischen Republik, der Niederlande, Oster-
reichs, der Schweiz, Ungarns und der Vereinigten Staaten von Amerika (KiWi 44), Koln 1983,
125-285, Nr. 121. In den Zitaten meines Artikels wurde fiir ,,Gewaltlosigkeit immer ,Gewalt-

freiheit” verwendet.



®

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik 397

In der christlichen Okumene wurde au-
Berdem in den letzten Jahrzehnten zuneh-
mend die traditionelle Lehre vom gerech-
ten Krieg durch das Konzept des gerechten
Friedens ersetzt. Mit diesem Konzept ist
erstens der Friede als Ziel gegeniiber dem
Mittel des Krieges hervorgehoben. Zum ge-
rechten Frieden gehort zweitens auch die
Einsicht, dass Friede nicht nur in der Ab-
wesenheit von Krieg besteht, sondern als
weites Konzept verstanden ebenso soziale
Gerechtigkeit umfassen muss. Dieser weite
Friedensbegriff nimmt nicht nur alle For-
men physischer Gewalt in den Blick, son-
dern richtet seine Aufmerksamkeit auch
auf die strukturelle Gewalt und ihre tiefe-
ren Ursachen; dieser erweiterte Blick zielt
auf die Uberwindung der Gewaltursachen.
Mit dem Konzept des gerechten Friedens
verlagert sich die Aufmerksamkeit von der
unmittelbaren Einddimmung von Gewalt
oder Krieg auf die langfristig angelegte Préa-
vention von Gewalt. Je mehr soziale Ge-
rechtigkeit auf nationaler und internatio-
naler Ebene verwirklicht ist, desto unwahr-
scheinlicher ist es, dass gewalttitige Kon-
flikte oder Kriege ausbrechen.

Drittens gehort zum gerechten Frie-
den auch der Vorrang gewaltfreier Kon-
fliktlosungsmethoden. Blieben Formen
gewaltfreien Widerstands lange Zeit eher
randstandig, so sind sie im Laufe des 20.
Jahrhunderts zunehmend als Methoden
politischen Widerstands bedeutsamer ge-
worden. Die gewaltfreie Befreiung Indiens
durch Mahatma Gandhi und seinen mus-
limischen Verbiindeten Abdul Ghaffar
Khan sowie der gewaltfreie Kampf gegen

lent Conflict, New York 2011.

den Rassismus in den USA durch Mar-
tin Luther King sind die besonders guten
Beispiele dieser neuen Form der Konflikt-
austragung. Papst Franziskus erwihnte
in seiner Botschaft zum Weltfriedenstag
2017 ,Gewaltfreiheit: Stil einer Politik fiir
den Frieden® zusitzlich auch noch Ley-
mah Gbowee und tausende liberianische
Frauen, die mittels Gebetstreffen und ge-
waltfreien Protesten den zweiten Biirger-
krieg in Liberia beendeten. Erica Cheno-
weth und Maria Stephan haben in einer
umfassenden empirischen Studie fiir die
Periode 1940 bis 2006 gezeigt, dass sich
gewaltfreier Widerstand gegeniiber ge-
walttatigen Formen in iiber dreihundert
untersuchten Fillen als doppelt so erfolg-
reich erwies, einen teilweisen oder vollen
Frieden zu erreichen.* Das Konzept des
gerechten Friedens betont zwar den Vor-
rang der Gewaltfreiheit, schlief3t aber den
Gebrauch von Gewalt nicht aus, um un-
schuldige Opfer von Gewalt zu schiitzen.
Die Vereinten Nationen haben dafiir 2005
das Konzept der Schutzverantwortung
(»Responsibility to Protect®) beschlos-
sen. Auch das Kompendium der Sozialleh-
re der Kirche betont diese Verpflichtung
(Nr. 504).°

Die Friedensethik von Papst Franzis-
kus steht ganz in dieser Entwicklung von
der Theorie des gerechten Krieges zum
gerechten Frieden. Seine Botschaft zum
Weltfriedenstag 2017 ruft dazu auf, dass
»die Gewaltfreiheit von der Ebene des lo-
kalen Alltags bis zur Ebene der Weltord-
nung der kennzeichnende Stil unserer
Entscheidungen, unserer Beziehungen,

Erica Chenoweth | Maria J. Stephan, Why Civil Resistance Works. The Strategic Logic of Nonvio-

Vgl. Drew Christiansen, We have a moral duty to protect Ukrainian civilians — but that doesn’t

mean going to war with Russia (2022): https://www.americamagazine.org/politics-socie-
ty/2022/03/08/r2p-responsibility-protect-nato-ukraine-242537 [Abruf: 23.06.2022].



®

398 Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

unseres Handelns und der Politik in al-
len ihren Formen sein“ moge.® Diese Bot-
schaft darf allerdings nicht als Parteinah-
me fiir einen absoluten Pazifismus miss-
verstanden werden, wie der katholische
Friedensethiker Gerald Schlabach zeigt,
indem er sich an den englischen Wortlaut
dieser Botschaft hilt, wo es heif3t, dass der
»Aufbau des Friedens durch aktive Ge-
waltfreiheit die natiirliche und notwen-
dige Ergidnzung der stindigen Bemiihun-
gen der Kirche ist, die Anwendung von
Gewalt durch moralische Normen zu be-
grenzen. Papst Franziskus mochte die
auf Gewaltbegrenzung zielenden Krite-
rien der Lehre vom gerechten Krieg nicht
abschaffen, sondern sie durch aktive Ge-
waltfreiheit ergdnzen. Aus dieser Perspek-
tive miissen auch die friedensethischen
Abschnitte in seiner jiingsten Sozialenzy-
klika ,,Fratelli tutti“ von 2020 gelesen wer-
den.® Mit dieser Enzyklika distanziert er
sich von der Lehre des gerechten Kriegs,
indem er vor allem auf den immer wie-
der erfolgten Missbrauch ihrer Kriterien
zur Legitimierung von Kriegen hinweist.
Nicht die Kriterien sind das Problem,
sondern deren missbrauchliche Anwen-
dung. Leicht entscheide man sich ,zum
Krieg unter allen méglichen angeblich
humanitéren, defensiven oder praventi-
ven Vorwinden, einschlieSlich der Mani-
pulation von Informationen® (Fratelli tut-

ti Nr. 258). Auflerdem hat der Krieg durch
die technologische Entwicklung ,eine au-
Ber Kontrolle geratene Zerstorungskraft
erreicht [...], die viele unschuldige Zivi-
listen trifft“ ,, Angesichts dieser Tatsache
ist es heute sehr schwierig, sich auf die in
vergangenen Jahrhunderten gereiften ra-
tionalen Kriterien zu stiitzen, um von ei-
nem eventuell ,gerechten Krieg® zu spre-
chen. Nie wieder Krieg!“

2 Der Krieg in der Ukraine aus der
Sicht des gerechten Friedens

Hat Putins Angriffskrieg auf die Ukraine
diese Neuausrichtung der Friedensethik
obsolet gemacht? Miissen wir wieder &l-
tere friedensethische Konzepte reaktivie-
ren? Diese Fragen konnen mit einem kla-
ren Nein beantwortet werden. Gerade die-
ser Angriffskrieg beweist die These des
Papstes iiber die missbrauchliche Legiti-
mierung militdrischer Gewalt, denn Pu-
tin behauptet ja filschlich, in der Ukraine
Russland zu verteidigen. Ebenso bedingt
der technische Stand heutiger Riistung,
dass Krieg keine wirkliche Option mehr
darstellt. Das massive Leid, das die ukrai-
nische Bevolkerung erdulden muss, dring-
te durchaus zur Frage, ob nicht die NATO
eine Flugverbotszone tiber der Ukraine er-
richten miisse. Zurecht hielt sich der Wes-

Papst Franziskus, Gewaltfreiheit: Stil einer Politik fiir den Frieden. Botschaft zur Feier des
Weltfriedenstages am 1. Januar 2017, in: Amtsblatt der Osterreichischen Bischofskonferenz 71
(2017), 15-19, Nr. 1.

Gerald W. Schlabach, Worauf es ankommen wird. Erkenntnisse aus der Friedensstrategie von
Papst Franziskus, in: Stefanie. A. Wahl/ Stefan Silber | Thomas Nauerth (Hg.), Papst Franziskus:
Mensch des Friedens. Zum friedenstheologischen Profil des aktuellen Pontifikats, Freiburg
i. Br.-Basel-Wien 2022, 149-168, hier: 152.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Enzyklika Fratelli tutti von Papst Franziskus
tiber die Geschwisterlichkeit und die soziale Freundschaft. 3. Oktober 2022 (Verlautbarungen
des Apostolischen Stuhls 227), Bonn 2020, Nr. 255-270. Vgl. Markus Vogt, Die Botschaft von
»Fratelli tutti“ im Kontext der Katholischen Soziallehre, in: Miinchener Theologische Zeitschrift
72 (2021), 108-123.



®

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik 399

ten hier aber zuriick, weil jedes Einschrei-
ten der NATO eine gefahrliche Eskalation
des Konflikts bis hin zum Atomkrieg aus-
16sen konnte. Militdrisch ist es nicht mog-
lich, das zu tun, was sich moralisch auf-
dringt.

Bleibt der Ukraine mit dieser Absage an
die Lehre vom gerechten Krieg nur die Op-
tion, sich der militirischen Ubermacht aus-
zuliefern, und ist der militdrische Wider-
stand dieses Landes damit ethisch unverant-
wortlich? Auch solche Schliisse sind vorei-
lig und haben eine Neigung zum Zynismus,
wenn sie aus einer bequemen Beobachter-
position der Ukraine empfohlen werden.
Sie gehen auch von einem fundamentalis-
tisch verstandenen Pazifismus aus, der sich
weigert, die faktische Realitit zur Kenntnis
zu nehmen. Zurecht verweist Papst Franzis-
kus in den erwéhnten Texten auf Mahatma
Gandbhi als eines der Vorbilder gewaltfrei-
er Friedensethik. Gandhi steht fiir den Vor-
rang der Gewaltfreiheit, ohne zu iiberse-
hen, dass es keine trennscharfe Unterschei-
dung zwischen Gewalt und Gewaltfreiheit
gibt. So erklarte er den militdrischen Wi-
derstand Polens gegen die Ubermacht Hit-
lers als ,,fast gewaltfrei“’. Ahnlich duflerte er
sich im Dezember 1939, als er darauf hin-
wies, dass verschiedene ,,Arten von Gewalt*
unterschieden werden miissen: ,,zur Vertei-
digung und zum Angriff. [...] Ein Anhén-
ger der Gewaltfreiheit muss, wenn es die
Gelegenbheit so ergibt, sagen kénnen, welche
Seite recht hat.“!?

Berlin 2019, 24.
10

nen und Staaten, Wiesbaden 2019, 129.
11

3 Staat und Kirche haben
unterschiedliche Aufgaben

Es gilt aber noch grundsitzlicher zu be-
denken, wie Texte der katholischen Sozial-
lehre zu lesen sind und welche Aufgabe da-
rin konkret der Kirche zukommt. Texte des
pépstlichen oder bischéflichen Lehramtes
sind keine direkt umsetzbaren politischen
Handlungsanweisungen, sondern bieten
eine ethische Grundorientierung, die zu-
erst an die Mitglieder der Kirche selbst
gerichtet sind. So betonte Papst Johannes
Paul II. in seinem nachsynodalen aposto-
lischen Schreiben ,Ecclesia in Asia“ von
1999, dass die ,,Soziallehre der Kirche eine
in erster Linie an ihre Mitglieder gerichte-
te Zusammenfassung von Reflexionsprin-
zipien, Urteilskriterien sowie Richtlinien
fiir das konkrete Handeln ist“'!. Im ameri-
kanischen Friedenshirtenbrief von 1983 ist
das ahnlich ausgedriickt: ,,Die katholische
Lehre iiber Krieg und Frieden hat immer
zwei Ziele gehabt: den Katholiken helfen,
ihr Gewissen zu bilden, und zur offentli-
chen politischen Debatte tiber die Morali-
tat des Krieges beizutragen. Diese beiden
Ziele haben dazu gefiihrt, dass die katholi-
sche Lehre sich an zwei verschiedene, aber
sich {iiberschneidende Zuhoérergruppen
wandte.“!?

Diese zwei Adressatenkreise sind auch
im Blick auf die unterschiedlichen Rollen,
die der Kirche bzw. den politischen Verant-
wortungstragern zukommen, von Bedeu-

Lou Marin/ Horst Blume (Hg.), Gandhi: ,,Ich selbst bin Anarchist, aber von einer anderen Art
Zit. nach: Egbert Jahn, Politische Streitfragen. Band 5: Krieg und Kompromiss zwischen Natio-

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Nachsynodales Apostolisches Schreiben

Ecclesia in Asia von Papst Johannes Paul II. an die Bischofe, Priester, Diakone, Ordensleute
und alle gldubigen Laien tiber Jesus Christus, den Erloser und seine Sendung der Liebe und des
Dienstes in Asien: ,,damit sie das Leben haben und es in Fiille haben“ (Joh 10,10). 6. November
1999 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhles 146), Bonn 1999, Nr. 32.

12 Katholische Bischofskonferenz der USA, Herausforderung des Friedens (s. Anm. 3), Nr. 16.



®

400 Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

tung. Im Zweiten Vatikanischen Konzil 16s-
te sich die katholische Kirche in ihrer Er-
klarung tiber die Religionsfreiheit ,,Digni-
tatis humanae“ von ihrer konstantinischen
Verschmelzung mit dem Staat. Dadurch
konnte sie wieder stirker die Aufgabe einer
grundsitzlichen moralischen Orientierung
wahrnehmen und war nicht mehr ver-
pflichtet, politische Mafinahmen des Staa-
tes unhinterfragt zu legitimieren. Wiéh-
rend dem Staat die unmittelbare Verant-
wortung fiir Sicherheit und Ordnung zu-
kommt und dieser dadurch auch gezwun-
gen sein kann, zum Mittel der Gewalt zu
greifen, ist die Kirche aufgerufen, die lang-
fristig notwendige Perspektive der Gewalt-
freiheit tiberzeugend vorzuleben, um so
der Welt und auch der Politik vorbildhaft
Orientierung zu geben. Diese Aufgaben-
teilung kann an die biblische Friedensethik
ankniipfen, die nicht nur die Ankiindigung
des messianischen Friedensreiches oder
die Botschaft der Bergpredigt kennt, son-
dern auch Formen eines gewaltbewehrten
Friedens. In der hebréischen Bibel wird im
Bund mit Noach (Gen 9,6) eine ,,Gewalt-
eindimmung durch das Recht“ zur uni-
versalen Leitlinie.” Im Neuen Testament
driicken sich Formen einer gewaltbewehr-
ten Friedenserhaltung im Romerbrief von
Paulus aus, der dem Staat die Aufgabe der
Ordnungssicherung (Rom 13) zuspricht.
Auch die seltsame Gestalt des ,,Aufhalters®
(katechon) im Zweiten Brief an die Thessa-
lonicher (2 Thess 2,6f.) gehort auf die Sei-
te der gewaltbewehrten Friedenssicherung.
Wihrend sich fiir den beriichtigten deut-
schen Staatsrechtsgelehrten Carl Schmitt
der Aufhalter als einzig mogliches Muster
einer christlichen Geschichtsdeutung zeig-

te, in dem er nach der jeweils herrschen-
den weltpolitischen Ordnungskraft fragte,
hat der protestantische Theologe und Ethi-
ker Dietrich Bonhoeffer eine Interpretati-
on dieser neutestamentlichen Figur vor-
genommen, die fiir die komplexen frie-
densethischen Fragen von heute hilfreich
ist. Weil der Authalter ja nicht nur das mit
dem Bosen einhergehende Chaos zuriick-
hélt, sondern auch die Wiederkunft Chris-
ti hinausschiebt, betont Bonhoeffer zu
Recht, dass der Aufhalter trotz seiner ethi-
schen und politischen Bedeutung ,nicht
ohne Schuld® sei." Dennoch bedient sich
Gott des Aufhalters, ,,um die Welt vor dem
Zerfall zu bewahren®. Mit Bonhoeffer las-
sen sich der Staat und politische Ordnun-
gen als katechontische Friedensbewah-
rer verstehen, die notfalls der Gewalt auch
mittels Gewalt entgegentreten. Wéhrend
Schmitt nur diese Form der Friedenssiche-
rung kennt, hat Bonhoeffers Friedensethik
einen viel weiteren Blick. Fiir ihn steht der
Aufhalter nicht allein dem moglichen Un-
tergang entgegen."” Denn noch vor den ka-
techontischen Ordnungsmachten nennt er
die Kirche, die durch das ,Wunder einer
neuen Glaubenserweckung® vor dem Ab-
grund retten kann. Diese Unterscheidung
von katechontischen Ordnungsmachten
in der Welt und der zur Verkiindigung der
biblischen Botschaft aufgerufenen Kirche
zielt nicht auf deren radikale Trennung,
sondern auf eine neue Form des Zusam-
menwirkens — ,,in wohl gewahrter Unter-
scheidung und doch in aufrichtiger Bun-
desgenossenschaft®. Die Kirche st63t nach
Bonhoeffer die ihre Niahe suchenden Ord-
nungsmdchte nicht von sich, sondern ruft
sie ,zum Hoéren, zur Umkehr* auf. Weil die

3 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Gerechter Friede. 27. September 2000 (Die

deutschen Bischofe 66), Bonn 22000, Nr. 22.

" Dietrich Bonhoeffer, Ethik, Miinchen 21998, 123.

15 Ebd., 122-124.



®

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik 401

heutigen Kirchen aus dem Zentrum der
politischen Macht geriickt sind und nicht
mehr selbst die Last des Aufhalters zu tra-
gen haben, sind sie dazu aufgerufen, in ih-
rem Wirken Spuren des Reiches Gottes
sichtbar zu machen, die der Welt zeigen,
wie die Gewaltfreiheit immer mehr un-
ser privates und politisches Leben bestim-
men kann. Schon Papst Johannes Paul II.
stand fiir eine Kirche, die friedensethisch
in Distanz zu den ordnungspolitischen
Kriften stand, als er 1991 den vom UN-Si-
cherheitsrat legitimierten Krieg gegen den
Irak in seiner Enzyklika ,Centesimus an-
nus“ mit den deutlichen Worten ,,Nie wie-
der Krieg!“ (Nr. 52) ablehnte.

Die Aufgabenteilung zwischen Kirche
und Staat bzw. Staatenbiindnissen kann als
Schlisssel fiir ein besseres Verstandnis der
in der Enzyklika ,Fratelli tutti“ formulier-
ten Friedensethik dienen. Im Vordergrund
steht der zuerst an die eigenen Mitglieder
gerichtete Aufruf, immer stirker die Ge-
waltfreiheit zum bestimmenden Stil des
personlichen und politischen Zusammen-
lebens zu machen. Papst Franziskus ist hier
von der ,,Catholic Nonviolence Initiative“ -
einem Projekt der katholischen Friedens-
bewegung Pax Christi — beeinflusst, die es
sich zum Ziel gesetzt hat, die Gewaltfrei-
heit starker ins Zentrum von Leben und
Lehre der Kirche zu riicken.'® Mit dieser
Betonung des Vorrangs der Gewaltfreiheit
geht aber keine moralistische Verurteilung
militarischer Verteidigung einher, wie das
beispielsweise die Aussage des Kurienerz-
bischofs Paul Gallagher - des Auflenminis-
ters des Vatikans — im Mai dieses Jahres be-

16

legte, der Waffenlieferungen an die Ukrai-
ne als moralisch legitim erkldrte. Papst
Franziskus hat dies im September bei sei-
ner Riickkehr von seiner Reise nach Ka-
sachstan noch einmal unterstrichen, auch
wenn er zuerst die Frage nach Waffenlie-
ferungen als eine politische Entscheidung
bezeichnete und dann moralische Krite-
rien nannte, die einzuhalten seien."” Aufga-
be und Kompetenz der Kirche ist es eben
nicht, konkrete militdrische und politische
Vorschlage zur Beendigung dieses Krie-
ges vorzulegen. Vorrangige Aufgabe bleibt
es, die langfristige Bedeutung der Gewalt-
freiheit einer Welt vor Augen zu halten, die
immer wieder in Gefahr ist, nur die milité-
rische Sichtweise im Blick zu haben. Schon
vor dem Krieg gegen die Ukraine haben
2021 die weltweiten jéhrlichen Militdraus-
gaben nach Angaben von SIPRI (Stock-
holm International Peace Research Institu-
te) erstmals die Grenze von zwei Trillionen
Dollar iiberschritten. Wenn die deutsche
Bundesregierung jetzt in den néchsten
funf Jahren zusitzlich hundert Milliarden
Euro ausgeben will, wird das mit steigen-
den Verteidigungsbudgets anderer Staaten
diese Ausgaben noch zusitzlich steigern.
Werden dadurch aber Frieden und Sicher-
heit gestarkt? Es mag sein, dass Deutsch-
land militdrische Defizite hat, die ausgegli-
chen werden miissen. Dennoch muss auch
hier kritisch nachgefragt werden. Denn
obwohl die NATO schon jetzt militdrisch
der Russischen Foderation deutlich iiberle-
gen ist, kann die NATO wegen der drohen-
den nuklearen Eskalation in diesem Krieg
nicht ordnend eingreifen. In ,,Fratelli tutti“

Marie Dennis (Hg.), Choosing Peace: The Catholic Church Returns to Gospel Nonviolence,

Maryknoll 2018; Rosa Marie Berger/ Ken Butigan / Judy Coode / Marie Dennis (Hg.), Advancing
Nonviolence and Just Peace in the Church and the World: Biblical, Theological, Ethical, Pastoral
and Strategic Dimensions of Nonviolence, Brussels 2020.

17

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/september/documents/20220915-

kazakhstan-voloritorno.html [Abruf: 05.10.2022].



®

402 Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

bringt Papst Franziskus zwei wichtige Vor-
schldge ein, die im Blick auf die gegenwir-
tige Weltlage zur Orientierung bedeutsam
sind, auch wenn sie politisch keine schnelle
und direkte Umsetzung finden werden. Er
kritisiert den Waffenhandel, das Anhau-
fen von Waffen und Munition in Krisen-
gebieten, und schlagt vor, anstelle steigen-
der Ristungsausgaben einen ,Weltfonds®
einzurichten, um ,dem Hunger ein fiir alle
Mal ein Ende zu setzen und die Entwick-
lung der drmsten Lander zu fordern® (Fra-
telli tutti Nr. 262; vgl. 29, 188). Angesichts
der die ganze Welt bedrohenden Gefahr ei-
nes Atomkrieges erklart Papst Franziskus
das ,,Ziel der vollkommenen Abschaffung
von Atomwaffen sowohl zu einer Heraus-
forderung als auch zu einer moralischen
und humanitiren Pflicht“ (Nr. 262). Die-
se beiden Aufrufe sind keine Blaupausen

Weiterfithrende Literatur:

Fernando Enns | Wolfram Weifle (Hg.), Ge-
waltfreiheit und Gewalt in den Religio-
nen. Politische und theologische Heraus-
forderungen (Religionen im Dialog. Eine
Schriftenreihe des Interdisziplindren Zen-
trums Weltreligionen im Dialog der Uni-
versitit Hamburg 9), Miinster 2016.
Eberhard Schockenhoff, Kein Ende der Ge-
walt? Friedensethik fiir eine globalisierte
Welt, Freiburg i. Br.-Basel-Wien 2018)
Stefanie A. Wahl | Stefan Silber /| Thomas
Nauerth (Hg.), Papst Franziskus. Mensch
des Friedens. Zum friedenstheologischen
Profil des aktuellen Pontifikats (Freiburg
2022)

Ines-Jacqueline Werkner | Klaus Ebeling
(Hg.), Handbuch Friedensethik, Hand-
buch (Wiesbaden 2017)

konkreter Friedenspolitik, sondern Rufe
zur Umkehr gemif Bonhoeffers Beschrei-
bung der Aufgabe der Kirche gegeniiber
den aufhaltenden Kriften.

Es ist die Aufgabe von Religionsge-
meinschaften in der Welt, Gewaltfreiheit zu
leben und zu verkiinden, um so der Poli-
tik Auswege aus der Gewaltspirale zu 6ff-
nen. Langfristig gesehen sind Formen der
gewaltbewehrten Friedenssicherung im-
mer in Gefahr, in Gewalteskalation zu en-
den. Das war auch eine der wichtigen Ein-
sichten, die Gandhis gewaltfreies Engage-
ment bestimmte. Als er 1939 betonte, dass
der Unterschied zwischen Verteidiger und
Angreifer beachtet bleiben muss, gab er
auch zu bedenken, ,dass auf die Linge der
Unterschied sich verwischt“®. Aus diesem
Grund schloss er diese Uberlegungen auch
damit ab, dass er den militarischen Wider-
stand gegen tbermachtige Gegner billig-
te und gleichzeitig aber den Wunsch 4u-
Berte, dass — wo immer moglich - der Ge-
waltfreiheit der Vorzug gegeben wird: ,So
wiinschte ich den Abessiniern, den Spa-
niern, den Tschechen, den Chinesen und
den Polen Erfolg, obwohl ich in jedem Fall
den Wunsch hatte, sie mochten gewaltfrei-
en Widerstand leisten.“ Die vorrangige Op-
tion fiir die Gewaltfreiheit, die das Konzept
des gerechten Friedens bestimmt, bleibt
auch hinsichtlich des Krieges in der Ukrai-
ne giiltig. Angesichts tausender Toter, Mil-
lionen von Fliichtlingen sowie enormer
Zerstorungen bleibt zu hoffen, dass der mi-
litarische Widerstand der Ukraine zusam-
men mit Wirtschaftssanktionen und politi-
schem Druck der Welt6ffentlichkeit bald zu
einem Waffenstillstand und anschliefen-
den Friedensverhandlungen fiihrt. Kurz-
fristig scheinen militdrischer Widerstand
und entsprechende Unterstiitzung erfor-

18 7it. nach: Egbert Jahn, Politische Streitfragen (s. Anm. 10), 129.



®

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik 403

derlich zu sein. Kirchen und Religionsge-
meinschaften haben dabei die Aufgabe, ge-
gen die Eskalation des Konflikts zu wirken,
indem sie sich gegen eine Dédmonisierung
des Gegners wenden und davor warnen,
diesen Krieg zu theologisieren, indem er
zu einem metaphysischen Kampf zwischen
Gut und Bose stilisiert wird.

Der Autor: Wolfgang Palaver, Jahrgang
1958; Studium der katholischen Theolo-
gie, Germanistik und Politikwissenschaft in
Innsbruck; Promotion (1990) und Habilita-
tion (1997) in Innsbruck; Prof. fiir Christ-

liche Gesellschaftslehre an der Universi-
tit Innsbruck; Forschungsaufenthalte an
der Stanford University (1991/92), Center
of Theological Inquiry in Princeton (2018)
und Stellenbosch Institute for Advanced Stu-
dy (2021); Verdffentlichungen: Die mythi-
schen Quellen des Politischen. Carl Schmitts
Freund-Feind-Theorie, Stuttgart 1998; René
Girards mimetische Theorie. Im Kontext
kulturtheoretischer und  gesellschaftspoli-
tischer Fragen, Miinster 32008; Transfor-
ming the Sacred into Saintliness: Reflecting
on Violence and Religion with René Girard,
Cambridge 2020; GND 128418605.



