
305ThPQ 17/() 2022), 395-—403

olfgang Palaver

Der Ukrainekrieg als Herausforderung
kırchlicher Friedensethık

Der völkerrechtswidrige Angriffskrieg der t 3 konnte diese Taxls der Gewaltfreiheit
Russischen Föderation Cie Ukraine Clas Leben der Christ:iinnen weitgehend be-
hat sowohl viele Politiker:innen als auch tUımmen Mıt der Konstantinischen Wende
Sozialethiker:innen überrascht. Der deut- wurde Clas Christentum ZUFK bestimmenden
sche Bundeskanzler Olaf Scholz sprach eligion des römischen Reichs und Cla-
VO  u einer „Zeitenwende“”. Sozialethiker:in- UrcC. ZWUNSCH, Cle Haltung der (GGewalt-
NenNn betonten eine friedensethische Zäsur.‘ freiheit zugunsten einer Lehre VOoO gerech-
Einige Fachvertreter:innen meılinten ten rieg aufzugeben, Cle ZWaar auch krie-
dem, Cdlass Cie katholische Friedensethik In gerische Gewalt eingrenzen wollte, aber
Jungster e1it sehr In eine pazifistische keine grundsätzlich ablehnende Haltung
ichtung Se1 und er ktuell mehr einnehmen konnte. Aufbauend auf
nicht ähig ware, eine entsprechende Ant- römische Philosophen WIE (C1cero entwI-
wWOTrT auf diesen Angriffskrieg finden. kelten Augustinus, Thomas VOoO  b quin
Bevor ich direkt auf diesen Einwand e1InN- WwI1Ie spanische Spätscholastiker eine ausdif-
gehe, skizziere ich Cie Entwicklung der ka- ferenzierte Lehre, Cie festhielt, wel-
tholischen Friedensethik. che 1terl1en einen Kriegseintritt erlauben

( IS ad hellum Recht jeg und wel-
che Verhaltensweisen 1M Krieg (ZUS In hel-

Dıe Entwicklung der I9 Recht 1M Krieg) einzuhalten Sind. DIe
christlichen Friedensethik altere Tradition der Gewaltfreiheit ging

WwI1Ie Clas eispie. VOoO  b Tanz VO  b Assısı oder
DIe ersten beiden Jahrhunderte der christ- Cie TaxXls der historischen Friedenskirchen
lichen Kirche standen 1M Zeichen der (Je- ze1igt ZWarL nicht Sahnz verloren, 1€'| aber
waltfireiheit und einer lstanz militäri- randständig.
scher Gewalt. Ausschlaggebend alur 1ese friedensethische Positionierung
Ten Cie prophetischen 1s1ıOnen VOoO  b einem anderte sich 1M Jahrhundert ach den
messianischen Friedensreich In der hebräi- beiden Weltkriegen und VOLr em auch den
schen und Cle Bergpredigt Jesu mıt beiden Atombombenabwürfen auf Hiroshi-
der Aufforderung, Cie Feinde lieben und und Nagasaki. DIe CIHLOTME Zerstörungs-
auf Gewalt nicht mıt Gegengewalt fCca- kraft moderner Waffensysteme tellte Clas
gieren. Weil Cie Kirche In dieser frühen Mittel des Krleges grundsätzlich Frage.
Phase als gesellschaftliche Randgruppe kei- 19285 wurde 1M Briand-Kellogg-Pakt eine
NenNn Anteil der politischen Macht hat- Ächtung des Krleges ausgesprochen. 1esSes

Daniel Bogner, Zeitenwende. E1ın Ethos des Friedens nach 2724 2022): https://www.feinschwarz.
net/zeitenwende-ein-ethos-des-friedens-nach-2-24/ | Abruf:]
Markus Vogt, C'hristsein ın einer fragilen Welt KevIsilonen der Friedensethik angesichts des
Ukrainekrieges, 1n fur Debatte 2022), 4() —44

395

Wolfgang Palaver

Der Ukrainekrieg als Herausforderung  
kirchlicher Friedensethik

1	 Daniel Bogner, Zeitenwende. Ein Ethos des Friedens nach 2/24 (2022): https://www.feinschwarz.
net/zeitenwende-ein-ethos-des-friedens-nach-2-24/ [Abruf: 23.06.2022].

2	 Markus Vogt, Christsein in einer fragilen Welt. Revisionen der Friedensethik angesichts des 
Ukrainekrieges, in: Zur Debatte 52 (2022), 40 – 44.

Der völkerrechtswidrige Angriffskrieg der 
Russischen Föderation gegen die Ukraine 
hat sowohl viele Politiker:innen als auch 
Sozialethiker:innen überrascht. Der deut-
sche Bundeskanzler Olaf Scholz sprach 
von einer „Zeitenwende“. Sozialethiker:in-
nen betonten eine friedensethische Zäsur.1 
Einige Fachvertreter:innen meinten zu-
dem, dass die katholische Friedensethik in 
jüngster Zeit zu sehr in eine pazifistische 
Richtung gegangen sei und daher aktuell 
nicht fähig wäre, eine entsprechende Ant-
wort auf diesen Angriffskrieg zu finden.2 
Bevor ich direkt auf diesen Einwand ein-
gehe, skizziere ich die Entwicklung der ka-
tholischen Friedensethik.

1	 Die Entwicklung der  
christlichen Friedensethik

Die ersten beiden Jahrhunderte der christ-
lichen Kirche standen im Zeichen der Ge-
waltfreiheit und einer Distanz zu militäri-
scher Gewalt. Ausschlaggebend dafür wa-
ren die prophetischen Visionen von einem 
messianischen Friedensreich in der hebräi-
schen Bibel und die Bergpredigt Jesu mit 
der Aufforderung, die Feinde zu lieben und 
auf Gewalt nicht mit Gegengewalt zu rea-
gieren. Weil die Kirche in dieser frühen 
Phase als gesellschaftliche Randgruppe kei-
nen Anteil an der politischen Macht hat-

te, konnte diese Praxis der Gewaltfreiheit 
das Leben der Christ:innen weitgehend be-
stimmen. Mit der Konstantinischen Wende 
wurde das Christentum zur bestimmenden 
Religion des römischen Reichs und war da-
durch gezwungen, die Haltung der Gewalt-
freiheit zugunsten einer Lehre vom gerech-
ten Krieg aufzugeben, die zwar auch krie-
gerische Gewalt eingrenzen wollte, aber 
keine grundsätzlich ablehnende Haltung 
mehr einnehmen konnte. Aufbauend auf 
römische Philosophen wie Cicero entwi-
ckelten Augustinus, Thomas von Aquin so-
wie spanische Spätscholastiker eine ausdif-
ferenzierte Lehre, die genau festhielt, wel-
che Kriterien einen Kriegseintritt erlauben 
(ius ad bellum – Recht zum Krieg) und wel-
che Verhaltensweisen im Krieg (ius in bel-
lo – Recht im Krieg) einzuhalten sind. Die 
ältere Tradition der Gewaltfreiheit ging – 
wie das Beispiel von Franz von Assisi oder 
die Praxis der historischen Friedenskirchen 
zeigt – zwar nicht ganz verloren, blieb aber 
randständig.

Diese friedensethische Positionierung 
änderte sich im 20. Jahrhundert nach den 
beiden Weltkriegen und vor allem auch den 
beiden Atombombenabwürfen auf Hiroshi-
ma und Nagasaki. Die enorme Zerstörungs-
kraft moderner Waffensysteme stellte das 
Mittel des Krieges grundsätzlich in Frage. 
1928 wurde im Briand-Kellogg-Pakt eine 
Ächtung des Krieges ausgesprochen. Dieses 

ThPQ 170 (2022), 395– 403



396 Palaver Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

Verbot des Kr1egs steht auch Zentrum /weiten Vatikanischen Konzil, dass militä-
der 1945 beschlossenen Charta der erein- rische Gewalt 1Ur och 1M Verteidigungs-
ten atıonen, Cle In ihrer Taambe. Cle Ent- fall rlaubt Se1 „Solange Cie Gefahr
schlossenheit betont, „künftige Geschlech- eiINes Krieges cla ist und eine zuständige
ter VOLr der des Krieges bewahren“. und mıt ANSCIHNESSCHECN Mitteln ausgestat-
Angriffskriege waren cdamıit verboten und tetfe internationale Autorität e solange
Cle militärische Verteidigung ist ach AÄAr- wird IHNan TEUNLC. ach Ausschöpfung al-

51 och 1M Fall e1INes widerrecht- ler Hilfsmitte. friedlicher Verhandlungen
lichen ngriffs rlaubt. ema der den Keglerungen Clas Recht auf rechtmä-
Charta soll mittels kollektiver Sicherheit der ßige Verteidigung nicht absprechen kön-
Frieden In der Welt garantiert oder 1M Fall, nen. (Gaudium ef SDes Nr 7/9) Gleichzei-
Class ein Staat vertragsbrüchig wird, wleder- 1g wurde aber auch verstärkt auf Cie Ira-
hergestellt werden. 1eSESs KONzept e1INes Cdition der Gewaltfireiheit zurückgegriffen.

So raumte Clas Konzil erstmals e1in RechtUrcC. Recht garantierten Friedens I11LUS$5-

allerdings VOoO  b Beginn KOMpromıisse auf Wehrdienstverweigerung AaUs (Jewl1ls-
mıt der politischen Realität eingehen, weil sensgründen e1in. In der ersten Welt-Bi-
1M Sicherheitsrat dem entscheidenden S1- schofssynode VO  b 19/1 wurde ausdrück-
cherheitspolitischen Urgan der UNÖO Cle ich erklärt, Class Cie „Strategie der (GGjewalt-
fünfAtommüächte ina, Frankreich, Grofßs- freiheit” gefördert werden soll (De HUSTIEG
britannien, Cle SowJetunion später USS- In mMundo Nr 2 1983, während einer VCI-

an SOWILE Cie USA als ständige Mitglieder schärften Phase des Kalten Krieges verfass-
ein Vetorecht besitzen. Während des Kalten ten Cie katholischen ISCHOTIe der USA e1-
Krleges Cdieses Instrument aufßer Kraft NenNn friedensethischen Hirtenbrief, In dem
gesetzl, weil sich Cle SowJetunion und Cie S1E betonten, dass In der aktuellen eltlage
westlichen Mächte gegenselt1ig blockierten. Cie Lehre des gerechten Krieges Urc. Cie
ach dem Ende des Kalten Krieges wurde Tradition der Gewaltfreiheit erganzt WEI -

Cle kollektive Sicherheit 1Ur einmal wirk- den MUSSE „WiIr lauben, Class diese beiden
Sa[ıl, als der Sicherheitsrat 1991 eine VOoO  b Perspektiven einander tutzen und ergan-
den USA angeführte Koalition legitimierte, ZCI, jede bewahrt Cie andere VOLr Entstel-

Clas VO rak annektierte Kuwelt militä- lung. Schliefßlic. konvergieren 1M Zeital-
risch wleder befreien. In der SowjJetuni1- ter technologischer Kriegsführung oft eine

War Cdamals och Michael Gorbatschow VO Standpunkt der Gewaltfreiheit HC-
Staatspräsident, der sich für eine friedliche- en! Sichtweise und Cie Lehre VO SC
ITe Weltordnung ach dem Ende des Kalten rechten Krieg und tU1mmen In der eh-
Krleges engaglerte. NUNg VO  u eihoden der Kriegsführung

DIe katholische Kirche folgte weltge- überein, Cie sich akTtısc. nicht VOoO totalen
hend dieser Entwicklung und beschloss 1M Krieg unterscheiden lassen.“

Katholische Bischofskonferenz der USA, e Herausforderung des Friedens (Jottes Verheißung
Uun: 1ISCTE Antwort Pastoralbrie der katholischen Bischofskonferenz der USÄ über ri1eg Uun:
Frieden, 1n Hırtenworte ri1eg Uun: Frieden. e lexte der Kkatholischen Bischöfe der BKun-
desrepublik Deutschland, der Deutschen Demokratischen Republik, der Niederlande, ÖSt€I' —
reichs, der Schweiz, Ungarns Uun: der Vereinigten taaten VOo  3 Ameaerika (KiWi 44), Öln 1983,
125—-2895, Nr 121 In den /itaten melnes Artikels wurde für „Gewaltlosigkeit” Immer „Gewalt-
freiheit“ verwendet.

396

Verbot des Kriegs steht auch im Zentrum 
der 1945 beschlossenen Charta der Verein-
ten Nationen, die in ihrer Präambel die Ent-
schlossenheit betont, „künftige Geschlech-
ter vor der Geißel des Krieges zu bewahren“. 
Angriffskriege waren damit verboten und 
die militärische Verteidigung ist nach Ar-
tikel 51 nur noch im Fall eines widerrecht-
lichen Angriffs erlaubt. Gemäß der UN-
Charta soll mittels kollektiver Sicherheit der 
Frieden in der Welt garantiert oder im Fall, 
dass ein Staat vertragsbrüchig wird, wieder-
hergestellt werden. Dieses Konzept eines 
durch Recht garantierten Friedens muss-
te allerdings von Beginn an Kompromisse 
mit der politischen Realität eingehen, weil 
im Sicherheitsrat – dem entscheidenden si-
cherheitspolitischen Organ der UNO – die 
fünf Atommächte China, Frankreich, Groß-
britannien, die Sowjetunion (später Russ-
land) sowie die USA als ständige Mitglieder 
ein Vetorecht besitzen. Während des Kalten 
Krieges war dieses Instrument außer Kraft 
gesetzt, weil sich die Sowjetunion und die 
westlichen Mächte gegenseitig blockierten. 
Nach dem Ende des Kalten Krieges wurde 
die kollektive Sicherheit nur einmal wirk-
sam, als der Sicherheitsrat 1991 eine von 
den USA angeführte Koalition legitimierte, 
um das vom Irak annektierte Kuweit militä-
risch wieder zu befreien. In der Sowjetuni-
on war damals noch Michael Gorbatschow 
Staatspräsident, der sich für eine friedliche-
re Weltordnung nach dem Ende des Kalten 
Krieges engagierte.

Die katholische Kirche folgte weitge-
hend dieser Entwicklung und beschloss im 

3	 Katholische Bischofskonferenz der USA, Die Herausforderung des Friedens – Gottes Verheißung 
und unsere Antwort. Pastoralbrief der katholischen Bischofskonferenz der USA über Krieg und 
Frieden, in: Hirtenworte zu Krieg und Frieden. Die Texte der katholischen Bischöfe der Bun-
desrepublik Deutschland, der Deutschen Demokratischen Republik, der Niederlande, Öster-
reichs, der Schweiz, Ungarns und der Vereinigten Staaten von Amerika (KiWi 44), Köln 1983, 
125 – 285, Nr. 121. In den Zitaten meines Artikels wurde für „Gewaltlosigkeit“ immer „Gewalt-
freiheit“ verwendet.

Zweiten Vatikanischen Konzil, dass militä-
rische Gewalt nur noch im Verteidigungs-
fall erlaubt sei: „Solange […] die Gefahr 
eines Krieges da ist und eine zuständige 
und mit angemessenen Mitteln ausgestat-
tete internationale Autorität fehlt, solange 
wird man – freilich nach Ausschöpfung al-
ler Hilfsmittel friedlicher Verhandlungen – 
den Regierungen das Recht auf rechtmä-
ßige Verteidigung nicht absprechen kön-
nen.“ (Gaudium et spes Nr. 79). Gleichzei-
tig wurde aber auch verstärkt auf die Tra-
dition der Gewaltfreiheit zurückgegriffen. 
So räumte das Konzil erstmals ein Recht 
auf Wehrdienstverweigerung aus Gewis-
sensgründen ein. In der ersten Welt-Bi-
schofssynode von 1971 wurde ausdrück-
lich erklärt, dass die „Strategie der Gewalt-
freiheit“ gefördert werden soll (De iustitia 
in mundo Nr. 2). 1983, während einer ver-
schärften Phase des Kalten Krieges verfass-
ten die katholischen Bischöfe der USA ei-
nen friedensethischen Hirtenbrief, in dem 
sie betonten, dass in der aktuellen Weltlage 
die Lehre des gerechten Krieges durch die 
Tradition der Gewaltfreiheit ergänzt wer-
den müsse: „Wir glauben, dass diese beiden 
Perspektiven einander stützen und ergän-
zen, jede bewahrt die andere vor Entstel-
lung. Schließlich konvergieren im Zeital-
ter technologischer Kriegsführung oft eine 
vom Standpunkt der Gewaltfreiheit ausge-
hende Sichtweise und die Lehre vom ge-
rechten Krieg und stimmen in der Ableh-
nung von Methoden der Kriegsführung 
überein, die sich faktisch nicht vom totalen 
Krieg unterscheiden lassen.“3 

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik



Palaver Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik 307

In der christlichen Okumene wurde den Kassısmus ıIn den USA Urc Mar-
Berdem In den etzten Jahrzehnten zuneh- tın Luther King sind die besonders
mend Cle traditionelle Lehre VO gerech- Beispiele dieser Form der Konflikt-
ten rieg Urc. Clas KOonzept des gerechten austragung. aps Franziskus erwähnte
Friedens ersetizt Miıt diesem KOonzept ist ıIn SseiNner Botschaft ZU Weltfriedenstag
erstens der Friede als Ziel gegenüber dem 2017 „Gewaltfreiheit: Stil einer Politik für
Mittel des Krieges hervorgehoben. Zum SC den Frieden“ zusätzlich auch och LeYy-
rechten Frieden gehört zwelıtens auch Cie mah G bowee und tausende liberianische
Einsicht, Class Friede nicht In der ADb- Frauen, die mittels Gebetstreiffen und SC-
wesenheit VOoO  b Krieg besteht, sondern als waltfireien Protesten den zweıten Burger-
weltes Konzept verstanden ebenso sozlale rieg In Liberila beendeten. TY1cCa enO-
Gerechtigkeit umfassen I1USS 1eser weılte weth und arla Stephan en ıIn einer
Friedensbegriff nımmt nicht 1Ur alle FOr- umfassenden empirischen Studie für die
TNenNn physischer Gewalt In den 1C. SOIl - Periode 1940) bis 2006 gezelgt, class sich
dern richtet SseiINe Aufmerksamkei auch gewaltfreier Widerstand gegenüber SC
auf Cie strukturelle Gewalt und ihre tiefe- walttätigen Formen ıIn ber dreihundert
Ten Ursachen: dieser erwelterte 1C. zielt untersuchten Fällen als doppelt erfolg-
auf Cie Überwindung der Gewaltursachen. reich erwlies, einen teilweisen oder vollen
Mıt dem Konzept des gerechten Friedens Frieden erreichen.“* Das KOnzept des
verlagert sich Cie Aufmerksamkeit VO  b der gerechten Friedens betont ZWaar den VOr-
unmittelbaren Eindiämmung VOoO  b (Gewalt Lan der Gewaltfreiheit, Schliıe aber den
oder Krieg auf Cie Jangfristig angelegte Pra- eDrauc VO (Gewalt nicht auUus,
vention VO  u (Gewalt Je mehr sozlale (Je- schuldige pfer VO  b Gewalt schützen.

DIe Vereinten atıonen en alur 2005rechtigkeit auf nationaler und internatlo-
naler Ebene verwirklicht 1st; desto unwahr- Clas KOonzept der Schutzverantwortung
scheinlicher ist CS, Class gewalttätige KOon- („Responsibility Protect”) esScCA1IOSs-

Ooder Kriege ausbrechen. SC  S Auch das Kompendium der Sozialleh-
TıHeNs gehört ZU. gerechten Frle- re der Kirche betont diese Verpflichtung

(Nr.den auch der Vorrang gewaltfreier KOon-
fliktlösungsmethoden. Blieben Formen DIe Friedensethik VO aps Franzıls-
gewaltfreien Widerstands ange e1it ceher kus steht Sgahz ıIn dieser Entwicklung VO  b

randständig, siınd S1€e 1M Laufe des der Theorie des gerechten Krieges ZU

Jahrhunderts zunehmend als eihoden gerechten Frieden. Seine Botschaft ZU

politischen Widerstands bedeutsamer SC Weltfriedenstag 2017 ruft dazu auf, class
worden. DIe gewaltfreie Befreiung Indiens „die Gewaltfreiheit VO der Ebene des lo-
Urc Mahatma Gandhıi und seinen I11U$5- alen Alltags bis ZUrr Ebene der Weltord-
limischen Verbündeten Ghaffar NUunNng der kennzeichnende Stil unNnseceIer

Khan SOWI1LeE der gewaltfreie amp Entscheidungen, unNnseceIer Beziehungen,

FrIicCa Chenoweth / Marıa Stephan, Why Civil Kesistance Works Ihe Strategic LOg1c of NOnvI1o-
ent Conflict, New 'ork ÖT
Vel. IDIYEW Christiansen, We have moral duty protect Ukrainian civilians but that doesn’t
1L11CATN go1ng WT ıth Kussıa 2022): https://www.americamagazine.org/politics-socie-
ty/2022/03/08/r2p-responsibility-protect-nato-ukraine-242537 | Abruf:]

397

In der christlichen Ökumene wurde au-
ßerdem in den letzten Jahrzehnten zuneh-
mend die traditionelle Lehre vom gerech-
ten Krieg durch das Konzept des gerechten 
Friedens ersetzt. Mit diesem Konzept ist 
erstens der Friede als Ziel gegenüber dem 
Mittel des Krieges hervorgehoben. Zum ge-
rechten Frieden gehört zweitens auch die 
Einsicht, dass Friede nicht nur in der Ab-
wesenheit von Krieg besteht, sondern als 
weites Konzept verstanden ebenso soziale 
Gerechtigkeit umfassen muss. Dieser weite 
Friedensbegriff nimmt nicht nur alle For-
men physischer Gewalt in den Blick, son-
dern richtet seine Aufmerksamkeit auch 
auf die strukturelle Gewalt und ihre tiefe-
ren Ursachen; dieser erweiterte Blick zielt 
auf die Überwindung der Gewaltursachen. 
Mit dem Konzept des gerechten Friedens 
verlagert sich die Aufmerksamkeit von der 
unmittelbaren Eindämmung von Gewalt 
oder Krieg auf die langfristig angelegte Prä-
vention von Gewalt. Je mehr soziale Ge-
rechtigkeit auf nationaler und internatio-
naler Ebene verwirklicht ist, desto unwahr-
scheinlicher ist es, dass gewalttätige Kon-
flikte oder Kriege ausbrechen.

Drittens gehört zum gerechten Frie-
den auch der Vorrang gewaltfreier Kon-
fliktlösungsmethoden. Blieben Formen 
gewaltfreien Widerstands lange Zeit eher 
randständig, so sind sie im Laufe des 20. 
Jahrhunderts zunehmend als Methoden 
politischen Widerstands bedeutsamer ge-
worden. Die gewaltfreie Befreiung Indiens 
durch Mahatma Gandhi und seinen mus-
limischen Verbündeten Abdul Ghaffar 
Khan sowie der gewaltfreie Kampf gegen 

4	 Erica Chenoweth / Maria J. Stephan, Why Civil Resistance Works. The Strategic Logic of Nonvio-
lent Conflict, New York 2011.

5	 Vgl. Drew Christiansen, We have a moral duty to protect Ukrainian civilians – but that doesn’t 
mean going to war with Russia (2022): https://www.americamagazine.org/politics-socie-
ty/2022/03/08/r2p-responsibility-protect-nato-ukraine-242537 [Abruf: 23.06.2022].

den Rassismus in den USA durch Mar-
tin Luther King sind die besonders guten 
Beispiele dieser neuen Form der Konflikt-
austragung. Papst Franziskus erwähnte 
in seiner Botschaft zum Weltfriedenstag 
2017 „Gewaltfreiheit: Stil einer Politik für 
den Frieden“ zusätzlich auch noch Ley-
mah Gbowee und tausende liberianische 
Frauen, die mittels Gebetstreffen und ge-
waltfreien Protesten den zweiten Bürger-
krieg in Liberia beendeten. Erica Cheno-
weth und Maria Stephan haben in einer 
umfassenden empirischen Studie für die 
Periode 1940 bis 2006 gezeigt, dass sich 
gewaltfreier Widerstand gegenüber ge-
walttätigen Formen in über dreihundert 
untersuchten Fällen als doppelt so erfolg-
reich erwies, einen teilweisen oder vollen 
Frieden zu erreichen.4 Das Konzept des 
gerechten Friedens betont zwar den Vor-
rang der Gewaltfreiheit, schließt aber den 
Gebrauch von Gewalt nicht aus, um un-
schuldige Opfer von Gewalt zu schützen. 
Die Vereinten Nationen haben dafür 2005 
das Konzept der Schutzverantwortung 
(„Responsibility to Protect“) beschlos-
sen. Auch das Kompendium der Sozialleh-
re der Kirche betont diese Verpflichtung 
(Nr. 504).5 

Die Friedensethik von Papst Franzis-
kus steht ganz in dieser Entwicklung von 
der Theorie des gerechten Krieges zum 
gerechten Frieden. Seine Botschaft zum 
Weltfriedenstag 2017 ruft dazu auf, dass 
„die Gewaltfreiheit von der Ebene des lo-
kalen Alltags bis zur Ebene der Weltord-
nung der kennzeichnende Stil unserer 
Entscheidungen, unserer Beziehungen, 

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik



305 Palaver Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

UNsSsSeCeICSs andelns und der Politik ıIn al- f1 Nr 258) ulserdem hat der rieg Urc
len ihren Formen sein  ß möge.“ 1ese Bot- die technologische Entwicklung „eine
schaft darf allerdings nicht als Parteinah- ßer Kontrolle Zerstörungskraft

für einen absoluten Pazifismus M1SS- erreicht die viele unschuldige 1VI1-
verstanden werden, WwI1Ie der katholische listen tri(ft“. „Angesichts dieser Tatsache
Friedensethiker Gerald Schlabach ze1igt, ist CS heute sehr schwierig, sich auf die In
indem CI sich den englischen Wortlaut VEISANSCHECNH Jahrhunderten gereiften
dieser Botschaft hält, CS el dass der tionalen Krıterien tutzen, VO  b e1-
„ AuIDau des Friedens Urc aktive (GJe- N eventuell ‚gerechten Krieg SPIC-
waltfireiheit die natürliche und NOtwen- chen. Nıe wleder Krieg  !<z
dige Ergänzung der ständigen Bemühun-
SCHIL der Kirche Ist, die Anwendung VO

Gewalt Urc. moralische Oormen be- Der rieg n der Ukrarme aus der
7  grenzen *. aps Franziskus möchte die IC des gerechten rıedens
auf Gewaltbegrenzung zielenden TY1lte-
rien der Lehre VO gerechten rieg nicht Hat Putins Angriffskrieg auf die Ukraine
abschaffen, sondern S1€ Urc aktive (Je- diese Neuausrichtung der Friedensethik
waltfireiheit erganzen. Aus dieser Perspek- ‚bsolet gemacht? Mussen WITr wleder A1-
tive MuUSsSen auch die friedensethischen tere friedensethische Onzepte reaktivie-
Abschnitte ıIn Sseiner Jungsten Sozialenzy- ren® 1ese Fragen können mıt einem kla-

„Fratelli tutt1ı  ß VO  b 2020 elesen WCI - Ten Neılin beantwortet werden. (Gerade CAle-
den Mıt dieser Enzyklika Adistanziert SCIT Angriffskrieg beweist Cie ese des
sich VO der Lehre des gerechten Kr1egs, Papstes ber Cie missbräuchliche Legit1-
indem VOTL em auf den immer WIeE - mlerung militärischer Gewalt, denn Pu-
der erfolgten Missbrauch ihrer Krıterien tin behauptet Ja fälschlich, In der Ukraine
ZUFK Legitimlerung VO Kriegen hinweist. usslan verteidigen. Ebenso bedingt
Nicht die Krıterlen siınd Clas Problem, der technische anı heutiger Kustung,
sondern deren missbräuchliche Anwen- Class Krieg keine wirkliche UOption mehr
dung Leicht entscheide IHNan sich 5 ZU. darstellt. Das MaAass1ıve Leid, Clas Cie uüukrai-
rieg en möglichen angeblich nische Bevölkerung erdulden INUSS, dräng-
umanitären, defensiven oder präventl- durchaus ZUFK Frage, b nicht Cie ATLIO
Velnn Vorwänden, einschließli der Manı- eine Flugverbotszone ber der Ukraine CI-

pulation VO  b Informationen” (Fratelli TUt- richten MUSSE Zurecht 1e sich der Wes-

aps! Franziskus, Gewaltfreiheit: Stil einer Politik für den Frieden. Botschaft ZuUu!r Feler des
Weltfriedenstages Januar 2017, 1N: Amtsblatt der Osterreichischen Bischofskonferenz 71
2017), 15-19, Nr.
Gerald Schlabach, Worauf ankommen wird Frkenntnisse AUS der Friedensstrategie VOo  3

aps! Franziskus, 1n Stefanie. Wahl / Stefan Silber / Thomas Nauerth (Ho.) aps Franziskus:
Mensch des Friedens. /Zum friedenstheologischen Profil des aktuellen Pontifikats, Freiburg
i Br —-Basel-Wien 2022, 149 -168, hier 1572
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (He.) Enzyklika Fratelhi VOo  3 aps! Franziskus
über Cdie Geschwisterlichkeit Uun: Cdie sO7]ale Freundschaft. Oktober 0272 (Verlautbarungen
des Apostolischen Stuhls 227), Bonn 2020, Nr. 25527} Vgl Markus Vogt, e Botschaft VOo  3

„Fratelli tutt1  e Kontext der Katholischen Soziallehre, 1N: Münchener Theologische Zeitschrift
2021), 108 —1253

398

unseres Handelns und der Politik in al-
len ihren Formen sein“ möge.6 Diese Bot-
schaft darf allerdings nicht als Parteinah-
me für einen absoluten Pazifismus miss-
verstanden werden, wie der katholische 
Friedensethiker Gerald Schlabach zeigt, 
indem er sich an den englischen Wortlaut 
dieser Botschaft hält, wo es heißt, dass der 
„Aufbau des Friedens durch aktive Ge-
waltfreiheit die natürliche und notwen-
dige Ergänzung der ständigen Bemühun-
gen der Kirche ist, die Anwendung von 
Gewalt durch moralische Normen zu be-
grenzen“7. Papst Franziskus möchte die 
auf Gewaltbegrenzung zielenden Krite-
rien der Lehre vom gerechten Krieg nicht 
abschaffen, sondern sie durch aktive Ge-
waltfreiheit ergänzen. Aus dieser Perspek-
tive müssen auch die friedensethischen 
Abschnitte in seiner jüngsten Sozialenzy-
klika „Fratelli tutti“ von 2020 gelesen wer-
den.8 Mit dieser Enzyklika distanziert er 
sich von der Lehre des gerechten Kriegs, 
indem er vor allem auf den immer wie-
der erfolgten Missbrauch ihrer Kriterien 
zur Legitimierung von Kriegen hinweist. 
Nicht die Kriterien sind das Problem, 
sondern deren missbräuchliche Anwen-
dung. Leicht entscheide man sich „zum 
Krieg unter allen möglichen angeblich 
humanitären, defensiven oder präventi-
ven Vorwänden, einschließlich der Mani-
pulation von Informationen“ (Fratelli tut-

6	 Papst Franziskus, Gewaltfreiheit: Stil einer Politik für den Frieden. Botschaft zur Feier des 
Weltfriedenstages am 1. Januar 2017, in: Amtsblatt der Österreichischen Bischofskonferenz 71 
(2017), 15  –19, Nr. 1.

7	 Gerald W. Schlabach, Worauf es ankommen wird. Erkenntnisse aus der Friedensstrategie von 
Papst Franziskus, in: Stefanie. A. Wahl / Stefan Silber / Thomas Nauerth (Hg.), Papst Franziskus: 
Mensch des Friedens. Zum friedenstheologischen Profil des aktuellen Pontifikats, Freiburg 
i. Br.–Basel–Wien 2022, 149  –168, hier: 152.

8	 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Enzyklika Fratelli tutti von Papst Franziskus 
über die Geschwisterlichkeit und die soziale Freundschaft. 3. Oktober 2022 (Verlautbarungen 
des Apostolischen Stuhls 227), Bonn 2020, Nr. 255 – 270. Vgl. Markus Vogt, Die Botschaft von 
„Fratelli tutti“ im Kontext der Katholischen Soziallehre, in: Münchener Theologische Zeitschrift 
72 (2021), 108  –123.

ti Nr. 258). Außerdem hat der Krieg durch 
die technologische Entwicklung „eine au-
ßer Kontrolle geratene Zerstörungskraft 
erreicht […], die viele unschuldige Zivi-
listen trifft“. „Angesichts dieser Tatsache 
ist es heute sehr schwierig, sich auf die in 
vergangenen Jahrhunderten gereiften ra-
tionalen Kriterien zu stützen, um von ei-
nem eventuell ‚gerechten Krieg‘ zu spre-
chen. Nie wieder Krieg!“

2	 Der Krieg in der Ukraine aus der 
Sicht des gerechten Friedens

Hat Putins Angriffskrieg auf die Ukraine 
diese Neuausrichtung der Friedensethik 
obsolet gemacht? Müssen wir wieder äl-
tere friedensethische Konzepte reaktivie-
ren? Diese Fragen können mit einem kla-
ren Nein beantwortet werden. Gerade die-
ser Angriffskrieg beweist die These des 
Papstes über die missbräuchliche Legiti-
mierung militärischer Gewalt, denn Pu-
tin behauptet ja fälschlich, in der Ukraine 
Russland zu verteidigen. Ebenso bedingt 
der technische Stand heutiger Rüstung, 
dass Krieg keine wirkliche Option mehr 
darstellt. Das massive Leid, das die ukrai-
nische Bevölkerung erdulden muss, dräng-
te durchaus zur Frage, ob nicht die NATO 
eine Flugverbotszone über der Ukraine er-
richten müsse. Zurecht hielt sich der Wes-

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik



3900Palaver Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

ten hier aber zurück, weil jedes Einschrei- aa un Kırche en
ten der ATLIO eine gefährliche Eskalation unterschiedliche uTfgaben
des ONILKTS bis hin ZU. omkrieg aUsS-

lösen könnte. Militärisch ist CS nicht MOÖg- Es gilt aber och grundsätzlicher be-
lich, Clas (un, Was sich moralisch auf- denken, WwI1Ie Texte der katholischen Sozial-
drängt. TE lesen sind und welche Aufgabe Cla-

Bleibt der Ukraine mıt cleser Absage rın konkret der Kirche zukommt. Texte des
Cle Lehre VO gerechten Krieg Cie Up- päpstlichen oder bischöflichen Lehramtes
UOonN, sich der militärischen Übermacht AaUS- Ssind keine direkt umsetzbaren politischen
zuliefern, und ist der militärische Wider- Handlungsanweisungen, sondern bleten
stand dieses Landes Cdamıt thisch1- eine ethische Grundorientierung, Cie
wortlich? Auch solche CcCNIusSse sind VOTre1- erst Cie Mitglieder der Kirche selbst
lig und en eine Neligung ZU. Zynismus, gerichtet Sind. So betonte aps Johannes
WwWenn S1Ee AaU$s einer bequemen Beobachter- Paul IL In seInem nachsynodalen apOSLO-
position der kraine empfohlen werden. ischen Schreiben „Ecclesia In Asla” VO  b

S1e gehen auch VOoO  b eiInem fundamentalis- 1999;, Class Cie „Soziallehre der Kirche eine
tisch verstandenen Pazifismus AaUs, der sich ıIn erstier 1N1€e ihre Mitglieder gerichte-
welgert, Cie faktische Realität ZUFK enniInıs Zusammenfassung VO  b Reflexionsprin-

nehmen. Zurecht verwelst aps Franzıs- Z1plen, Urteilskriterien SOWI1eE Richtlinien
kus In den erwähnten Texten auf Mahatma für Clas konkrete Handeln ist  <111. Im amerl1-
Gandhıi als eiINnes der Vorbilder gewaltfrei- kanischen Friedenshirtenbrief von 1983 ist
CI Friedensethik. steht für den VOTr- clas hnlich ausgedrückt: „DIe katholische
Lag der Gewaltfreiheit, ohne überse- Lehre ber rieg und Frieden hat immer
hen, Class C4 keine trennscharfe Unterschei- Zzwel 1ele gehabt: den Katholiken helfen,
dung zwischen (GGjewalt und Gewaltfreiheit ihr (Jewlssen bilden, und ZUFK Öffentli-
gibt. So Tklärte CI den militärischen W1- chen politischen Debatte ber Cie Morali-
derstand Polens Cle Übermacht Hıt- tat des Krleges beizutragen. 1ese beiden
lers als „fast gewaltfrei ”. Ahnlich aAufßerte CI 1ele en Cdazu eführt, Class Cie katholi-
sich 1M Dezember 1939, als CI arauf hin- sche Lehre sich ZwWweIl verschiedene, aber
wles,;, Class verschiedene ‚Arten VOoO  b (Gewalt  C6 sich überschneidende Zuhörergruppen

wandte. e 1)unterschieden werden MUSsSeN „ZUT erte1l-
gung und ZU. Angriff. Eın Anhän- 1ese Zzwel Adressatenkreise sind auch
ScI der Gewaltireiheit INUSS, Wenn CS Cie 1M 1C. auf Cie unterschiedlichen Rollen,
Gelegenheit ergibt, können, welche die der Kirche DbzZzw. den politischen erant-
Selite recht hat.“19 wortungstragern zukommen, VO  b Bedeu-

LO Marın OS Blume (He.) Gandh:i: „Ich celhbst bin Anarchist, ber VO  3 einer anderen Art”,
Berlin 2019,
/Zit nach Egbert Jahn, Politische Streitfragen. Band ri1eg Uun: KOMpromi1ss zwischen al10-
1IiCc1H Uun: taaten, Wiesbaden 2019, 129

11 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (He.) Nachsynodales Apostolisches Schreiben
Eeclesia IMn Asıa VOo  3 aps! Johannes Paul I{ Cdie Bischöfe, Prlester, Diakone, Ordensleute
Uun: alle gläubigen Lalen über ESUS Christus, den Frlöser un: SeE1INE Sendung der Liebe Uun: des
] Menstes ın AÄsjlen: „‚damit 61€ das Leben haben un: ın Fülle haben (Joh 10,10 November
1999 (Verlautbarungen des Apostolischen tuhles 146), BKonn 1999, Nr
Katholische Bischofskonferenz der USA, Herausforderung des Friedens S Anm 3) Nr

399

ten hier aber zurück, weil jedes Einschrei-
ten der NATO eine gefährliche Eskalation 
des Konflikts bis hin zum Atomkrieg aus-
lösen könnte. Militärisch ist es nicht mög-
lich, das zu tun, was sich moralisch auf-
drängt.

Bleibt der Ukraine mit dieser Absage an 
die Lehre vom gerechten Krieg nur die Op-
tion, sich der militärischen Übermacht aus-
zuliefern, und ist der militärische Wider-
stand dieses Landes damit ethisch unverant-
wortlich? Auch solche Schlüsse sind vorei-
lig und haben eine Neigung zum Zynismus, 
wenn sie aus einer bequemen Beobachter-
position der Ukraine empfohlen werden. 
Sie gehen auch von einem fundamentalis-
tisch verstandenen Pazifismus aus, der sich 
weigert, die faktische Realität zur Kenntnis 
zu nehmen. Zurecht verweist Papst Franzis-
kus in den erwähnten Texten auf Mahatma 
Gandhi als eines der Vorbilder gewaltfrei-
er Friedensethik. Gandhi steht für den Vor-
rang der Gewaltfreiheit, ohne zu überse-
hen, dass es keine trennscharfe Unterschei-
dung zwischen Gewalt und Gewaltfreiheit 
gibt. So erklärte er den militärischen Wi-
derstand Polens gegen die Übermacht Hit-
lers als „fast gewaltfrei“9. Ähnlich äußerte er 
sich im Dezember 1939, als er darauf hin-
wies, dass verschiedene „Arten von Gewalt“ 
unterschieden werden müssen: „zur Vertei-
digung und zum Angriff. […] Ein Anhän-
ger der Gewaltfreiheit muss, wenn es die 
Gelegenheit so ergibt, sagen können, welche 
Seite recht hat.“10 

9	 Lou Marin / Horst Blume (Hg.), Gandhi: „Ich selbst bin Anarchist, aber von einer anderen Art“, 
Berlin 2019, 24.

10	 Zit. nach: Egbert Jahn, Politische Streitfragen. Band 5: Krieg und Kompromiss zwischen Natio-
nen und Staaten, Wiesbaden 2019, 129.

11	 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Nachsynodales Apostolisches Schreiben 
Ecclesia in Asia von Papst Johannes Paul II. an die Bischöfe, Priester, Diakone, Ordensleute 
und alle gläubigen Laien über Jesus Christus, den Erlöser und seine Sendung der Liebe und des 
Dienstes in Asien: „damit sie das Leben haben und es in Fülle haben“ (Joh 10,10). 6. November 
1999 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhles 146), Bonn 1999, Nr. 32.

12	 Katholische Bischofskonferenz der USA, Herausforderung des Friedens (s. Anm. 3), Nr. 16.

3	 Staat und Kirche haben  
unterschiedliche Aufgaben

Es gilt aber noch grundsätzlicher zu be-
denken, wie Texte der katholischen Sozial-
lehre zu lesen sind und welche Aufgabe da-
rin konkret der Kirche zukommt. Texte des 
päpstlichen oder bischöflichen Lehramtes 
sind keine direkt umsetzbaren politischen 
Handlungsanweisungen, sondern bieten 
eine ethische Grundorientierung, die zu-
erst an die Mitglieder der Kirche selbst 
gerichtet sind. So betonte Papst Johannes 
Paul II. in seinem nachsynodalen aposto-
lischen Schreiben „Ecclesia in Asia“ von 
1999, dass die „Soziallehre der Kirche eine 
in erster Linie an ihre Mitglieder gerichte-
te Zusammenfassung von Reflexionsprin-
zipien, Urteilskriterien sowie Richtlinien 
für das konkrete Handeln ist“11. Im ameri-
kanischen Friedenshirtenbrief von 1983 ist 
das ähnlich ausgedrückt: „Die katholische 
Lehre über Krieg und Frieden hat immer 
zwei Ziele gehabt: den Katholiken helfen, 
ihr Gewissen zu bilden, und zur öffentli-
chen politischen Debatte über die Morali-
tät des Krieges beizutragen. Diese beiden 
Ziele haben dazu geführt, dass die katholi-
sche Lehre sich an zwei verschiedene, aber 
sich überschneidende Zuhörergruppen 
wandte.“12 

Diese zwei Adressatenkreise sind auch 
im Blick auf die unterschiedlichen Rollen, 
die der Kirche bzw. den politischen Verant-
wortungsträgern zukommen, von Bedeu-

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik



40()} Palaver Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

Lung. Im /weiten Vatikanischen Konzil 1Ös- t 3 In dem ach der jeweils herrschen-
sich Cie katholische Kirche In ihrer Er- den weltpolitischen Ordnungskraft fragte,

klärung ber Cie Religionsfreiheit „DIeNL- hat der protestantische eologe und Ethi-
AtLs humanae“ VO  b ihrer konstantinischen ker Dietrich Bonhoeftfer eine Interpretati-
Verschmelzung mıt dem Staat Dadurch dieser neutestamentlichen Figur VOÖII -

konnte S1E wleder stärker Cie Aufgabe einer INCN, die für Cie komplexen frie-
grundsätzlichen moralischen Urientierung densethischen Fragen VO  u heute hilfreich
wahrnehmen und War nicht mehr VCI- 1st. Weil der ulhalter Ja nicht 1Ur Clas mıt
pflichtet, politische Mafßnahmen des Staa- dem Osen einhergehende a0Ss zurück-
tes unhinterfragt legitimieren. Währ- hält, sondern auch Cie Wiederkunft YT1S-
rend dem Staat Cie unmittelbare erant- t1 hinausschiebt, betont Bonhoeffer
wortiung für Sicherheit und Ordnung Recht, Class der ulhalter SseiINer ethi-
kommt und dieser dadurch auch SCZWUN- schen und politischen Bedeutung „‚nich

ohne Schuld‘ SEl  14 Dennoch bedient sichSCH Selin kann, ZU. Mittel der Gewalt
greifen, ist Cie Kirche aufgerufen, Cie lang- (jott des Aufhalters, „ UI Cie Welt VOTL dem

Zerfall bewahren“. Mıt Bonhoeffer las-fristig notwendige Perspektive der (jewalt-
freiheit überzeugend vorzuleben, SCI1 sich der Staat und politische Ordnun-
der Welt und auch der Politik vorbildhaft sCcmH als katechontische Friedensbewahr-

Ter verstehen, Cie NOTTIalls der Gewalt auchUOrientierung geben 1ese ufgaben-
teilung kann Cie biblische Friedensethik mittels Gewalt entgegentreten. Während

chmiüitt 1Ur diese Form der Friedenssiche-anknüpfen, die nicht 1Ur Cie Ankündigung
des messianischen Friedensreiches Ooder LUNgS kennt, hat Bonhoefiffers Friedensethik
Cie OTSC. der Bergpredigt kennt, SOI - einen viel welteren 1C Fur ihn steht der
dern auch Formen eiINnes gewaltbewehrten ulhalter nicht allein dem möglichen Un-
Friedens. In der hebräischen wird 1M ergang entgegen.“” Denn och VOTL den ka-
Bund mıt Noach Gen 9,6) eine „Gewalt- techontischen Ordnungsmächten
eindämmung Uurc Clas Recht“ ZUFK uUun1- Cie Kirche, Cie Urc. Clas „Wunder einer
versalen Leitlinie. ' Im euen Testament Glaubenserweckung‘ VOTL dem Ab-
drücken sich Formen einer gewaltbewehr- grun reiten kann. 1ese Unterscheidung
ten Friedenserhaltung 1M Römerbrief VO  b VO  u katechontischen Ordnungsmächten
Paulus aUs, der dem Staat Cie Aufgabe der In der Welt und der ZUTFK Verkündigung der
Ordnungssicherung Röm 13) zuspricht. biblischen Botschaft aufgerufenen Kirche
Auch Cie seltsame Gestalt des „Aufhalters” zielt nicht auf deren radıkale Irennung,
(katechon) 1M /welten Brief Cie Thessa- sondern auf eine CU«C Form des Zusam-
lonicher (2 ess 2,6.) gehört auf Cie Se1- menwirkens „1n ohl gewahrter ntier-

der gewaltbewehrten Friedenssicherung. scheidung und doch In aufrichtiger Bun-
Während sich für den berüchtigten deut- desgenossenschaft”. DIe Kirche stÖfst ach
schen Staatsrechtsgelehrten Carl] chmiüitt Bonhoefiffer die ihre ähe suchenden Ord-
der ulhalter als eINZIE mögliches Muster nungsmächte nicht VO  b sich, sondern ruft
einer christlichen Geschichtsdeutung ZE1S- S1E „ ZU. Ören, ZUTFK Umke auf. Weil Cie

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (He.) Gerechter Friede. September AO00() Die
deutschen Bischöfe 66), BKonn Nr.
Dietrich Bonhoeffer, Ethik, München 125
Ebd., 1221724

400

tung. Im Zweiten Vatikanischen Konzil lös-
te sich die katholische Kirche in ihrer Er-
klärung über die Religionsfreiheit „Digni-
tatis humanae“ von ihrer konstantinischen 
Verschmelzung mit dem Staat. Dadurch 
konnte sie wieder stärker die Aufgabe einer 
grundsätzlichen moralischen Orientierung 
wahrnehmen und war nicht mehr ver-
pflichtet, politische Maßnahmen des Staa-
tes unhinterfragt zu legitimieren. Wäh-
rend dem Staat die unmittelbare Verant-
wortung für Sicherheit und Ordnung zu-
kommt und dieser dadurch auch gezwun-
gen sein kann, zum Mittel der Gewalt zu 
greifen, ist die Kirche aufgerufen, die lang-
fristig notwendige Perspektive der Gewalt-
freiheit überzeugend vorzuleben, um so 
der Welt und auch der Politik vorbildhaft 
Orientierung zu geben. Diese Aufgaben-
teilung kann an die biblische Friedensethik 
anknüpfen, die nicht nur die Ankündigung 
des messianischen Friedensreiches oder 
die Botschaft der Bergpredigt kennt, son-
dern auch Formen eines gewaltbewehrten 
Friedens. In der hebräischen Bibel wird im 
Bund mit Noach (Gen 9,6) eine „Gewalt-
eindämmung durch das Recht“ zur uni-
versalen Leitlinie.13 Im Neuen Testament 
drücken sich Formen einer gewaltbewehr-
ten Friedenserhaltung im Römerbrief von 
Paulus aus, der dem Staat die Aufgabe der 
Ordnungssicherung (Röm 13) zuspricht. 
Auch die seltsame Gestalt des „Aufhalters“ 
(katechon) im Zweiten Brief an die Thessa-
lonicher (2 Thess 2,6 f.) gehört auf die Sei-
te der gewaltbewehrten Friedenssicherung. 
Während sich für den berüchtigten deut-
schen Staatsrechtsgelehrten Carl Schmitt 
der Aufhalter als einzig mögliches Muster 
einer christlichen Geschichtsdeutung zeig-

13	 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Gerechter Friede. 27. September 2000 (Die 
deutschen Bischöfe 66), Bonn 22000, Nr. 22.

14	 Dietrich Bonhoeffer, Ethik, München 21998, 123.
15	 Ebd., 122  –124.

te, in dem er nach der jeweils herrschen-
den weltpolitischen Ordnungskraft fragte, 
hat der protestantische Theologe und Ethi-
ker Dietrich Bonhoeffer eine Interpretati-
on dieser neutestamentlichen Figur vor-
genommen, die für die komplexen frie-
densethischen Fragen von heute hilfreich 
ist. Weil der Aufhalter ja nicht nur das mit 
dem Bösen einhergehende Chaos zurück-
hält, sondern auch die Wiederkunft Chris-
ti hinausschiebt, betont Bonhoeffer zu 
Recht, dass der Aufhalter trotz seiner ethi-
schen und politischen Bedeutung „nicht 
ohne Schuld“ sei.14 Dennoch bedient sich 
Gott des Aufhalters, „um die Welt vor dem 
Zerfall zu bewahren“. Mit Bonhoeffer las-
sen sich der Staat und politische Ordnun-
gen als katechontische Friedensbewah-
rer verstehen, die notfalls der Gewalt auch 
mittels Gewalt entgegentreten. Während 
Schmitt nur diese Form der Friedenssiche-
rung kennt, hat Bonhoeffers Friedensethik 
einen viel weiteren Blick. Für ihn steht der 
Aufhalter nicht allein dem möglichen Un-
tergang entgegen.15 Denn noch vor den ka-
techontischen Ordnungsmächten nennt er 
die Kirche, die durch das „Wunder einer 
neuen Glaubenserweckung“ vor dem Ab-
grund retten kann. Diese Unterscheidung 
von katechontischen Ordnungsmächten 
in der Welt und der zur Verkündigung der 
biblischen Botschaft aufgerufenen Kirche 
zielt nicht auf deren radikale Trennung, 
sondern auf eine neue Form des Zusam-
menwirkens – „in wohl gewahrter Unter-
scheidung und doch in aufrichtiger Bun-
desgenossenschaft“. Die Kirche stößt nach 
Bonhoeffer die ihre Nähe suchenden Ord-
nungsmächte nicht von sich, sondern ruft 
sie „zum Hören, zur Umkehr“ auf. Weil die 

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik



401Palaver Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

heutigen Kirchen AaUs dem Zentrum der egte, der Waffenlieferungen die Tal-
politischen Macht erückt sind und nicht 1E als moralisch egitim erklärte. aps
mehr selbst die ast des Aufhalters {ra- Franziskus hat Cles 1M September bel SE1-
SCH aben, sind S1€ Cdazu aufgerufen, In ih- Her ucC. VO  b Sse1iINer elilse ach Ka-
TeIn Wirken Spuren des Reiches (‚ottes sachstan och einmal unterstrichen, auch
sichtbar machen, Cie der Welt zeigen, WEnnn Zzuerst Cie Frage ach Waffenlie-
WIE die Gewaltfreiheit immer mehr ferungen als eine politische Entscheidung

bezeichnete und dann moralische TY1lie-SCIT privates und politisches Leben bestim-
ITNen kann. on aps Johannes Paul IL rien nannte, Cie einzuhalten selen. ufga-
stand für eine Kirche, die friedensethisch be und Ompetenz der Kirche ist CS eben
In Distanz den ordnungspolitischen nicht, konkrete militärische und politische
Kräften stand, als 1991 den VO N-S1- Vorschläge ZUFK Beendigung dieses YT1e-
cherheitsrat legitimierten rieg den SCH vorzulegen. Vorrangige Aufgabe bleibt
trak In SseiINner Enzyklika „Centesimus CS, Cie Jangfristige Bedeutung der (Gjewalt-
Nus  ‚C6 mıt den deutlichen Worten „NI1e WI1e- freiheit einer Welt VOTL ugen halten, Cie
der Krieg  !<z (Nr. 52) aDlehnte. immer wileder In Gefahr ist, 1Ur Cie militä-

rische Sichtweise 1M 1C. en onDIe Aufgabenteilung zwischen Kirche
und Staat DZw. Staatenbündnissen kann als VOTL dem rieg Cie Ukraine en
Schlüssel für e1in besseres Verständnis der 2021 Cie weltweiten Jährlichen Militäraus-
In der Enzyklika „Fratelli tutt1i  ß formulier- gaben ach Angaben VO  b (Stock-
ten Friedensethik dienen. Im Vordergrund holm International eace Research nstıitu-
steht der zuerst die eigenen Mitglieder te) erstmals Cie (Gsrenze VO  b Zzwel Trillionen

Dollar überschritten. Wenn die deutschegerichtete Aufruf, immer stärker Cie (Je-
waltfreiheit ZU. bestimmenden Stil des Bundesregierung Jetz In den nächsten
persönlichen und politischen Zusammen- fünf Jahren zusätzlich hundert Milliarden
lebens machen. aps Franziskus ist hier Uuro ausgeben will, wird clas mıt ste1ligen-
VO  u der „Catholic Nonviolence Initiative“” den Verteidigungsbudgets anderer Staaten
einem Projekt der katholischen Friedens- diese usgaben och zusätzlich steigern.
ewegung Pax Christi beeinflusst, Cie CS Werden dadurch aber Frieden und Sicher-
sich ZU. Ziel gesetzt hat, Cie Gewalt{irei- heit gestärkt? Es Mas se1IN, Class Deutsch-
heit stärker 1Ins Zentrum VO  b Leben und and militärische Defizite hat, Cie ausgegli-
Lehre der Kirche rücken.!® Miıt dieser chen werden MUSSsSenNn. Dennoch I1US$S auch
etonung des Orrangs der Gewaltfreiheit hier kritisch nachgefragt werden. Denn
geht aber keine moralistische Verurteilung obwohl Cie AIO schon Jetz militärisch
militärischer Verteidigung einher, WwI1Ie Clas der Russischen Föderation eulillic. überle-
beispielsweise Cie Aussage des Kurlenerz- sCcHh ist, kann Cie ATLIO der drohen-
1SCHOIS Paul Gallagher des Aufßenminis- den nuklearen Eskalation In diesem rieg
ters des Vatikans 1M Maı dieses Jahres be- nicht rdnend eingreifen. In „Fratelli tutt1i  ß

Marte FIeCHNNIS (Ho.) Choosing Peace: Ihe C'atholic C'hurch RKeturns Gospel Nonviolence,
Maryknoll 2018; KOosa Marte Berger/ Ken Bultigan / Judy Coode / Marie DICHNIS (Ho.) Advancing
Nonviolence IN Just Peace ın the Church and the World: Biblical, Theological, Ethical, Pastoral
and Strategic Dimensions of Nonviolence, Brussels 020
https://www.vatican.va/content/francesco/it/ speeches/2022/september/documents/202209 o
kazakhstan-voloritorno. html | Abruf: 10.2022].

401

heutigen Kirchen aus dem Zentrum der 
politischen Macht gerückt sind und nicht 
mehr selbst die Last des Aufhalters zu tra-
gen haben, sind sie dazu aufgerufen, in ih-
rem Wirken Spuren des Reiches Gottes 
sichtbar zu machen, die der Welt zeigen, 
wie die Gewaltfreiheit immer mehr un-
ser privates und politisches Leben bestim-
men kann. Schon Papst Johannes Paul II. 
stand für eine Kirche, die friedensethisch 
in Distanz zu den ordnungspolitischen 
Kräften stand, als er 1991 den vom UN-Si-
cherheitsrat legitimierten Krieg gegen den 
Irak in seiner Enzyklika „Centesimus an-
nus“ mit den deutlichen Worten „Nie wie-
der Krieg!“ (Nr. 52) ablehnte.

Die Aufgabenteilung zwischen Kirche 
und Staat bzw. Staatenbündnissen kann als 
Schlüssel für ein besseres Verständnis der 
in der Enzyklika „Fratelli tutti“ formulier-
ten Friedensethik dienen. Im Vordergrund 
steht der zuerst an die eigenen Mitglieder 
gerichtete Aufruf, immer stärker die Ge-
waltfreiheit zum bestimmenden Stil des 
persönlichen und politischen Zusammen-
lebens zu machen. Papst Franziskus ist hier 
von der „Catholic Nonviolence Initiative“ –  
einem Projekt der katholischen Friedens-
bewegung Pax Christi – beeinflusst, die es 
sich zum Ziel gesetzt hat, die Gewaltfrei-
heit stärker ins Zentrum von Leben und 
Lehre der Kirche zu rücken.16 Mit dieser 
Betonung des Vorrangs der Gewaltfreiheit 
geht aber keine moralistische Verurteilung 
militärischer Verteidigung einher, wie das 
beispielsweise die Aussage des Kurienerz-
bischofs Paul Gallagher – des Außenminis-
ters des Vatikans – im Mai dieses Jahres be-

16	 Marie Dennis (Hg.), Choosing Peace: The Catholic Church Returns to Gospel Nonviolence,  
Maryknoll 2018; Rosa Marie Berger / Ken Butigan / Judy Coode / Marie Dennis (Hg.), Advancing 
Nonviolence and Just Peace in the Church and the World: Biblical, Theological, Ethical, Pastoral 
and Strategic Dimensions of Nonviolence, Brussels 2020.

17	 https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/september/documents/20220915-
kazakhstan-voloritorno.html [Abruf: 05.10.2022].

legte, der Waffenlieferungen an die Ukrai-
ne als moralisch legitim erklärte. Papst 
Franziskus hat dies im September bei sei-
ner Rückkehr von seiner Reise nach Ka-
sachstan noch einmal unterstrichen, auch 
wenn er zuerst die Frage nach Waffenlie-
ferungen als eine politische Entscheidung 
bezeichnete und dann moralische Krite-
rien nannte, die einzuhalten seien.17 Aufga-
be und Kompetenz der Kirche ist es eben 
nicht, konkrete militärische und politische 
Vorschläge zur Beendigung dieses Krie-
ges vorzulegen. Vorrangige Aufgabe bleibt 
es, die langfristige Bedeutung der Gewalt-
freiheit einer Welt vor Augen zu halten, die 
immer wieder in Gefahr ist, nur die militä-
rische Sichtweise im Blick zu haben. Schon 
vor dem Krieg gegen die Ukraine haben 
2021 die weltweiten jährlichen Militäraus-
gaben nach Angaben von SIPRI (Stock-
holm International Peace Research Institu-
te) erstmals die Grenze von zwei Trillionen 
Dollar überschritten. Wenn die deutsche 
Bundesregierung jetzt in den nächsten 
fünf Jahren zusätzlich hundert Milliarden 
Euro ausgeben will, wird das mit steigen-
den Verteidigungsbudgets anderer Staaten 
diese Ausgaben noch zusätzlich steigern. 
Werden dadurch aber Frieden und Sicher-
heit gestärkt? Es mag sein, dass Deutsch-
land militärische Defizite hat, die ausgegli-
chen werden müssen. Dennoch muss auch 
hier kritisch nachgefragt werden. Denn 
obwohl die NATO schon jetzt militärisch 
der Russischen Föderation deutlich überle-
gen ist, kann die NATO wegen der drohen-
den nuklearen Eskalation in diesem Krieg 
nicht ordnend eingreifen. In „Fratelli tutti“ 

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik



40) Palaver Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

bringt aps Franziskus Zzwel wichtige VOoOr- konkreter Friedenspolitik, sondern Rufe
schläge e1In, Cie 1M 1C auf Cie gegeNWar- ZUFK Umkehr gemä: Bonhoefiffers Beschrei-
tige eltlage ZUFK Urlentierung bedeutsam bung der Aufgabe der Kirche gegenüber

den aufhaltenden Kräften.sind, auch Wenn S1E politisch keine Schnelle
und direkte Umsetzung finden werden. Er Es ist Cle Aufgabe VOoO  b Religionsge-
kritisiert den Waffenhandel, clas NNau- meinschaften In der Welt, Gewaltfreiheit
fen VO  b affen und un1ıtlion In Krisen- en und verkünden, der Poli-
gebieten, und schlägt VOI, anstelle steigen- tik Auswege AaUs der Gewaltspirale Öff-
der Rüstungsausgaben einen „Weltfonds”“ 131  S Langfristig esehen sind Formen der
einzurichten, „dem Hunger e1in für alle gewaltbewehrten Friedenssicherung 1M-
Mal ein Ende setizen und Cie Entwick- ITNer In Gefahr, In Gewalteskalation
lung der armsten Länder fördern‘ Fra- den. Das War auch eine der wichtigen E1In-

Nr 262; vgl 2 3 88) Angesichts sichten, Cle Gandhis gewaltfreies Engage-
der Cie Welt bedrohenden Gefahr e1- ment bestimmte. Als 1939 betonte, Class
NCes Atomkrieges Trklärt aps Franziskus der Unterschie zwischen Verteidiger und
Clas „Ziel der vollkommenen Abschaffung Angreifer beachtet bleiben INUSS, gab
VO  b Atomwalifen sowohl einer eraus- auch en, „dass auf Cie ange der
forderung als auch einer moralischen Unterschie: sich verwischt  <113 Aus diesem
und humanıitären P{li: (Nr. 262) DIe- TUnN:! chloss CI diese Überlegungen auch

cdamıt ab, Class CI den militärischen Wider-SC beiden Aufrufe sind keine Blaupausen
stand übermächtige Gegner billig-

und gleichzeitig aber den Wunsch AaU-

Weiterführende Liıteratur ßerte, Class immer möglich der (Je-

Fernando Enns / Wolfram Weiße (Hg.) (Je- waltfreiheit der OrZUug egeben WITrC: „50
wünschte ich den Abessinliern, den Spa-waltfreiheit und (Gewalt In den Religio-

1E  S Politische und theologische eraus- nlern, den Tschechen, den Chinesen und

forderungen (Religionen 1M Dialog. iıne den Polen Erfolg, obwohl ich In jedem Fall
den Wunsch hatte, S1E möchten gewaltfrei-Schriftenreihe des Interdisziplinären Zen-

Weltreligionen 1M Dialog der Unıi1- Widerstand eisten.“ DIe vorrangıge Up-
tion für Cie Gewaltfreiheit, Cie Clas KONnzeptversität Hamburg unster 2016

erANarı Schockenhoff, eın Ende der (Je- des gerechten Friedens bestimmt, bleibt
auch hinsichtlich des Krieges In der krai-walt? Friedensethik für eine globalisierte

Welt, reiburg Br.-Basel-Wien gültig. Angesichts tausender Jloter, MIil-
lionen VO  u Flüchtlingen SOWI1E CIHLOT IETStefanie Wahl Stefan Silber Thomas

Nauerth (Hg.) aps Franziskus. Mensch Zerstörungen bleibt hoffen, Class der M1-
litärische Widerstand der Ukraine —-des Friedens. Zum friedenstheologischen
TNenNn mıt Wirtschaftssanktionen und politi-Profil des aktuellen Pontifikats (Freiburg schem Druck der Weltöffentlichkeit bald
eiInem Walfftfenstillstand und anschlielisen-Ines-Jacqueline Werkner KIaus Ebeling

(Hg.) andDuc. Friedensethik, and- den Friedensverhandlungen Urz-
fristig scheinen militärischer Widerstandbuch (Wiesbaden
und entsprechende Unterstutzung erfor-

/Zit nach: Egbert Jahn, Politische Streitfragen (S. Anm. 10), 129

402

bringt Papst Franziskus zwei wichtige Vor-
schläge ein, die im Blick auf die gegenwär-
tige Weltlage zur Orientierung bedeutsam 
sind, auch wenn sie politisch keine schnelle 
und direkte Umsetzung finden werden. Er 
kritisiert den Waffenhandel, das Anhäu-
fen von Waffen und Munition in Krisen-
gebieten, und schlägt vor, anstelle steigen-
der Rüstungsausgaben einen „Weltfonds“ 
einzurichten, um „dem Hunger ein für alle 
Mal ein Ende zu setzen und die Entwick-
lung der ärmsten Länder zu fördern“ (Fra-
telli tutti Nr. 262; vgl. 29, 188). Angesichts 
der die ganze Welt bedrohenden Gefahr ei-
nes Atomkrieges erklärt Papst Franziskus 
das „Ziel der vollkommenen Abschaffung 
von Atomwaffen sowohl zu einer Heraus-
forderung als auch zu einer moralischen 
und humanitären Pflicht“ (Nr. 262). Die-
se beiden Aufrufe sind keine Blaupausen 

18	 Zit. nach: Egbert Jahn, Politische Streitfragen (s. Anm. 10), 129.

konkreter Friedenspolitik, sondern Rufe 
zur Umkehr gemäß Bonhoeffers Beschrei-
bung der Aufgabe der Kirche gegenüber 
den aufhaltenden Kräften.

Es ist die Aufgabe von Religionsge-
meinschaften in der Welt, Gewaltfreiheit zu 
leben und zu verkünden, um so der Poli-
tik Auswege aus der Gewaltspirale zu öff-
nen. Langfristig gesehen sind Formen der 
gewaltbewehrten Friedenssicherung im-
mer in Gefahr, in Gewalteskalation zu en-
den. Das war auch eine der wichtigen Ein-
sichten, die Gandhis gewaltfreies Engage-
ment bestimmte. Als er 1939 betonte, dass 
der Unterschied zwischen Verteidiger und 
Angreifer beachtet bleiben muss, gab er 
auch zu bedenken, „dass auf die Länge der 
Unterschied sich verwischt“18. Aus diesem 
Grund schloss er diese Überlegungen auch 
damit ab, dass er den militärischen Wider-
stand gegen übermächtige Gegner billig-
te und gleichzeitig aber den Wunsch äu-
ßerte, dass – wo immer möglich – der Ge-
waltfreiheit der Vorzug gegeben wird: „So 
wünschte ich den Abessiniern, den Spa-
niern, den Tschechen, den Chinesen und 
den Polen Erfolg, obwohl ich in jedem Fall 
den Wunsch hatte, sie möchten gewaltfrei-
en Widerstand leisten.“ Die vorrangige Op-
tion für die Gewaltfreiheit, die das Konzept 
des gerechten Friedens bestimmt, bleibt 
auch hinsichtlich des Krieges in der Ukrai-
ne gültig. Angesichts tausender Toter, Mil-
lionen von Flüchtlingen sowie enormer 
Zerstörungen bleibt zu hoffen, dass der mi-
litärische Widerstand der Ukraine zusam-
men mit Wirtschaftssanktionen und politi-
schem Druck der Weltöffentlichkeit bald zu 
einem Waffenstillstand und anschließen-
den Friedensverhandlungen führt. Kurz-
fristig scheinen militärischer Widerstand 
und entsprechende Unterstützung erfor-

Weiterführende Literatur:
Fernando Enns / Wolfram Weiße (Hg.), Ge-
waltfreiheit und Gewalt in den Religio-
nen. Politische und theologische Heraus-
forderungen (Religionen im Dialog. Eine 
Schriftenreihe des Interdisziplinären Zen-
trums Weltreligionen im Dialog der Uni-
versität Hamburg 9), Münster 2016.
Eberhard Schockenhoff, Kein Ende der Ge-
walt? Friedensethik für eine globalisierte 
Welt, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2018)
Stefanie A. Wahl / Stefan Silber / Thomas 
Nauerth (Hg.), Papst Franziskus. Mensch 
des Friedens. Zum friedenstheologischen 
Profil des aktuellen Pontifikats (Freiburg 
2022)
Ines-Jacqueline Werkner / Klaus Ebeling 
(Hg.), Handbuch Friedensethik, Hand-
buch (Wiesbaden 2017)

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik



4053Palaver Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik

derlich SC1IN. Kirchen und Religionsge- IC Gesellschaftslehre der HNIVeErSsS1I-
meinschaften en €e1 Cie Aufgabe, SC tat Innsbruck; Forschungsaufenthalte
sCcmH Cie Eskalation des ONILLKTS wirken, der anfor University (1991/92), C(‚enter
indem S1E sich eine Dämonisierung of Theologica INQULry In Princeton (2018)
des (egners wenden und cdlavor aINe, und Stellenbosch Institute forVance: Stu-
dilesen Krieg theologisieren, indem dy (2021) Veröffentlichungen: Die mythi-

einem metaphysischen Kampf zwischen schen Quellen des Politischen. Carl Schmitts
(zut und OSse stilisiert WIrcCL. Freund-Feind-Theorie, Stuttgart 1998; ene

Girards mimetische Theorie Im Kontext
Der Autor Wolfgang Palaver, ahrgang kulturtheoretischer und gesellschaftspoli-
1 9568; tudium der katholische Theolo- tischer Fragen, uUnster Transfor-
LE, Germanistik und Politikwissenschaft In MInNg the Sacred ntO Saintliness: Reflecting
Innsbruck:; Promaoti:on (1990) und AD1IUIa- Violence an eligion ith ene Girard,
HOn (1997) In Innsbruck:; Prof. für Christ- Cambridge 2020; GND 128418605

403

derlich zu sein. Kirchen und Religionsge-
meinschaften haben dabei die Aufgabe, ge-
gen die Eskalation des Konflikts zu wirken, 
indem sie sich gegen eine Dämonisierung 
des Gegners wenden und davor warnen, 
diesen Krieg zu theologisieren, indem er 
zu einem metaphysischen Kampf zwischen 
Gut und Böse stilisiert wird.

Der Autor: Wolfgang Palaver, Jahrgang 
1958; Studium der katholischen Theolo-
gie, Germanistik und Politikwissenschaft in 
Innsbruck; Promotion (1990) und Habilita-
tion (1997) in Innsbruck; Prof. für Christ-

liche Gesellschaftslehre an der Universi-
tät Innsbruck; Forschungsaufenthalte an 
der Stanford University (1991/92), Center 
of Theological Inquiry in Princeton (2018) 
und Stellenbosch Institute for Advanced Stu-
dy (2021); Veröffentlichungen: Die mythi-
schen Quellen des Politischen. Carl Schmitts 
Freund-Feind-Theorie, Stuttgart 1998; René 
Girards mimetische Theorie. Im Kontext 
kulturtheoretischer und gesellschaftspoli-
tischer Fragen, Münster 32008; Transfor-
ming the Sacred into Saintliness: Reflecting 
on Violence and Religion with René Girard, 
Cambridge 2020; GND 128418605.

Palaver / Der Ukrainekrieg als Herausforderung kirchlicher Friedensethik


